
Zeitschrift: Akzent : Magazin für Kultur und Gesellschaft

Herausgeber: Pro Senectute Basel-Stadt

Band: - (2018)

Heft: 3: Gehirn und Sport

Artikel: Ein Gespräch mit dem Philosophen Markus Wild : "Der Mensch ist ein
besonderes Tier"

Autor: Schuler, Andreas / Wild, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-842736

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-842736
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWERPUNKT • GESPRÄCH

Für Philosophieprofessor Markus Wild ist klar,

dass das Gehirn mehr ist als ein Computer:

«Solange wir unser Denken als Computer verstehen,

bleibt es unverständlich, wie kreative Gedanken

entstehen können.»

4 Akzent Magazin 3|18

SCHWERPUNKT • GESPRÄCH

Ein Gespräch mit dem Philosophen Markus Wild

«Der Mensch ist
ein besonderes Tier»
Als Professor der Philosophie denkt Markus Wild über
das Denken nach. Inwiefern dabei auch das Körperliche eine
Rolle spielt und wieso die Intelligenz nicht unbedingt
im Gehirn sitzt, erzählt er dem Akzent-Magazin in einem

Gespräch.

Negatives und Störendes.

Momentan scheint sich
dies etwas zu ändern. Wie
erklären Sie sich das?

Interview Andreas Schuler • Fotos Claude Giger

Akzent-Magazin: Würden Sie sich als

«vergeistigt» bezeichnen? Schliesslich gilt die

Philosophie traditionellerweise als eine
Wissenschaft des Geistes, in der das
Materielle eine eher untergeordnete Rolle

spielt.

Markus Wild: Wahrscheinlich nicht.
Denn «vergeistigt» hat oft einen eher
negativen Beiklang. Dann nämlich,
wenn man damit ausdrücken will, dass

jemandem etwas fehlt. Dass jemand
nur ein halber Mensch ist. Andererseits
kann mit «vergeistigt» aber auch durchaus

etwas Positives gemeint sein. Denn
als vergeistigt kann auch jemand
bezeichnet werden, der sich nicht
ausschliesslich auf das Materielle ausrichtet

und der Lust hingibt, sondern auch
nach geistigen Werten und Idealen
sucht. Diese Beschreibung kann ich gut
akzeptieren. In diesem Sinn vergeistigt
zu sein kann eine Perspektive auftun,
die nicht nur auf sich selbst und den
eigenen Vorteil gerichtet ist. Allerdings
schliesst das keineswegs aus, dass man
soziale Beziehungen lebt, seine körperlichen

Bedürfnisse achtet und einen
lustvollen Umgang mit Dingen wie etwa
gutem Essen pflegt. Ich denke, auch das

gehört zur Philosophie.

In der Geschichte der Philosophie stellte
das Körperliche lange ein Randthema dar
und wurde eher stiefmütterlich behandelt.

Der Körper galt generell als etwas

In der Geschichte der
Philosophie erscheint der

Körper tatsächlich als
etwas eher Negatives. Er galt lange als Ort
der Triebe und der Emotionen. Und diese

wiederum galten als etwas Störendes,

das es zu beherrschen gilt, da der
Mensch sonst vom richtigen und
vernünftigen Weg abzukommen droht.
Zudem war der Körper historisch gesehen

lange ein Ort des Leidens und des
Gebrechens. Bis vor nicht allzu langer
Zeit führten zahlreiche Krankheiten
viel schneller zum Tod oder zu schweren

Missbildungen und anderen
Beeinträchtigungen als heute. Heute haben
wir das Wissen und die Möglichkeiten,
den eigenen Körper zu kontrollieren
und gesund zu halten. Dass der Körper
in letzter Zeit zunehmend positiver
betrachtet wird, hat bestimmt auch mit
diesen neuen Möglichkeiten zu tun. Davor

wurde der Körper hingegen sehr
schnell zu einem Hindernis, das einem
die eigene Hinfälligkeit und Vergänglichkeit

sehr deutlich vor Augen führte.
Obwohl diese Verletzlichkeit zu einer
gewissen Abwertung des Körpers führte,

war es auf eine bestimmte Weise
jedoch gerade diese Verletzlichkeit, die
ihn indirekt ins Zentrum des
philosophischen Interesses rückte. Denn die
eigene Hinfälligkeit und Sterblichkeit
waren schon immer Kernthemen der
Philosophie. Und mit diesen Themen
wurde letztlich auch immer auf die
Körperlichkeit Bezug genommen.

Akzent Magazin 3|18 5



Markus Wild engagiert beim Gespräch

Man könnte sagen, dass es in

der Philosophie mehr als

einen Körper gibt. So sprechen

einige Philosophen und

Philosophinnen davon, dass wir
neben dem Körper auch einen

Leib besitzen. Das wirkt auf den ersten

Blick etwas seltsam. Sind Leib und Körper

denn nicht dasselbe?

in der Universitätsbibliothek in Basel.

:Das Gehirn lässt sich nicht

;o einfach vom Rest des

<örpers trennen.»

Die Unterscheidung von

Körper und Leib wirkt
zunächst tatsächlich
etwas seltsam. Sie wirkt
vor allem dann seltsam,

wenn man sich vorstellt,
dass es sich dabei um
zwei verschiedene

Gegenstände handelt. Das kann ja eigentlich

nicht sein. Schliesslich befindet

sich da, wo ich gerade sitze, nur ein

einziges Ding - nämlich mein Körper.

Verständlich wird die Unterscheidung

jedoch dann, wenn man sich den

Unterschied zwischen Leib und Körper als

Unterschied zwischen zwei verschiedene

Perspektiven auf einen einzigen
Gegenstand vorstellt. Eine dieser
Perspektiven, die Perspektive auf den Körper,

bezeichnet die Perspektive von aussen.

Die andere, die Perspektive auf den
Leib, verweist hingegen auf die
Perspektive von innen. Aus der Körperperspektive

wird der Körper als
physikalisch-materieller Gegenstand betrachtet.

Aus der Leibperspektive geht es
hingegen um die Körpererfahrung. Um
die Frage, wie es sich anfühlt, im eigenen

Körper zu sein. Man spricht auch
von der Perspektive auf den «gelebten
Körper».
Nun reicht die Grenze dieses gelebten

Körpers weiter als jene des
physikalischen Körpers. Schliesslich
gehören zur subjektiven Erfahrung des

Körpers beispielsweise auch soziale
Abstände. Jene Räume also, die
unangenehme Nähe von angenehmer Nähe

6 Akzent Magazin 3|18

SCHWERPUNKT - GESPRÄCH

trennen. Und die Grenzen dieser Räume

sind nun eben nicht durch den
Umfang des physikalischen Körpers
bestimmt. Menschen können uns nämlich

auch dann zu nahe sein, wenn sie

uns noch gar nicht berühren. Sie
überschreiten dann eine Grenze, die ausserhalb

des physikalischen Körpers liegt,
beziehungsweise dort wahrgenommen
wird. Mit der Unterscheidung von Körper

und Leib sollen eben solche Phänomene

eingefangen werden.

In den letzten jähren hat sich in der

Philosophie ein Ansatz herausgebildet, der als

«Embodiment» oder auf deutsch als

«Verkörperung» bezeichnet wird. Was steckt

hinter diesem Begriff? Handelt es sich dabei

um den Versuch, das Körperliche
vermehrt ins Zentrum der Aufmerksamkeit

zu stellen und ihn dadurch gewissermas-
sen zu rehabilitieren?

Man kann durchaus sagen, dass der

Körper in der Philosophie momentan
eine immer wichtigere Position
einnimmt. Und daran hat auch der Ansatz
der Verkörperung seinen Anteil. Dieser

Anteil besteht vor allem in einem
veränderten Blick auf den Körper. Dieser

wird nämlich nicht einfach als
Instrument gesehen, das Entscheidungen
umsetzt, die von einer intelligenten
Instanz gefällt werden. Vielmehr wird der

Körper als etwas betrachtet, das selbst
eine gewisse Intelligenz besitzt.
Um die Bedeutung dieses neuen Ansatzes

zu verstehen, ist ein Blick in die
Philosophiegeschichte nötig. So wurden
in der Geschichte der Philosophie der

Körper und der Geist lange als zwei völlig

verschiedene Dinge betrachtet. Im
19. Jahrhundert kam dann die Idee auf,
dass Körper und Geist identisch sind.
Dass also auch der Geist etwas Körperliches

ist. Konkret bedeutete dies
zunächst die Gleichsetzung von Gehirn
und Geist. Allerdings blieb auch in dieser

neuen Auffassung der alte Gedanke

erhalten, wonach der Körper von
einer bestimmten Instanz gesteuert und
gelenkt wird. Nun war diese Instanz
einfach nicht mehr ein unkörperlicher
Geist, sondern das Gehirn.

Allerdings hat sich schnell gezeigt, dass

sich das Gehirn nicht so einfach vom
Rest des Körpers trennen lässt, da es

sehr stark damit verbunden ist. Und
es wurde klar, dass man den Körper
sinnvollerweise nicht einfach als
austauschbare Maschine betrachten kann,
die von einem intelligenten Gehirn
gesteuert wird. Diese Einsicht kann etwa
am Beispiel eines begnadeten Pianisten
verdeutlicht werden. Wenn man das

Gehirn eines solchen Pianisten in einen
beliebigen anderen Körper einpflanzen

würde, würde dabei nicht automatisch

wiederum ein guter Pianist
herauskommen. Der Grund dafür ist, dass

die Intelligenz und damit die Fähigkeiten

des Pianisten nicht an einem
zentralen Ort, sondern in jeder Faser seiner
Muskeln stecken. Ein guter Pianist ist
also nicht bloss ein schlaues Gehirn mit
einem Körper dran. Vielmehr steckt die
entsprechende Intelligenz im Körper

selbst. Die Intelligenz und den Geist in
dieser Art im Körper selbst zu verorten,
ist ein zentrales Anliegen des Ansatzes,
den man als Embodiment bezeichnet.

Das Embodiment ist eine von verschiedenen

Möglichkeiten, das Verhältnis von
Körper und Geist zu erklären. In der
Philosophie gibt es davon eine ganze Reihe.

Zwischen ihnen kommt es zu zuweilen

hitzigen Debatten und heftigen
Auseinandersetzungen. Und das Phänomen ist
nicht neu. Die Frage nach dem Verhältnis

von Körper und Geist hat durch die
gesamte Philosophiegeschichte hindurch
immer wieder zu heftigen Debatten
zwischen den verschiedensten Positionen
geführt. Was macht diese Frage zu einem
solchen Reizthema?

Die Gründe dafür sind komplex. Zwei
Aspekte sind aus meiner Sicht wichtig.
Einer davon hat mit dem Unterschied
zwischen Mensch und Tier zu tun. Das
Verhalten des Tiers gilt als durch und
durch von körperlichen Bedürfnissen

«Mein Geist sitzt nicht
bloss in mir, sondern ebenso

in meinem Computer.»

bestimmt. Es ist in diesem Sinne ein
rein körperliches Wesen. Wenn ein Tier
stirbt, bedeutet dies daher sein endgültiges

Ende. Der Mensch hingegen gilt
als ein Wesen, das neben den körperlichen

Bedürfnissen auch geistige hat
und zu moralischem Handeln fähig ist.
Diese Unterscheidung gerät ins Wanken,

wenn man die Meinung vertritt,
dass der menschliche Geist letztlich
etwas Körperliches ist. Das hiesse nämlich

letztlich, dass der Mensch ein Tier
ist; wenn auch eine besondere Art von
Tier. Damit ist eine Menge Angst
verbunden. Etwa die Angst vor dem Tod
oder die Angst vor den eigenen
Emotionen. Und eben diese Ängste spielen
auch in die Debatten um das Verhältnis
von Geist und Körper hinein.

Akzent Magazin 3|18 7



SCHWERPUNKT - GESPRÄCH

Ein zweiter Aspekt hängt mit religiösen

Vorstellungen zusammen. Diese

beinhalten oft den Gedanken, dass es

ein geistiges Leben gibt, das unabhängig

vom Körper existiert. Dieser Gedanke

ist etwa im Glauben an höhere Wesen

erkennbar, wie Götter oder Engel.

Er liegt auch der Auffassung zugrunde,

dass der körperliche Tod überdauert
werden kann. Die Trennung von Geist

und Körper ist daher aufs Engste mit
religiösen Vorstellungen verbunden.
Und diese Vorstellungen wiederum waren

lange das Zentrum ganzer Gesell¬

schaften und ihrer Strukturen

- und sind es teilweise
heute noch.
Wird nun die Existenz
eines rein geistigen Teils im
Menschen bezweifelt, werden

damit auch jene religiösen

Vorstellungen in Frage
gestellt, die auf einer Trennung

von Geist und Körper basieren.
Und eben dies ist ein weiterer Grund
dafür, weshalb die Frage nach dem
Verhältnis von Körper und Geist hitzige
und zuweilen auch politische Debatten
auslöst.

«Ein Computer ist nicht

wirklich kreativ und

erfindet wenig Neues.»

Philosophie der
Verkörperung

Grundlagentexte zu
einer aktuellen Debatte

Herausgegeben von
Joerg Fingerhut,

Rebekka Butendiek
und Markus Wild

suhrkamp taschenbuch
Wissenschaft

Wie würden Sie das Verhältnis von Körper

und Geist definieren?

joerg Fingerhut, Rebekka Hufen-

diekund Markus Wild:

Philosophie der Verkörperung.

Grundlagentexte zu einer aktuellen

Debatte.

Suhrkamp, Berlin 2013
ISBN 978-3-518-29660-8

Ich gehöre zu einer Gruppe, die man als

«Naturalisten» bezeichnet. Als Naturalist

vertrete ich die Auffassung, dass

auch der Mensch eine besondere Art
von Tier ist. Den Menschen und seine

Fähigkeiten halte ich im Wesentlichen
für Produkte der Evolution. Ich denke

also nicht, dass der Geist, das Bewusst-
sein und das Denken Dinge sind, die
unabhängig von körperlichen Prozessen
bestehen.
Ein anderer wichtiger Aspekt meiner
Auffassung besteht darin, dass ich das

Denken nicht bloss im einzelnen
Individuum verorte. Demnach sitzt mein
Geist nicht bloss in mir, sondern ebenso

in meinem Computer, meinem
Notizbuch oder anderen Menschen. Diese

erweiterte Auffassung bezeichnet
man auch als «soziale Auffassung» des

menschlichen Geistes. Verdeutlichen

kann man diesen Gedanken daran, dass

viele Menschen ihre Umgebung so
einrichten, dass sie sich nicht mehr viel
überlegen müssen, sondern vor allem
nach Gewohnheiten handeln können.
Im Prinzip werden dabei Gedächtnisleistungen

an die Umwelt abgegeben.
Daher verlieren Menschen ein gewisses
Mass an Intelligenz, sobald man sie aus

ihrer gewohnten Umgebung hinaus-
nimmt. Wir kennen das, wenn wir mit
einer neuen Küche konfrontiert sind.
Auf einen Schlag werden dann aus
zuvor intelligenten Handgriffen eher
unbeholfene Verhaltensweisen. Aus meiner

Sicht erklärt sich dies daraus, dass

unsere Umgebung immer auch ein Teil

unserer Intelligenz und unseres Geistes

ist.

Wenn man den Geist so eng an den
menschlichen Körper bindet, könnten
Disziplinen wie die Neurowissenschaft
versucht sein zu sagen, dass die Frage nach
dem Verhältnis von Körper und Geist bei
ihnen eigentlich in den besseren Händen
ist als bei der Philosophie. Was würden
Sie darauf entgegnen?

In einem gewissen Bereich würde ich
dem zustimmen. Denn Philosophen
haben sich zuweilen auch mit genuin
neurologischen Fragen auseinandergesetzt.
So haben etwa Descartes und Aristoteles

über Dinge geschrieben, die
Neurowissenschaftler heute viel besser
beschreiben können als Philosophen.
Andererseits existieren in der
Neurowissenschaft manchmal auch zu
einfache Vorstellungen über bestimmte
Dinge. Ich will hier zwei Beispiele nennen.

Ein Beispiel betrifft das Bewusst-
sein. Das Phänomen des Bewusstseins
zeigt sich etwa darin, wenn wir den
Geschmack einer Erdbeere oder die
Weichheit von Samt wahrnehmen. Solche

Wahrnehmungen bezeichnet man
als Bewusstseinsqualitäten. Diese werden

in der Neurowissenschaft nun häufig

viel zu schnell mit Prozessen im
Gehirn gleichgesetzt. Dabei ist es ziemlich
rätselhaft, wieso diese Dinge Hirnprozesse

sein sollen. Etwas drastisch
ausgedrückt: wenn ich eine Erdbeere esse

8 Akzent Magazin 3|18



SCHWERPUNKT • GESPRÄCH

und ein Neurowissenschaftler gleichzeitig

mein Gehirn ableckt, dann
schmeckt das für ihn nicht nach
Erdbeere. Das Empfinden des Geschmacks
ist nämlich subjektiv, während der
Wissenschaftler einen objektiven Zugang
zu meinem Gehirn hat. Daher bekommt
die Neurowissenschaft dieses subjektive

Erleben bisher noch nicht wirklich
in den Griff. Hier steht noch viel Arbeit
an, um die sich die Neurowissenschaft,
die Philosophie und andere Disziplinen
gemeinsam kümmern sollten.
Das andere Beispiel betrifft unser Denken

und die Tatsache, dass dieses offenbar

sehr kreativ ist und keineswegs
immer aus logischen Schlussfolgerungen
besteht. Nun besteht die Standarderklärung

unseres Denkens jedoch darin,
dass man das Denken mit einem
Computer vergleicht. Das ist ein Problem.
Denn ein Computer ist etwas, das sehr
stark nach bestimmten Regeln
funktioniert. Ein Computer ist daher auch
nicht wirklich kreativ und erfindet wenig

Neues. Solange wir unser Denken
als Computer verstehen, bleibt es daher
unverständlich, wie kreative Gedanken
entstehen können. Wir brauchen also
ein neues Bild des Denkens, dass gerade

auch dessen Kreativität zu erklären
vermag. Ich denke nicht, dass diese
Aufgabe alleine in den Zuständigkeitsbereich

von Neurologinnen und Neurologen

fällt.

Zum Schluss noch eine etwas spezielle,
aber durchaus ernst gemeinte Frage. Geistige

Fitness wird oft in einen engen
Zusammenhang mit der körperlichen Verfassung

gesetzt. Körperliche Fitness gilt
zuweilen gar als Voraussetzung geistiger
Leistungsfähigkeit. Sind sportliche
Menschen also die besseren Philosophinnen
oder Philosophen?

Das würde ja voraussetzen, dass Sport
der körperlichen Gesundheit immer
zuträglich ist. Ich denke jedoch, dass dies
nicht der Fall ist. Wie gesund Sport
tatsächlich ist, hängt immer auch vom
Mass der sportlichen Aktivität ab. In
bestimmten Formen kann Sport durchaus

auch ungesund sein.

Spannend ist aber die antike Herkunft
der Idee eines Zusammenhanges von
gesundem Körper und gesundem Geist.
Sie hängt eng mit der antiken Auffassung

zusammen, dass die Philosophie
nicht einfach eine wissenschaftliche
Disziplin, sondern auch eine Lebensform

ist. Und ein wichtiger Teil dieser
Lebensform bestand darin, dem Körper

keine schädlichen Dinge zuzuführen,

ihn nicht verweichlichen zu lassen

und ihn durch Übungen und Sport
fit zu halten. Denn, so der Gedanke
dahinter, nur wer Herr über seinen Körper
ist, kann sich mit der gleichen Disziplin
auch seinem Geist widmen.
Diesen Aspekt weist die Philosophie
heute nicht mehr auf Sie ist eine
akademische Disziplin unter anderen. Eine
besondere körperliche Disziplin gehört
denn auch nicht mehr Zwingendermassen

zum Philosophieren dazu. Wenn
Philosophen oder Philosophinnen heute

körperlich fit sind, dann wahrscheinlich

weniger, weil sie Philosophen oder
Philosophinnen sind, sondern weil sie

zu einem Segment gut ausgebildeter
Menschen gehören, die um die Wichtigkeit

wissen, auf den eigenen Körper zu
achten.
Mir persönlich ist der ursprüngliche
Zusammenhang von Philosophie und
Lebenspraxis sehr wichtig. Allerdings halte

ich die Ansicht für falsch, dass ein
gesunder Körper automatisch zu gutem
Denken führt. Ein gesunder Körper ist
vielleicht eine Voraussetzung dafür.
Indem ich Sport mache, werde ich jedoch
nicht automatisch auch ein besserer
Denker. Dafür braucht es eine besondere

Art von Training. Ein Training im
Denken selbst.

Markus Wild
und die Philosophie des Geistes

Markus Wild, 1971, stammt aus der
Ostschweiz und studierte Philosophie und
Germanistik an der Universität Basel. Weitere
Stationen seiner akademischen Laufbahn
führten ihn 2003 an die Humboldt Universität

in Berlin und 2012 als SNF-Förderpro-
fessor an die Université de Fribourg. 2013
wurde er an seiner Alma mater in Basel
Professor für theoretische Philosophie. Schwer-

punktmässig beschäftigt sich Markus Wild
mit der Philosophie des Geistes, der
philosophischen Anthropologie und der Tierphilosophie.

Akzent Magazin 3|18 9


	Ein Gespräch mit dem Philosophen Markus Wild : "Der Mensch ist ein besonderes Tier"

