Zeitschrift: Akzent : Magazin fur Kultur und Gesellschaft
Herausgeber: Pro Senectute Basel-Stadt

Band: - (2018)

Heft: 3: Gehirn und Sport

Artikel: Ein Gesprach mit dem Philosophen Markus Wild : "Der Mensch ist ein
besonderes Tier"

Autor: Schuler, Andreas / Wild, Markus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-842736

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-842736
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWERPUNKT + GESPRACH

Fiir Philosophieprofessor Markus Wild ist klar,
dass das Gehirn mehrist als ein Computer:
«Solange wir unser Denken als Computer verstehen,
bleibt es unverstandlich, wie kreative Gedanken
entstehen kénnen.»

4 Akzent Magazin 3|18

Akzent Magazin 3|18

SCHWERPUNKT - GESPRACH

Als Professor der Philosophie denkt Markus Wild tiber

das Denken nach. Inwiefern dabei auch das Kérperliche eine
Rolle spielt und wieso die Intelligenz nicht unbedingt
im Gehirn sitzt, erzahlt er dem Akzent-Magazin in einem dies etwas zu dndern. Wie

Interview Andreas Schuler - Fotos Claude Giger

Akzent-Magazin: Wiirden Sie sich als «ver-
geistigt» bezeichnen? Schliesslich gilt die
Philosophie traditionellerweise als eine
Wissenschaft des Geistes, in der das Ma-
terielle eine eher untergeordnete Rolle
spielt.

Markus Wild: Wahrscheinlich nicht.
Denn «vergeistigt» hat oft einen eher
negativen Beiklang. Dann namlich,
wenn man damit ausdriicken will, dass
jemandem etwas fehlt. Dass jemand
nur ein halber Mensch ist. Andererseits
kann mit «vergeistigt» aber auch durch-
aus etwas Positives gemeint sein. Denn
als vergeistigt kann auch jemand be-
zeichnet werden, der sich nicht aus-
schliesslich auf das Materielle ausrich-
tet und der Lust hingibt, sondern auch
nach geistigen Werten und Idealen
sucht. Diese Beschreibung kann ich gut
akzeptieren. In diesem Sinn vergeistigt
zu sein kann eine Perspektive auftun,
die nicht nur auf sich selbst und den ei-
genen Vorteil gerichtet ist. Allerdings
schliesst das keineswegs aus, dass man
soziale Beziehungen lebt, seine kérper-
lichen Bedtrfnisse achtet und einen
lustvollen Umgang mit Dingen wie etwa
gutem Essen pflegt. Ich denke, auch das
gehort zur Philosophie.

In der Geschichte der Philosophie stellte
das Kérperliche lange ein Randthema dar
und wurde eher stiefmiitterlich behan-
delt. Der Kérper galt generell als etwas

«Der Mensch ist
ein besonderes Tier»

Negatives und Stérendes.
Momentan scheint sich

erkldren Sie sich das?

In der Geschichte der Phi-

losophie erscheint der

Kérper tatséachlich als et-
was eher Negatives. Er galt lange als Ort
der Triebe und der Emotionen. Und die-
se wiederum galten als etwas Stéren-
des, das es zu beherrschen gilt, da der
Mensch sonst vom richtigen und ver-
niinftigen Weg abzukommen droht.
Zudem war der Korper historisch gese-
hen lange ein Ort des Leidens und des
Gebrechens. Bis vor nicht allzu langer
Zeit fithrten zahlreiche Krankheiten
viel schneller zum Tod oder zu schwe-
ren Missbildungen und anderen Beein-
trachtigungen als heute. Heute haben
wir das Wissen und die Moéglichkeiten,
den eigenen Korper zu kontrollieren
und gesund zu halten. Dass der Kérper
in letzter Zeit zunehmend positiver be-
trachtet wird, hat bestimmt auch mit
diesen neuen Moglichkeiten zu tun. Da-
vor wurde der Korper hingegen sehr
schnell zu einem Hindernis, das einem
die eigene Hinfalligkeit und Verging-
lichkeit sehr deutlich vor Augen fiihrte.
Obwohl diese Verletzlichkeit zu einer
gewissen Abwertung des Korpers fiihr-
te, war es auf eine bestimmte Weise je-
doch gerade diese Verletzlichkeit, die
ihn indirekt ins Zentrum des philoso-
phischen Interesses riickte. Denn die
eigene Hinfalligkeit und Sterblichkeit
waren schon immer Kernthemen der
Philosophie. Und mit diesen Themen
wurde letztlich auch immer auf die
Korperlichkeit Bezug genommen.



Markus Wild engagiert beim Gesprach ...

6

Man kénnte sagen, dass es in
der Philosophie mehr als ei-
nen Kérper gibt. So sprechen
einige Philosophen und Phi-
losophinnen davon, dass wir
neben dem Kérper auch einen
Leib besitzen. Das wirkt auf den ersten
Blick etwas seltsam. Sind Leib und Kérper
denn nicht dasselbe?

«Das Gehirn lgsst sich nicht
so einfach vom Rest des

Korpers trennen.»

""" Die Unterscheidung von
Korper und Leib wirkt
zunachst tatsichlich et-
was seltsam. Sie wirkt
vor allem dann seltsam,
wenn man sich vorstellt,
dass es sich dabei um

Akzent Magazin 318

zwei verschiedene Ge-
genstinde handelt. Das kann ja eigent-
lich nicht sein. Schliesslich befindet
sich da, wo ich gerade sitze, nur ein ein-
ziges Ding - namlich mein Korper.
Verstandlich wird die Unterscheidung
jedoch dann, wenn man sich den Un-
terschied zwischen Leib und Korper als

Unterschied zwischen zwei verschie-
dene Perspektiven auf einen einzigen
Gegenstand vorstellt. Eine dieser Pers-
pektiven, die Perspektive auf den Kor-
per, bezeichnet die Perspektive von aus-
sen. Die andere, die Perspektive auf den
Leib, verweist hingegen auf die Pers-
pektive von innen. Aus der Korperper-
spektive wird der Korper als physika-
lisch-materieller Gegenstand betrach-
tet. Aus der Leibperspektive geht es
hingegen um die Kérpererfahrung. Um
die Frage, wie es sich anfiihlt, im eige-
nen Korper zu sein. Man spricht auch
von der Perspektive auf den «gelebten
Korper».

Nun reicht die Grenze dieses geleb-
ten Korpers weiter als jene des phy-
sikalischen Korpers. Schliesslich ge-
héren zur subjektiven Erfahrung des
Korpers beispielsweise auch soziale
Abstdnde. Jene Raume also, die unan-
genehme Nahe von angenehmer Nihe

trennen. Und die Grenzen dieser Rau-
me sind nun eben nicht durch den Um-
fang des physikalischen Korpers be-
stimmt. Menschen koénnen uns nam-
lich auch dann zu nahe sein, wenn sie
uns noch gar nicht beriithren. Sie tiber-
schreiten dann eine Grenze, die ausser-
halb des physikalischen Korpers liegt,
beziehungsweise dort wahrgenommen
wird. Mit der Unterscheidung von Kor-
per und Leib sollen eben solche Phéno-
mene eingefangen werden.

In den letzten Jahren hat sich in der Philo-
sophie ein Ansatz herausgebildet, der als
«Embodiment» oder auf deutsch als «Ver-
kérperung» bezeichnet wird. Was steckt
hinter diesem Begriff? Handelt es sich da-
bei um den Versuch, das Korperliche ver-
mehrt ins Zentrum der Aufmerksamkeit
zu stellen und ihn dadurch gewissermas-
sen zu rehabilitieren?

Akzent Magazin 3|18

Man kann durchaus sagen, dass der
Korper in der Philosophie momentan
eine immer wichtigere Position ein-
nimmt. Und daran hat auch der Ansatz
der Verkorperung seinen Anteil. Die-
ser Anteil besteht vor allem in einem
veranderten Blick auf den Korper. Die-
ser wird namlich nicht einfach als In-
strument gesehen, das Entscheidungen
umsetzt, die von einer intelligenten In-
stanz gefallt werden. Vielmehr wird der
Korper als etwas betrachtet, das selbst
eine gewisse Intelligenz besitzt.

Um die Bedeutung dieses neuen Ansat-
zes zu verstehen, ist ein Blick in die Phi-
losophiegeschichte nodtig. So wurden
in der Geschichte der Philosophie der
Korper und der Geist lange als zwei vol-
lig verschiedene Dinge betrachtet. Im
19. Jahrhundert kam dann die Idee auf,
dass Korper und Geist identisch sind.
Dass also auch der Geist etwas Korper-
liches ist. Konkret bedeutete dies zu-
néchst die Gleichsetzung von Gehirn
und Geist. Allerdings blieb auch in die-
ser neuen Auffassung der alte Gedan-
ke erhalten, wonach der Korper von ei-
ner bestimmten Instanz gesteuert und
gelenkt wird. Nun war diese Instanz
einfach nicht mehr ein unkoérperlicher
Geist, sondern das Gehirn.

Allerdings hat sich schnell gezeigt, dass
sich das Gehirn nicht so einfach vom
Rest des Korpers trennen lasst, da es
sehr stark damit verbunden ist. Und
es wurde klar, dass man den Korper
sinnvollerweise nicht einfach als aus-
tauschbare Maschine betrachten kann,
die von einem intelligenten Gehirn ge-
steuert wird. Diese Einsicht kann etwa
am Beispiel eines begnadeten Pianisten
verdeutlicht werden. Wenn man das
Gehirn eines solchen Pianisten in einen
beliebigen anderen Korper einpflan-
zen wiirde, wiirde dabei nicht automa-
tisch wiederum ein guter Pianist her-
auskommen. Der Grund dafiir ist, dass
die Intelligenz und damit die Fahigkei-
ten des Pianisten nicht an einem zen-
tralen Ort, sondern in jeder Faser seiner
Muskeln stecken. Ein guter Pianist ist
also nicht bloss ein schlaues Gehirn mit
einem Korper dran. Vielmehr steckt die
entsprechende Intelligenz im Kérper

SCHWERPUNKT - GESPRACH

selbst. Die Intelligenz und den Geist in
dieser Art im Korper selbst zu verorten,
ist ein zentrales Anliegen des Ansatzes,
den man als Embodiment bezeichnet.

Das Embodiment ist eine von verschie-
denen Méglichkeiten, das Verhiltnis von
Kérper und Geist zu erkléren. In der Phi-
losophie gibt es davon eine ganze Reihe.
Zwischen ihnen kommt es zu zuweilen
hitzigen Debatten und heftigen Ausein-
andersetzungen. Und das Phidnomen ist
nicht neu. Die Frage nach dem Verhilt-
nis von Kérper und Geist hat durch die ge-
samte Philosophiegeschichte hindurch
immer wieder zu heftigen Debatten zwi-
schen den verschiedensten Positionen ge-
fiihrt. Was macht diese Frage zu einem
solchen Reizthema?

Die Griinde daftir sind komplex. Zwei
Aspekte sind aus meiner Sicht wichtig.
Einer davon hat mit dem Unterschied
zwischen Mensch und Tier zu tun. Das
Verhalten des Tiers gilt als durch und
durch von korperlichen Bediirfnissen

«Mein Geist sitzt nicht
bloss in mir, sondern ebenso
in meinem Computer.»

bestimmt. Es ist in diesem Sinne ein
rein kérperliches Wesen. Wenn ein Tier
stirbt, bedeutet dies daher sein endgiil-
tiges Ende. Der Mensch hingegen gilt
als ein Wesen, das neben den kérper-
lichen Bedirfnissen auch geistige hat
und zu moralischem Handeln fahig ist.

Diese Unterscheidung gerat ins Wan-
ken, wenn man die Meinung vertritt,
dass der menschliche Geist letztlich et-
was Korperliches ist. Das hiesse nam-
lich letztlich, dass der Mensch ein Tier
ist; wenn auch eine besondere Art von
Tier. Damit ist eine Menge Angst ver-
bunden. Etwa die Angst vor dem Tod
oder die Angst vor den eigenen Emo-
tionen. Und eben diese Angste spielen
auch in die Debatten um das Verhéltnis
von Geist und Korper hinein.



SCHWERPUNKT - GESPRACH

«Ein Computer ist nicht

wirklich kreativ und

erfindet wenig Neues.»

und Markus W
suhrkamp taschenbuch

wissenschaft

Joerg Fingerhut, Rebekka Hufen-
diek und Markus Wild:

Philosophie der Verkdrperung.
Grundlagentexte zu einer aktuellen
Debatte.

Suhrkamp, Berlin 2013
ISBN 978-3-518-29660-8

Akzent Magaz

Ein zweiter Aspekt hdngt mit religio-
sen Vorstellungen zusammen. Diese
beinhalten oft den Gedanken, dass es
ein geistiges Leben gibt, das unabhéan-
gig vom Korper existiert. Dieser Gedan-
ke ist etwa im Glauben an héhere We-
sen erkennbar, wie Gotter oder Engel.
Er liegt auch der Auffassung zugrun-
de, dass der korperliche Tod tiberdauert
werden kann. Die Trennung von Geist
und Korper ist daher aufs Engste mit
religiosen Vorstellungen verbunden.
Und diese Vorstellungen wiederum wa-
ren lange das Zentrum ganzer Gesell-
schaften und ihrer Struktu-
ren - und sind es teilweise
heute noch.

Wird nun die Existenz ei-
nes rein geistigen Teils im
Menschen bezweifelt, wer-
den damit auch jene religi-
osen Vorstellungen in Frage
gestellt, die auf einer Tren-
nung von Geist und Korper basieren.
Und eben dies ist ein weiterer Grund
dafiir, weshalb die Frage nach dem Ver-
haltnis von Korper und Geist hitzige
und zuweilen auch politische Debatten
auslost.

Wie wiirden Sie das Verhaltnis von Kérper
und Geist definieren?

Ich gehore zu einer Gruppe, die man als
«Naturalisten» bezeichnet. Als Natu-
ralist vertrete ich die Auffassung, dass
auch der Mensch eine besondere Art
von Tier ist. Den Menschen und seine
Fahigkeiten halte ich im Wesentlichen
fitr Produkte der Evolution. Ich denke
also nicht, dass der Geist, das Bewusst-
sein und das Denken Dinge sind, die un-
abhangig von korperlichen Prozessen
bestehen.

Ein anderer wichtiger Aspekt meiner
Auffassung besteht darin, dass ich das
Denken nicht bloss im einzelnen Indi-
viduum verorte. Demnach sitzt mein
Geist nicht bloss in mir, sondern eben-
so in meinem Computer, meinem No-
tizbuch oder anderen Menschen. Die-
se erweiterte Auffassung bezeichnet
man auch als «soziale Auffassung» des
menschlichen Geistes. Verdeutlichen

kann man diesen Gedanken daran, dass
viele Menschen ihre Umgebung so ein-
richten, dass sie sich nicht mehr viel
tiberlegen miissen, sondern vor allem
nach Gewohnheiten handeln kénnen.
Im Prinzip werden dabei Gedachtnis-
leistungen an die Umwelt abgegeben.
Daher verlieren Menschen ein gewisses
Mass an Intelligenz, sobald man sie aus
ihrer gewohnten Umgebung hinaus-
nimmt. Wir kennen das, wenn wir mit
einer neuen Kiiche konfrontiert sind.
Auf einen Schlag werden dann aus zu-
vor intelligenten Handgriffen eher un-
beholfene Verhaltensweisen. Aus mei-
ner Sicht erklért sich dies daraus, dass
unsere Umgebung immer auch ein Teil
unserer Intelligenz und unseres Geis-
tesist.

Wenn man den Geist so eng an den
menschlichen Kérper bindet, kénnten Dis-
ziplinen wie die Neurowissenschaft ver-
sucht sein zu sagen, dass die Frage nach
dem Verhéltnis von Kérper und Geist bei
ihnen eigentlich in den besseren Hinden
ist als bei der Philosophie. Was wiirden
Sie darauf entgegnen?

In einem gewissen Bereich wiirde ich
dem zustimmen. Denn Philosophen ha-
ben sich zuweilen auch mit genuin neu-
rologischen Fragen auseinandergesetzt.
So haben etwa Descartes und Aristo-
teles tiber Dinge geschrieben, die Neu-
rowissenschaftler heute viel besser be-
schreiben kénnen als Philosophen.

Andererseits existieren in der Neuro-
wissenschaft manchmal auch zu ein-
fache Vorstellungen iiber bestimmte
Dinge. Ich will hier zwei Beispiele nen-
nen. Ein Beispiel betrifft das Bewusst-
sein. Das Phinomen des Bewusstseins
zeigt sich etwa darin, wenn wir den
Geschmack einer Erdbeere oder die
Weichheit von Samt wahrnehmen. Sol-
che Wahrnehmungen bezeichnet man
als Bewusstseinsqualitaten. Diese wer-
den in der Neurowissenschaft nun hau-
fig viel zu schnell mit Prozessen im Ge-
hirn gleichgesetzt. Dabei ist es ziemlich
ratselhaft, wieso diese Dinge Hirnpro-
zesse sein sollen. Etwas drastisch aus-
gedriickt: wenn ich eine Erdbeere esse



und ein Neurowissenschaftler gleich-
zeitig mein Gehirn ableckt, dann
schmeckt das fir ihn nicht nach Erd-
beere. Das Empfinden des Geschmacks
ist ndmlich subjektiv, wahrend der Wis-
senschaftler einen objektiven Zugang
zu meinem Gehirn hat. Daher bekommt
die Neurowissenschaft dieses subjekti-
ve Erleben bisher noch nicht wirklich
in den Griff. Hier steht noch viel Arbeit
an, um die sich die Neurowissenschaft,
die Philosophie und andere Disziplinen
gemeinsam kiimmern sollten.

Das andere Beispiel betrifft unser Den-
ken und die Tatsache, dass dieses offen-
bar sehr kreativ ist und keineswegs im-
mer aus logischen Schlussfolgerungen
besteht. Nun besteht die Standarder-
klarung unseres Denkens jedoch darin,
dass man das Denken mit einem Com-
puter vergleicht. Das ist ein Problem.
Denn ein Computer ist etwas, das sehr
stark nach bestimmten Regeln funk-
tioniert. Ein Computer ist daher auch
nicht wirklich kreativ und erfindet we-
nig Neues. Solange wir unser Denken
als Computer verstehen, bleibt es daher
unverstandlich, wie kreative Gedanken
entstehen kénnen. Wir brauchen also
ein neues Bild des Denkens, dass gera-
de auch dessen Kreativitat zu erklaren
vermag. Ich denke nicht, dass diese Auf-
gabe alleine in den Zustdndigkeitsbe-
reich von Neurologinnen und Neurolo-
gen fallt.

Zum Schluss noch eine etwas spezielle,
aber durchaus ernst gemeinte Frage. Geis-
tige Fitness wird oftin einen engen Zusam-
menhang mit der kérperlichen Verfas-
sung gesetzt. Korperliche Fitness gilt zu-
weilen gar als Voraussetzung geistiger
Leistungsfahigkeit. Sind sportliche Men-
schen also die besseren Philosophinnen
oder Philosophen?

Akzent Magazin 3|18

SCHWERPUNKT - GESPRACH

Das wirde ja voraussetzen, dass Sport
der korperlichen Gesundheit immer zu-
traglich ist. Ich denke jedoch, dass dies
nicht der Fall ist. Wie gesund Sport tat-
sachlich ist, hdngt immer auch vom
Mass der sportlichen Aktivitét ab. In be-
stimmten Formen kann Sport durch-
aus auch ungesund sein.

Spannend ist aber die antike Herkunft
der Idee eines Zusammenhanges von
gesundem Koérper und gesundem Geist.
Sie hangt eng mit der antiken Auffas-
sung zusammen, dass die Philosophie
nicht einfach eine wissenschaftliche
Disziplin, sondern auch eine Lebens-
form ist. Und ein wichtiger Teil dieser
Lebensform bestand darin, dem Kor-
per keine schadlichen Dinge zuzufiih-
ren, ihn nicht verweichlichen zu las-
sen und ihn durch Ubungen und Sport
fit zu halten. Denn, so der Gedanke da-
hinter, nur wer Herr tiber seinen Kérper
ist, kann sich mit der gleichen Disziplin
auch seinem Geist widmen.

Diesen Aspekt weist die Philosophie
heute nicht mehr auf. Sie ist eine akade-
mische Disziplin unter anderen. Eine
besondere korperliche Disziplin gehort
denn auch nicht mehr zwingendermas-
sen zum Philosophieren dazu. Wenn
Philosophen oder Philosophinnen heu-
te korperlich fit sind, dann wahrschein-
lich weniger, weil sie Philosophen oder
Philosophinnen sind, sondern weil sie
zu einem Segment gut ausgebildeter
Menschen gehdren, die um die Wichtig-
keit wissen, auf den eigenen Korper zu
achten.

Mir personlich ist der urspriingliche Zu-
sammenhang von Philosophie und Le-
benspraxis sehr wichtig. Allerdings hal-
te ich die Ansicht fir falsch, dass ein ge-
sunder Korper automatisch zu gutem
Denken fithrt. Ein gesunder Korper ist
vielleicht eine Voraussetzung dafir. In-
dem ich Sport mache, werde ich jedoch
nicht automatisch auch ein besserer
Denker. Daftir braucht es eine beson-
dere Art von Training. Ein Training im
Denken selbst. W

Markus Wild
und die Philosophie des Geistes

Markus Wild, 1971, stammt aus der Ost-
schweiz und studierte Philosophie und Ger-
manistik an der Universitdt Basel. Weitere
Stationen seiner akademischen Laufbahn
fiihrten ihn 2003 an die Humboldt Univer-
sitdt in Berlin und 2012 als SNF-Férderpro-
fessor an die Université de Fribourg. 2013
wurde er an seiner Alma mater in Basel Pro-
fessor fiir theoretische Philosophie. Schwer-
punktmadssig beschaftigt sich Markus Wild
mit der Philosophie des Geistes, der philoso-
phischen Anthropologie und der Tierphiloso-
phie.



	Ein Gespräch mit dem Philosophen Markus Wild : "Der Mensch ist ein besonderes Tier"

