
Zeitschrift: Akzent : Magazin für Kultur und Gesellschaft

Herausgeber: Pro Senectute Basel-Stadt

Band: - (2017)

Heft: 6: Letzte Reisen : Abschied im Wandel

Artikel: Ein Gespräch mit Pfarrer Benedict Schubert : "Die Privatisierung des
Todes halte ich für problematisch"

Autor: Schubert, Benedict / Schuler, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-842714

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-842714
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein Gespräch mit Pfarrer Benedict Schubert

«Die Privatisierung des Todes
halte ich für problematisch»

Mit dem Abschiednehmen kennt Benedict Schubert

sich aus. Als reformierter Pfarrer der Peterskirche in

Basel begleitet er Menschen, die ihren Angehörigen,
Freunden oder Bekannten ein letztes Mal «Lebewohl»

sagen. Die richtige Adresse also, um sich über den Tod,

dieTrauer und unseren Umgang damit zu unterhalten.

Akzent Magazin: Benedict Schubert, als Pfarrer sind

Sie oft dabei, wenn Menschen von Verstorbenen

Abschied nehmen. Ist es nicht bedrückend, immer wieder

mit dem Tod und der Trauer anderer Menschen

konfrontiert zu werden?

Benedict Schubert: Bei der grossen Mehrheit derTo-

desfälle, mit denen ich zu tun habe, handelt es sich

um Alterstod. Diese Menschen sterben im hohen

Alter. Daran ist nichts Tragisches. Es ist das normale

Ende eines langen Lebens. Natürlich ist ein Tod

immer traurig. Das heisst aber nicht, dass es auch

tragisch wäre. Ein Onkel von mir hat dies beimTod meines

Vaters gut auf den Punkt gebracht, als er zu mir

sagte: «Es ist nicht schlimm, es ist nur traurig.» Und

dieseTraurigkeit gehört zu meinem Beruf dazu. Damit

muss man umgehen und sich auf eine bestimmte Art
und Weise auch schützen. Ich muss die Leute zwar in
ihrer Trauer begleiten, nicht jedoch ihre Trauer
übernehmen.

War es zu Beginn Ihrer Laufbahn als Pfarrer nicht
schwierig, diesen Abstand zu bewahren und sich von
der Trauer ein Stück weit zu distanzieren?

Ich hatte meine erste Abdankung mit 24, ich war also
noch sehr jung. Viele Dinge habe ich mir damals noch
gar nicht überlegt. Das hat bestimmt geholfen. Ein
weiterer Vorteil war, dass ich in einem Pfarrhaus
aufgewachsen bin. Ich sah meinen Vater oft an Abdankungen

gehen und wieder zurückkommen. Ich wusste
also, dass daran an sich nichts Schlimmes ist. Trotzdem

hatte ich einen grossen Respekt davor und war
auch bestimmt etwas unsicher.

Hinzu kam, dass ich zum Zeitpunkt meiner ersten
Abdankungen noch nie einen toten Menschen gesehen
hatte. Bei den wenigenTodesfällen, die ich bis dahin
in meiner Familie erlebt hatte, durfte man immer nur

akzent magazin Nr. 6/17 7



den Sarg, nicht jedoch den Leichnam sehen. Dieser
Punkt ist deshalb interessant, weil er etwas über
unsere Gesellschaft aussagt. Er zeigt, dass derTod schon
in jener Zeit, also vor etwa 30 Jahren, ein Tabu
darstellte. Als ich danach nach Angola ging, war dies
anders. Dort habe ich vieleTote gesehen und auch diese
Realität kennengelernt.

den Leuten nicht mehr einfach versichern, dass es
fraglos ein Weiterleben geben wird. Ich kann sagen,
dass ich darauf vertraue, dass es so ist. Dass wir
nicht im Nichts landen. Dass es nicht einfach vorbei
ist. Dieses Vertrauen einfach so voraussetzen kann ich

jedoch nicht. Hier hat sich in der letzten Zeit einiges
verändert.

In der Zwischenzeit haben Sie nun schon einige
Abdankungen gehalten. Für wen machen Sie diese
eigentlich? Wem wollen Sie damit in erster Linie einen
Dienst erweisen?

Ich mache es in erster Linie für die Angehörigen. Sie
sollen Abschied nehmen können. Zu einem gewissen
Teil mache ich es jedoch auch immer für die Verstorbenen.

Dabei geht es mir darum, ihnen «die letzte Ehre
zu erweisen», wie man so schön sagt. Ihr Leben soll
noch einmal gewürdigt werden. Ohne etwas zu
beschönigen oder mit jemandem abzurechnen. Es steht
mir nicht zu, ein Urteil zu fällen.

Bei einer Abdankung geht es darum zu trauern,
Abschied zu nehmen. Aber gibt es an einer Abdankung
auch Platz für positive Gefühle? Kann eine Beerdigung

gar ein schönes Erlebnis sein

Ich glaube, es gibt Abdankungen, an denen die
Menschen einfach nur dankbar sind. Dann spielt dieTrauer
eine ganz kleine Rolle. Dies ist dann der Fall, wenn
ein Leben so schön abgerundet ist, dass man sich

sagt: Es ist gut so. In solchen Fällen darf es dann auch
nicht darum gehen, künstlich Trauer zu produzieren.
Wenn etwa jemand nach einer langen Krankheit stirbt,
sind die Angehörigen in erster Linie erleichtert. Dann
muss man auch nicht so tun, als ob man sich das
nicht gewünscht hätte.

Allerdings ist auch in solchen Fällen dieTrauer nicht
abwesend. Ein Moment derTrauer ist bei jeder Abdankung

dabei. Ich denke, dies hängt auch damit zusammen,

dass man dabei immer auch mit der eigenen
Vergänglichkeit konfrontiert wird. Und damit können
wir schlecht umgehen. DieTrauer, welche die Leute
bei Abdankungen empfinden, ist also gar nicht unbedingt

nur dieTrauer über den Verstorbenen, sondern
wohl immer auch dieTrauer über die eigene Vergänglichkeit.

Denken Sie, dass dies auch mit dem Zeitgeist
zusammenhängt? Haben wir heute mehr Probleme mit dem
Tod und der eigenen Vergänglichkeit als die Generation

unserer Grosseltern?

Was bestimmt weggefallen und auch nicht wiederzubringen

ist, ist die Selbstverständlichkeit, mit der die
Generationen vor uns davon ausgegangen sind, nach
dem Tod in den Himmel zu kommen. Das ist
verschwunden. Das merke ich auch als Prediger. Ich kann

Andererseits merke ich, dass gerade in der Zeit des
Trauerns viele Menschen auf das Motiv eines Weiterlebens

nach demTod zurückgreifen. Auch solche, die
nicht mehr viel mit der Kirche zu tun haben. Das heisst,
dass doch noch ein Vertrauen da zu sein scheint,
dass nach demTod etwas kommt. Allerdings getrauen

wir anders als früher nicht mehr, uns dies konkret
vorzustellen und in einer grossen Selbstverständlichkeit

darauf zu vertrauen. Ich denke, das macht den
Tod und das Sterben schwieriger.

«Die Trauer, die wir bei
Abdankungen empfinden, ist nicht nur

die Trauer über den Verstorbenen,
sondern auch die Trauer

über die eigene Vergänglichkeit.»

Zudem sind Krankheit und Tod heute oft mit Scham
verbunden. Während man sich früher gegen das
Kranksein und den Tod gegebenenfalls aufgelehnt
hat, scheint man sich heute geradezu dafür zu schämen.

So wird kaum mehr über den Tod gesprochen.
Man nimmt ihn auch nicht mehr wahr. Es scheint
beinahe so, als wären derTod und das Sterben
vollständig aus der Öffentlichkeit verschwunden. Früher
konnte man auf der Strasse Leichenzügen begegnen.
Man hielt dann kurz inne und zog den Hut. Man hat
den Tod und das Abschiednehmen in der Öffentlichkeit

mitbekommen.

Heute ist dies anders. Viele wollen den ganzen Pro-

zess möglichst kurz, schmerzlos und kostengünstig
hinter sich bringen. Das Ganze soll in die Agenda
passen und das normale Leben möglichst nicht
unterbrechen. Ich denke, dass diese Entwicklungen das Sterben

und dasTrauern um einiges schwieriger machen.

Dieses Verschwinden desTodes aus der Öffentlichkeit
spiegelt sich ja unter anderem auch in neuen Formen
des Abschiednehmens. Dem Friedhof als letzte
Ruhestätte werden immer öfter private und individuelle

Orte der Bestattung vorgezogen. Ein Grab im Garten

oder eine Urne im Bücherregal sind dabei längst
nichts Besonderes mehr. Wie erleben Sie als Pfarrer
diese Entwicklung und wie beurteilen Sie diese?

Zunächst einmal sind diese Entwicklungen eineTatsa-
che. Es bringt nicht viel, einfach dagegen zu sein. Wir

Wolfgottesacker
in Basel:

Gleich neben den
Gleisen, mitten

im Leben.

8 akzent magazin l\lr. 6/17



Loris



müssen in erster Linie damit umgehen. Allerdings
muss ich auch klar sagen, dass ich die Privatisierung
des Todes für höchst problematisch halte. Ich finde
nämlich, dass diese Privatisierung desTodes dem
Einzelnen zu viel aufbürdet. Vieles von dem, was früher
die Öffentlichkeit und die Gemeinschaft ein Stück weit
mitgetragen haben, muss man nun alleine tragen.

Zudem nervt es mich jeweils regelrecht, wenn es ei-
nenTodesfall gibt und die Familie entweder gar keine

Todesanzeige macht oder einem wissen lässt, dass

Bestattung und Abdankung ausschliesslich im kleinsten

Familienkreis stattfinden. Das kann gewiss in
seltenen Fällen verständlich sein, weil eine Familie sich
schützen muss. Doch meist frage ich mich, wer dieser
Familie das Recht gibt, zu ignorieren, dass die
verstorbene Person zum Beispiel auch Freundin, Kundin,

Nachbarin und Klassenkameradin gewesen ist.
Schliesslich lebt jeder Mensch in sozialen Bezügen.
Daher halte ich es für falsch, wenn die Familie die
Auffassung vertritt, dass im Fall des Todes der Abschied
allein für sie reserviert sei. Ich kann dann nichts
machen. Aber im Grunde halte ich es für anmassend.

«Wer gibt der Familie das Recht

zu ignorieren, dass die verstorbene
Person auch Freundin, Kundin,

Nachbarin und Klassenkameradin

gewesen ist?»

Das ist das eine. Das andere sind die neuen Formen
der Bestattung. Hier muss ich sagen, dass ich den
Friedhof für eine sehr sinnvolle Erfindung halte. Man
hat einen öffentlichen Ort desTrauerns und des Erin-

nerns, der allen zugänglich ist; zugleich signalisiert die
Mauer: Hier haben die Verstorbenen ihren Platz, doch
ihr Einfluss bleibt begrenzt. Deswegen versuche ich,
diese Art der Bestattung angesichts neuerer Formen
zu verteidigen. Doch daran, dass die Art der Bestattung

sich verändert, kann ich wohl nichts ändern.

Spannend finde ich in diesem Zusammenhang die

Frage, ob der Zuzug von Menschen aus anderen
Kulturkreisen einen Einfluss auf unsere Bestattungsformen

und -rituale haben wird. Schliesslich werden auf
diese Weise ganz alte Muster undTraditionen des
Abschiednehmens sichtbar. Man sieht Menschen, die im
Falle desTodes ihr normales Leben unterbrechen und
den Abschied öffentlich und sichtbar zelebrieren. Ich

kann mir durchaus vorstellen, dass diese Muster
unsere Art des Abschiednehmens beeinflussen können.

Sie meinen damit vor allem den Zuzug von Menschen,
die enger mit der Religion verbunden sind, als wir es
uns im säkularisierten Westen gewohnt sind?

Genau. Wir haben in unserer Gesellschaft ja ein ganz
eigenartiges Verhältnis zur Religion, die von einer ganz
spezifischen Form der Säkularisierung geprägt ist,
wie sie für westeuropäische Länder typisch ist. Eine

Säkularisierung, bei der die Religion völlig aus dem
öffentlichen Raum verschwindet. Durch den Zuzug
von Menschen, die hinsichtlich der Religion nicht so
«verklemmt» sind wie wir, wird diese nun jedoch
vermehrt wieder sichtbar. Das hat bei vielen zu einer
Abwehrhaltung geführt. Auch die Kirche stellt dies vor
Herausforderungen. Den interreligiösen Dialog pflegt
sie ja seit einigen Jahren. Sehr wichtig scheint mir
indessen, mit Menschen ins Gespräch zu kommen, die
eigentlich nichts mehr mit der Kirche oder dem Glauben

zu tun haben. Sie sollen den Wert von Religiosität
erkennen können, ohne dabei unter Druck zu kommen,

sie müssten sich sofort bekehren.

Würden Sie sagen, dass Menschen gerade angesichts
des Todes und des Verlusts besonders empfänglich
dafür sind, sich der Religion wieder anzunähern?
Könnten also gerade dabei Abdankungen und
Trauerbegleitung als eine Art Marketing-Instrumente für die
Kirche fungieren?

Zunächst: Wir dürfen den Tod keinesfalls instrumentalisieren,

wofür auch immer. Wir dürfen nicht daran
denken, den Tod zu nutzen. Das wäre ethisch höchst
bedenklich. Aber natürlich bedeuten Abdankungen
eine Chance für die Kirche. Das beginnt bezeichnenderweise

beim Preis. Die Kirche ist, wenn es um
Abdankungen geht, schlicht und einfach oft billiger als etwa
private Ritualgestalter. Dass Leute auch aus diesem
Grund zu uns kommen und nicht unbedingt aus
religiösen Überzeugungen, halte ich nicht für unmora-

Beriedict Schubert
ist seit 2010 Pfarrer an der Peterskirche Basel und
Lehrbeauftragter der Universität Basel für Ausser-
europäisches Christentum. Seine Interessen gelten
der Missionstheologie und den Themen Mission
und Musik oder afrikanisches Christentum. Der

Theologe war nach seinem Studium und der
Ordination an der Universität Basel mehrere Jahre in

Angola und Mosambik tätig. Später übernahm er
während fast neun Jahren die Studienleitung in der
Abteilung «Bildung - Austausch - Forschung» bei
Mission 21, dem evangelischen Missionswerk in
Basel.

10 akzent magazin Nr. 6/17

lisch. Vielmehr ergibt sich daraus die Möglichkeit,
auch solchen Menschen den Schatz an Bildern und

Gedanken aufzuzeigen, über die wir aufgrund unseres

Glaubens verfügen. Ich verwende immer solche

Bilder in meinen Abdankungen - egal bei wem. Eine

Abdankung völlig ohne Referenzen auf den Glauben

könnte ich nicht machen. Das wäre mir zu wenig.

Was würde Ihnen denn fehlen?

Ich muss den Tod ja irgendwie in einen Zusammenhang

einordnen, wenn ich damit umgehen will. In

meinem Fall sind es der Glaube und die Gottesgeschichte,

die mir das ermöglichen. Darin bewege ich

mich. Ich könnte es mir ohne diesen Zusammenhang
nicht vorstellen, mit dem Tod umzugehen. Einfach

davon auszugehen, dass es nach dem Tod fertig ist,

wäre mir zu wenig. Das reicht mir nicht. Irgendetwas
in mir revoltiert dagegen. Zudem habe ich zu viele

Kinder beerdigt, um einfach zu sagen: «Dieses Kind

hatte jetzt halt einfach seine 3 Monate und fertig.» Es

gibt Menschen, die auch angesichts desTodes davon

ausgehen, dass dann einfach Schluss ist. Allerdings
sind dies oft alte Menschen nach einem erfüllten
Leben. Dann kann man so etwas leichter sagen. Mir

würde dies jedoch nicht reichen.

Zum Schluss noch eine persönliche Frage. Wie wür-
Hon Fie sich Ihre eiaene Abdankung wünschen?

Ich bin jetzt in einem Alter, in dem ich mich tatsächlich

damit zu beschäftigen beginne. Auf jeden Fall

soll die Abdankung öffentlich sein. Zunächst eine

Beisetzung im engeren Kreis und danach einen Gottesdienst

in der Kirche, bei dem nichts denunziert und

nichts schöngeredet wird. Jeder und jede soll auf
seine oder ihre Art trauern dürfen. Oder aber erleichtert

sein. Was den Ort des Begräbnisses betrifft, finde

ich die Möglichkeit des Wiesengrabes auf dem

Hörnli schön. Da wird die Urne in einerWiese begraben.

Anschliessend kommt ein schlichter Stein an die

Stelle. Das würde mir, glaube ich, am ehesten zusagen.

Andreas Schuler

akzent magazin Nr. 6/17
11


	Ein Gespräch mit Pfarrer Benedict Schubert : "Die Privatisierung des Todes halte ich für problematisch"

