Zeitschrift: Akzent : Magazin fur Kultur und Gesellschaft
Herausgeber: Pro Senectute Basel-Stadt

Band: - (2017)

Heft: 6: Letzte Reisen : Abschied im Wandel

Artikel: Ein Gesprach mit Pfarrer Benedict Schubert : "Die Privatisierung des
Todes halte ich fir problematisch”

Autor: Schubert, Benedict / Schuler, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-842714

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-842714
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ein Gespréach mit Pfarrer Benedict Schubert

«Die Privatisierung des Todes
halte ich fiir problematisch»

Mit dem Abschiednehmen kennt Benedict Schubert
sich aus. Als reformierter Pfarrer der Peterskirche in
Basel begleitet er Menschen, die ihren Angehorigen,
Freunden oder Bekannten ein letztes Mal «Lebewohl»
sagen. Die richtige Adresse also, um sich Giber den Tod,
dieTrauer und unseren Umgang damit zu unterhalten.

Akzent Magazin: Benedict Schubert, als Pfarrer sind
Sie oft dabei, wenn Menschen von Verstorbenen Ab-
schied nehmen. Ist es nicht bedriickend, immer wie-
der mit dem Tod und der Trauer anderer Menschen

konfrontiert zu werden?

Benedict Schubert: Bei der grossen Mehrheit der To-
desfille, mit denen ich zu tun habe, handelt es sich
um Alterstod. Diese Menschen sterben im hohen Al-
ter. Daran ist nichts Tragisches. Es ist das normale
Ende eines langen Lebens. Natlrlich ist ein Tod im-
mer traurig. Das heisst aber nicht, dass es auch tra-
gisch wiare. Ein Onkel von mir hat dies beim Tod mei-
nes Vaters gut auf den Punkt gebracht, als er zu mir
sagte: «Es ist nicht schlimm, es ist nur traurig.» Und
diese Traurigkeit gehort zu meinem Beruf dazu. Damit

akzent magazin Nr.6/17

muss man umgehen und sich auf eine bestimmte Art
und Weise auch schiitzen. Ich muss die Leute zwar in
ihrer Trauer begleiten, nicht jedoch ihre Trauer tber-
nehmen.

War es zu Beginn lhrer Laufbahn als Pfarrer nicht
schwierig, diesen Abstand zu bewahren und sich von
derTrauer ein Stlick weit zu distanzieren?

Ich hatte meine erste Abdankung mit 24, ich war also
noch sehr jung. Viele Dinge habe ich mir damals noch
gar nicht Uberlegt. Das hat bestimmt geholfen. Ein
weiterer Vorteil war, dass ich in einem Pfarrhaus auf-
gewachsen bin. Ich sah meinen Vater oft an Abdan-
kungen gehen und wieder zuriickkommen. Ich wusste
also, dass daran an sich nichts Schlimmes ist. Trotz-
dem hatte ich einen grossen Respekt davor und war
auch bestimmt etwas unsicher.

Hinzu kam, dass ich zum Zeitpunkt meiner ersten Ab-
dankungen noch nie einen toten Menschen gesehen
hatte. Bei den wenigen Todesfallen, die ich bis dahin
in meiner Familie erlebt hatte, durfte man immer nur



den Sarg, nicht jedoch den Leichnam sehen. Dieser
Punkt ist deshalb interessant, weil er etwas Uber un-
sere Gesellschaft aussagt. Er zeigt, dass derTod schon
in jener Zeit, also vor etwa 30 Jahren, ein Tabu dar-
stellte. Als ich danach nach Angola ging, war dies an-
ders. Dort habe ich viele Tote gesehen und auch diese
Realitat kennengelernt.

In der Zwischenzeit haben Sie nun schon einige Ab-
dankungen gehalten. Fiir wen machen Sie diese ei-
gentlich? Wem wollen Sie damit in erster Linie einen
Dienst erweisen?

Ich mache es in erster Linie flr die Angehorigen. Sie
sollen Abschied nehmen kdnnen. Zu einem gewissen
Teil mache ich es jedoch auch immer fiir die Verstorbe-
nen. Dabei geht es mir darum, ihnen «die letzte Ehre
zu erweisen», wie man so schon sagt. |hr Leben soll
noch einmal gewtrdigt werden. Ohne etwas zu be-
schonigen oder mit jemandem abzurechnen. Es steht
mir nicht zu, ein Urteil zu fallen.

Bei einer Abdankung geht es darum zu trauern, Ab-
schied zu nehmen. Aber gibt es an einer Abdankung
auch Platz flir positive Gefiihle? Kann eine Beerdi-
gung gar ein schénes Erlebnis sein?

Ich glaube, es gibt Abdankungen, an denen die Men-
schen einfach nur dankbar sind. Dann spielt die Trauer
eine ganz kleine Rolle. Dies ist dann der Fall, wenn
ein Leben so schon abgerundet ist, dass man sich
sagt: Es ist gut so. In solchen Fallen darf es dann auch
nicht darum gehen, kiinstlich Trauer zu produzieren.
Wenn etwa jemand nach einer langen Krankheit stirbt,
sind die Angehdrigen in erster Linie erleichtert. Dann
muss man auch nicht so tun, als ob man sich das
nicht gewtinscht hatte.

Allerdings ist auch in solchen Féllen die Trauer nicht
abwesend. Ein Moment derTrauer ist bei jeder Abdan-
kung dabei. Ich denke, dies hangt auch damit zusam-
men, dass man dabei immer auch mit der eigenen
Verganglichkeit konfrontiert wird. Und damit kénnen
wir schlecht umgehen. Die Trauer, welche die Leute
bei Abdankungen empfinden, ist also gar nicht unbe-
dingt nur die Trauer Uber den Verstorbenen, sondern
wohl immer auch dieTrauer lber die eigene Vergang-
lichkeit.

Denken Sie, dass dies auch mit dem Zeitgeist zusam-
menhangt? Haben wir heute mehr Probleme mit dem
Tod und der eigenen Vergdnglichkeit als die Generati-
on unserer Grosseltern?

Was bestimmt weggefallen und auch nicht wiederzu-
bringen ist, ist die Selbstverstandlichkeit, mit der die
Generationen vor uns davon ausgegangen sind, nach
dem Tod in den Himmel zu kommen. Das ist ver-
schwunden. Das merke ich auch als Prediger. Ich kann

den Leuten nicht mehr einfach versichern, dass es
fraglos ein Weiterleben geben wird. Ich kann sagen,
dass ich darauf vertraue, dass es so ist. Dass wir
nicht im Nichts landen. Dass es nicht einfach vorbei
ist. Dieses Vertrauen einfach so voraussetzen kann ich
jedoch nicht. Hier hat sich in der letzten Zeit einiges
verandert.

Andererseits merke ich, dass gerade in der Zeit des
Trauerns viele Menschen auf das Motiv eines Weiter-
lebens nach demTod zurtickgreifen. Auch solche, die
nicht mehr viel mit der Kirche zu tun haben. Das heisst,
dass doch noch ein Vertrauen da zu sein scheint,
dass nach dem Tod etwas kommt. Allerdings getrau-
en wir anders als frither nicht mehr, uns dies konkret
vorzustellen und in einer grossen Selbstverstandlich-
keit darauf zu vertrauen. Ich denke, das macht den
Tod und das Sterben schwieriger.

«Die Trauer, die wir bei Ab-
dankungen empfinden, ist nicht nur
die Trauer liber den Verstorbenen,
sondern auch die Trauer
lber die eigene Vergéanglichkeit.»

Zudem sind Krankheit und Tod heute oft mit Scham
verbunden. Wahrend man sich friiher gegen das
Kranksein und den Tod gegebenenfalls aufgelehnt
hat, scheint man sich heute geradezu daflir zu scha-
men. So wird kaum mehr Gber den Tod gesprochen.
Man nimmt ihn auch nicht mehr wahr. Es scheint
beinahe so, als waren der Tod und das Sterben voll-
stdndig aus der Offentlichkeit verschwunden. Friher
konnte man auf der Strasse Leichenziigen begegnen.
Man hielt dann kurz inne und zog den Hut. Man hat
den Tod und das Abschiednehmen in der Offentlich-
keit mitbekommen.

Heute ist dies anders. Viele wollen den ganzen Pro-
zess moglichst kurz, schmerzlos und kostenglinstig
hinter sich bringen. Das Ganze soll in die Agenda
passen und das normale Leben moglichst nicht unter-
brechen. Ich denke, dass diese Entwicklungen das Ster-
ben und dasTrauern um einiges schwieriger machen.

Dieses Verschwinden des Todes aus der Offentlichkeit
spiegelt sich ja unter anderem auch in neuen Formen
des Abschiednehmens. Dem Friedhof als letzte Ru-
hestétte werden immer 6fter private und individuel-
le Orte der Bestattung vorgezogen. Ein Grab im Gar-
ten oder eine Urne im Bliicherregal sind dabei langst
nichts Besonderes mehr. Wie erleben Sie als Pfarrer
diese Entwicklung und wie beurteilen Sie diese?

Zunéachst einmal sind diese Entwicklungen eine Tatsa-
che. Es bringt nicht viel, einfach dagegen zu sein. Wir

akzent magazin Nr. 6/17

Wolfgottesacker

in Basel:

Gleich neben den

Gleisen, mitten
im Leben. »



3 r

LONzZS

3
]
g
5




mussen in erster Linie damit umgehen. Allerdings
muss ich auch klar sagen, dass ich die Privatisierung
des Todes fiir héchst problematisch halte. Ich finde
namlich, dass diese Privatisierung desTodes dem Ein-
zelnen zu viel aufbirdet. Vieles von dem, was friiher
die Offentlichkeit und die Gemeinschaft ein Stiick weit
mitgetragen haben, muss man nun alleine tragen.

Zudem nervt es mich jeweils regelrecht, wenn es ei-
nenTodesfall gibt und die Familie entweder gar keine
Todesanzeige macht oder einem wissen lasst, dass
Bestattung und Abdankung ausschliesslich im kleins-
ten Familienkreis stattfinden. Das kann gewiss in sel-
tenen Fallen verstandlich sein, weil eine Familie sich
schiitzen muss. Doch meist frage ich mich, wer dieser
Familie das Recht gibt, zu ignorieren, dass die ver
storbene Person zum Beispiel auch Freundin, Kun-
din, Nachbarin und Klassenkameradin gewesen ist.
Schliesslich lebt jeder Mensch in sozialen Bezligen.
Daher halte ich es fiir falsch, wenn die Familie die Auf-
fassung vertritt, dass im Fall des Todes der Abschied
allein fur sie reserviert sei. Ich kann dann nichts ma-
chen. Aber im Grunde halte ich es fliir anmassend.

«Wer gibt der Familie das Recht
zu ignorieren, dass die verstorbene
Person auch Freundin, Kundin,
Nachbarin und Klassenkameradin
gewesen ist?»

Das ist das eine. Das andere sind die neuen Formen
der Bestattung. Hier muss ich sagen, dass ich den
Friedhof fir eine sehr sinnvolle Erfindung halte. Man
hat einen 6ffentlichen Ort des Trauerns und des Erin-
nerns, der allen zugénglich ist; zugleich signalisiert die
Mauer: Hier haben die Verstorbenen ihren Platz, doch
ihr Einfluss bleibt begrenzt. Deswegen versuche ich,
diese Art der Bestattung angesichts neuerer Formen
zu verteidigen. Doch daran, dass die Art der Bestat-
tung sich verandert, kann ich wohl nichts &ndern.

Spannend finde ich in diesem Zusammenhang die
Frage, ob der Zuzug von Menschen aus anderen Kul-
turkreisen einen Einfluss auf unsere Bestattungsfor-
men und -rituale haben wird. Schliesslich werden auf
diese Weise ganz alte Muster und Traditionen des Ab-
schiednehmens sichtbar. Man sieht Menschen, die im
Falle desTodes ihr normales Leben unterbrechen und
den Abschied 6ffentlich und sichtbar zelebrieren. Ich

10

kann mir durchaus vorstellen, dass diese Muster un-
sere Art des Abschiednehmens beeinflussen kénnen.

Sie meinen damit vor allem den Zuzug von Menschen,
die enger mit der Religion verbunden sind, als wir es
uns im sékularisierten Westen gewohnt sind?

Genau. Wir haben in unserer Gesellschaft ja ein ganz
eigenartigesVerhaltnis zur Religion, die von einer ganz
spezifischen Form der S&kularisierung gepréagt ist,
wie sie flir westeuropéische Lander typisch ist. Eine
Sakularisierung, bei der die Religion vollig aus dem
offentlichen Raum verschwindet. Durch den Zuzug
von Menschen, die hinsichtlich der Religion nicht so
«verklemmt» sind wie wir, wird diese nun jedoch ver-
mehrt wieder sichtbar. Das hat bei vielen zu einer Ab-
wehrhaltung gefuhrt. Auch die Kirche stellt dies vor
Herausforderungen. Den interreligidosen Dialog pflegt
sie ja seit einigen Jahren. Sehr wichtig scheint mir in-
dessen, mit Menschen ins Gesprach zu kommen, die
eigentlich nichts mehr mit der Kirche oder dem Glau-
ben zu tun haben. Sie sollen den Wert von Religiositat
erkennen konnen, ohne dabei unter Druck zu kom-
men, sie miissten sich sofort bekehren.

Wiirden Sie sagen, dass Menschen gerade angesichts
des Todes und des Verlusts besonders empfédnglich
dafiir sind, sich der Religion wieder anzundhern?
Kénnten also gerade dabei Abdankungen und Trauer-
begleitung als eine Art Marketing-Instrumente fiir die
Kirche fungieren?

Zunachst: Wir durfen den Tod keinesfalls instrumen-
talisieren, woflr auch immer. Wir diirfen nicht daran
denken, den Tod zu nutzen. Das ware ethisch héchst
bedenklich. Aber natiirlich bedeuten Abdankungen
eine Chance fiir die Kirche. Das beginnt bezeichnender-
weise beim Preis. Die Kirche ist, wenn es um Abdan-
kungen geht, schlicht und einfach oft billiger als etwa
private Ritualgestalter. Dass Leute auch aus diesem
Grund zu uns kommen und nicht unbedingt aus re-
ligiosen Uberzeugungen, halte ich nicht fiir unmora-

Benedict Schubert

ist seit 2010 Pfarrer an der Peterskirche Basel und
Lehrbeauftragter der Universitat Basel fiir Ausser-
europdisches Christentum. Seine Interessen gelten
der Missionstheologie und den Themen Mission
und Musik oder afrikanisches Christentum. Der
Theologe war nach seinem Studium und der Ordi-
nation an der Universitat Basel mehrere Jahre in
Angola und Mosambik tatig. Spater tibernahm er
wahrend fast neun Jahren die Studienleitung in der
Abteilung «Bildung — Austausch — Forschung» bei
Mission 21, dem evangelischen Missionswerk in
Basel.

akzent magazin Nr.6/17

akzent magazin Nr.6/17

lisch. Vielmehr ergibt sich daraus die Maglichkeit,
auch solchen Menschen den Schatz an Bildern und
Gedanken aufzuzeigen, tber die wir aufgrund unse-
res Glaubens verfigen. Ich verwende immer solche
Bilder in meinen Abdankungen — egal bei wem. Eine
Abdankung véllig ohne Referenzen auf den Glauben
kénnte ich nicht machen. Das wére mir zu wenig.

Was wiirde Ihnen denn fehlen?

Ich muss den Tod ja irgendwie in einen Zusammen-
hang einordnen, wenn ich damit umgehen will. In
meinem Fall sind es der Glaube und die Gottesge-
schichte, die mir das ermoglichen. Darin bewege ich
mich. Ich kénnte es mir ohne diesen Zusammenhang
nicht vorstellen, mit dem Tod umzugehen. Einfach
davon auszugehen, dass es nach dem Tod fertig ist,
ware mir zu wenig. Das reicht mir nicht. Irgendetwas
in mir revoltiert dagegen. Zudem habe ich zu viele
Kinder beerdigt, um einfach zu sagen: «Dieses Kind
hatte jetzt halt einfach seine 3 Monate und fertig.» Es
gibt Menschen, die auch angesichts desTodes davon
ausgehen, dass dann einfach Schluss ist. Allerdings
sind dies oft alte Menschen nach einem erfiillten Le-
ben. Dann kann man so etwas leichter sagen. Mir
wiirde dies jedoch nicht reichen.

Zum Schluss noch eine persénliche Frage. Wie wiir-
den Sie sich Ihre eigene Abdankung wiinschen?

Ich bin jetzt in einem Alter, in dem ich mich tatséch-
lich damit zu beschéftigen beginne. Auf jeden Fall
soll die Abdankung offentlich sein. Zunéchst eine Bei-
setzung im engeren Kreis und danach einen Gottes-
dienst in der Kirche, bei dem nichts denunziert und
nichts schongeredet wird. Jeder und jede soll auf
seine oder ihre Art trauern diirfen. Oder aber erleich-
tert sein. Was den Ort des Begrabnisses betrifft, fin-
de ich die Mdoglichkeit des Wiesengrabes auf dem
Hornli schon. Da wird die Urne in einer Wiese begra-
ben. Anschliessend kommt ein schlichter Stein an die
Stelle. Das wiirde mir, glaube ich, am ehesten zusa-
gen.

Andreas Schuler

"



	Ein Gespräch mit Pfarrer Benedict Schubert : "Die Privatisierung des Todes halte ich für problematisch"

