
Zeitschrift: Akzent : Magazin für Kultur und Gesellschaft

Herausgeber: Pro Senectute Basel-Stadt

Band: - (2015)

Heft: 6: Gelebter Glaube

Artikel: Volksglaube - Annäherungen an ein Phänomen : Heilige, Reliquien und
Amulette

Autor: Ryser, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-843215

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-843215
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Volksglaube - Annäherungen an ein Phänomen

Heilige, Reliquien und Amulette

[wr] Gelebte und «offizielle» Frömmigkeit stünden oft
in einem oppositionellen Verhältnis, ist im Historischen
Lexikon der Schweiz unter dem Stichwort «Volksfrömmigkeit»

nachzulesen. Volksglaube sei Aberglaube,
behauptete Jacob Grimm in seiner Deutschen Mythologie.

Ist das tatsächlich so? Wir haben uns darüber
mit Pater Leonhard, Verantwortlicher für die Wallfahrt
in Mariastein, und dem Münsterpfarrer Lukas Kundert,
Kirchenratspräsident und Professor an der theologischen

Fakultät der Universität Basel, unterhalten.

Es gab Zeiten, in denen Religion sowohl den privaten

Bereich als auch das öffentliche Recht umfass-
te, dies durchaus im Sinne des Begriffes «Religio»,
was die grundsätzliche Achtsamkeit gegenüber
Vorzeichen und Vorschriften meint.Tatsächlich begegnen
wir dieser Auffassung noch heute in gewissen islamischen

Staaten, wo das Gesetz, die Scharia, sich auf
den Koran stützt. Demgegenüber hat sich in der
westlichen Welt in der Folge der Aufklärung die Auffassung
durchgesetzt, alles was mit Gottesverehrung zu tun
habe, sei etwas Privates, Innerliches, das sich einer
öffentlichen Regelung entziehe.

Ihm scheine, dass sich die Vorstellung, was «Religion»

sei, bis zur Unkenntlichkeit verwässert habe,
meint Lukas Kundert. Selbst an der theologischen
Fakultät gebe es Tendenzen, gewisse ritualisierte
Abläufe im alltäglichen Leben diesem Begriff zuzuordnen

- gewissermassen als Religion ohne Gottesglauben.

Dass sich Gott in Christus inkarniert habe, eine
Glaubensgewissheit, die über Jahrhunderte Gültigkeit

hatte, werde heute von achtzig Prozent der
Reformierten, darunter auch Pfarrerinnen und Pfarrer, nicht
mehr geteilt, fährt der Mün.sterpfarrer fort. Für sie sei
Jesus, ähnlich wie für die Muslime, ein Prophet, ein
besonderer Mensch, mehr nicht.

«Die meisten Leute sind theologisch nicht geschult
und nicht in der Lage, intellektuell zu begründen, wer
Christus ist», bestätigt der Benediktinerpater Leonhard.

Worauf es aber ankomme, sei nicht die offizielle
Definition, sondern die Erkenntnis des Beziehungsangebotes

Gottes durch Christus.

Nicht die offizielle Definition. Damit sind wir bei unse-
remThema: dem Volksglauben, jener Form von
Frömmigkeit, die das umschliesst ,«was Menschen in Bezug
auf die ausser- und übernatürliche Welt ausserhalb der
herrschenden Religion für wahr halten und was daher
ihr Fühlen, Denken und Flandeln mitbestimmt.»1
1 Geo Themenlexikon Religionen



«... Vorstellungen, die aus alter,
grösztentheils heidnischer

zeit stammen und vom
rationalismus als aberglauben

bezeichnet werden.»
Jacob Grimm

Wer am Klosterplatz von Mariastein aus dem Postauto

steigt, steht unmittelbar vor der Pilgerlaube,
einem Geschäft, in dem man Kunstgegenstände aller
Art, religiöse Literatur und vor allem Devotionalien,

das heisst Kruzifixe, Rosenkränze und Ähnliches
erwerben kann. Auch Amulette: Medaillons, die meist
am Körper getragen werden und denen der
Volksglaube den Schutz vor Schaden zuschreibt. Bei den
Wallfahrern scheinen sich Christophorus-Amulette
grosser Beliebtheit zu erfreuen, jedenfalls hat man
ihnen im Schaufenster der Pilgerlaube einen besonderen

Platz eingeräumt. Wir erinnern uns: Christo-
phorus, ein frühchristlicher Märtyrer des dritten oder
vierten Jahrhunderts, gilt als Schutzpatron der
Reisenden und so hängt sein Abbild in zahlreichen Autos.

Jakob Grimm, der grosse deutsche Philologe und
strenggläubige Protestant hätte das als Aberglauben
bezeichnet. Der reformierteTheologe Lukas Kundert
relativiert. Es gebe keine Lehrmeinung, die das
unterbinden wolle, sagt er und weist auf die
Hugenottenkreuze hin, die, inzwischen aus der Mode geraten
in den 1950er-Jahren ein beliebtes Konfirmationsgeschenk

waren. Sie seien allerdings nicht als
«Schadensschutz», sondern als Bekenntnis zum
Protestantismus getragen worden. Ähnliches kann man
auch vom Fischsymbol sagen, das auf der Rückseite
eines Autos die freikirchliche Gesinnung des
Lenkers zum Ausdruck bringt. Im Übrigen waren selbst
hohe Kirchenmänner nicht vor der Verlockung von
Amuletten gefeit. So ist etwa überliefert, dass man
auf der Brust des 1749 verstorbenen Fürstbischofs
Anselm Franz von Würzburg, der sein Leben lang gegen
Hexenwahn und Aberglauben kämpfte, einen Talisman

mit eingraviertem Pentagramm samt
Zauberformeln fand.

Nun wird wohl niemand bestreiten, dass gerade bei

Amuletten die Grenze zum Aberglauben fliessend ist.

Auch nicht Pater Leonhard: «Die katholische Kirche

verehrt Christophorus als einen der vierzehn
Nothelfer. Es gehört zu unserem Alltag, Christophorus-
Plaketten zu segnen. Die Gläubigen stellen ihr Fahr¬

zeug und ihr Unterwegssein unter den Schutz Gottes
und dieses Heiligen. Allerdings muss man manchmal
korrigierend eingreifen», fügt er hinzu, «damit sich
das Ganze nicht loslöst vom Zentralen des Glaubens,
dem Vertrauen zu Jesus Christus.»

«Für uns Katholiken ist
Glaube immer mehr als etwas

rein Geistiges, er hat auch
damit zu tun was ich berühre,

schmecke, höre .»
Pater Leonhard

Dasselbe gilt wohl auch für Reliquien. «Reliquien?»
Lukas Kundert überlegt. «Das bereitete mir als
Protestant früher Muhe. Es befremdete mich, als ich sah,
wie ein griechisch-orthodoxer Priester, mit dem ich
befreundet war, den Schädel eines Heiligen küsste.
Später erlebte ich in der Grabeskirche von Jerusalem,
wie Gläubige mit ihrem Ehering den Stein berührten,

auf dem der tote Christus gesalbt worden war. Sie

waren überzeugt, dass damit ihre Ehe gesegnet werde.

Es gibt Menschen, denen verleihen diese Dinge
Sicherheit. Sie mögen ihren Glauben stärken. Ich

habe gelernt, das als Form eines Ritus zu integrieren
und nicht zu verurteilen.»

In vorreformatorischer Zeit wurden auch im Basler

Münster Reliquien verehrt. Sie sind heute in

Mariastein. Allerdings: Das mit den Reliquien spiele nicht

so eine grosse Rolle, wie die Protestanten glaubten,

meint Pater Leonhard, der es als Wallfahrtspriester
wissen muss. «Es ist eine Frömmigkeitsform aus

dem Mittelalter. Die Pilgerfahrt ans Grab eines Heiligen

sei ein äusseres Zeichen für die Gemeinschaft mit
den Heiligen. Wir dürfen das Vertrauen haben, dass sie

mit uns sind und für uns bitten.» Dieses Bedürfnis ist

gewiss keine katholische Spezialität.Tatsächlich gibt es

Reformierte, die nach Basel kommen, um das Grab
Karl Barths zu besuchen. «Auch ein Protestant wird

sagen: Er sei unterwegs zu Gott», meint der Benediktiner

Mönch. «Weshalb also soll er das nicht damit zum

Bild unten

Christophorus-Amulett

4
akzent ma9aZ r,^/15

5



Pater Leonhard

wunderschöne Bild eines Heiligen auf Goldgrund.
Ästhetik- nur Ästhetik? Lukas Kundert: «Ein
christlichorthodoxer Priester würde sagen: <Wir schauen durch
die Ikone auf den Evangelisten, der dahinter steht.)
Wir Protestanten diffamieren dies rasch als Aberglaube,

aber ich weiss, dass ich diese Ikone nicht fortwerfen

oder verbrennen werde, wenn sie mir einmal
verleiden sollte.» Und weiter: «Wenn der Anblick eines

Heiligenbildes oder einer Reliquie meinen Glauben

an Christus stärkt, dann ist nichts dagegen einzuwenden.

Wenn ich aber sage, damit sich etwas zum Guten

wendet, muss ich das Abbild oder den Knochen

eines Heiligen berühren, dann kann man das mit Fug

und Recht als Aberglauben bezeichnen.»

Dem widerspricht auch der Benediktiner von
Mariastein nicht: «Was wir von den Protestanten lernen

müssen, ist, Grenzen zu ziehen, wenn Heiligenstatuen,
Reliquien usw. losgelöst von Gott betrachtet werden.»

Interessant in diesem Zusammenhang ist die
Tatsache, dass heute Gläubige, die zum individuellen
Gebet in eine reformierte Kirche kommen, oft Kerzen

anzünden und manche zwinglianisch und calvinistisch

geprägten Pfarrerin und Pfarrer über ihren schwarzen

Talaren auch Stolas in liturgischen Farben

tragen. Das Bedürfnis, nach Sinnlichkeit und Schönheit,
auch über «das Wort» hinaus, ist eben tief verankert
in den Menschen, unabhängig, welcher Konfession
sie anhängen, unabhängig, ob sie in einer (wie auch

immer gearteten) «offiziellen» Frömmigkeit begründet

ist oder «nur» im Volksglauben.

Ausdruck bringen, dass er wirklich einmal den Weg unter

die Füsse nimmt?» Er erläutert den Sinn der Wallfahrt

am Beispiel von Mariastein: «Man kommt hierher,

weil es ein besonderer Ort ist, ein Ort des Gebetes,
ein Ort, den man als heilig empfindet. Hier erwarten
die Gläubigen weniger ein Wunder als eine spirituelle
Erfahrung. Sie stellen sich in diese Ströme der Gebete

hinein und haben teil an einem grossen
Vertrauensverhältnis.» Diese spirituelle Erfahrung bestätigt auch
Lukas Kundert, wenn er sagt: «Ich habe erlebt, wenn
man in Gruppen intensiv betete, dass man plötzlich
spürte, jetzt ist noch jemand Dritter im Raum.»

Anders als Martin Luther lehnten die schweizerischen
Reformatoren Ulrich Zwingli und Johannes Calvin
die Heiligen- und Reliquienverehrung kategorisch ab.
Wallfahrten waren für sie desTeufels und sie betonten
die Gültigkeit des alttestamentlichen Bilderverbotes.
Die Folgen sind bekannt: In Kirchen und Kapellen
wurden mit reformatorischem Furor Bilder und
Heiligenfiguren, oft von hohem künstlerischem Wert,
entfernt und teilweise unwiederbringlich zerstört.

«Die Ästhetik
spielt möglicherweise eine

grössere Rolle in der Religion,
als wir bisher glaubten.»

Lukas Kundert

Die reformierte Ablehnung von Bildwerk, Reliquien
und Amuletten, von Weihrauch und goldbestickten
Messgewändern ist verstehbar als eine Reaktion

auf die spätmittelalterliche katholische Kirche, die ihre
überbordende Prunkentfaltung weitgehend mit dem
Ablasshandel finanzierte. Aber mit der Fokussierung
der Reformatoren auf das Wort allein wurden
möglicherweise die Bedürfnisse des Volkes nach sinnlicher
Erfahrung des Glaubens zu rigide beschnitten. Wenn
Pater Leonhard bekennt: «Für uns Katholiken ist Glaube

immer mehr als etwas rein Geistiges, er hat auch
damit zu tun was ich berühre, schmecke, höre ...»,
so meint er, dass für den Glauben dasselbe gilt wie
für die Liebe: Seele und Leib gehören zusammen und
müssen gleichermassen angesprochen werden. Der

reformierte Münsterpfarrer stellt die Berechtigung
dieses Bedürfnisses nicht in Abrede. Darüber hinaus
ist er der Auffassung, dass die Ästhetik in der Religion

möglicherweise eine weit wichtigere Rolle spiele, «als

wir Reformierten bisher glaubten».Tatsächlich hängt
in seinem Büro eine Ikone, ein kleines Kunstwerk: das

Heiliger Pankratius (Reliquie)

akzent ma9a
ziii 6/15

Lukas Kundert, Münsterpfarrer

Quellen
Hintergrundgespräche mit Lukas Kundert, Münsterpfarrer, Basel,
und Pater Leonhard, Wallfahrtspriester, Mariastein
Der Reformation verpflichtet, Hrsg. Kirchenrat der evangelischreformierten

Kirche Basel, Basel, 1979.
GeoThemenlexikon Religionen, Gruner + Jahr AG,
Mannheim 2007
Historisches Lexikon der Schweiz, http://www.hls-dhs-dss.ch/


	Volksglaube - Annäherungen an ein Phänomen : Heilige, Reliquien und Amulette

