Zeitschrift: Akzent : Magazin fur Kultur und Gesellschaft
Herausgeber: Pro Senectute Basel-Stadt

Band: - (2010)

Heft: 1: Schwerpunkt Feuerbrauche

Artikel: Winteraustreiben oder ein Sinnbild fir das Leben? : Reedlischigge in
Biel-Benken

Autor: Ryser, Philipp

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-842824

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-842824
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

akzent magazin | schwerpunkt

Winteraustreiben oder ein Sinnbild fiir das Leben?

Reedlischigge in Biel-Benken

[ryp.] Am Sonntag Invocavit, am Abend vor der Fas-
nacht, machen sich Bielemer und Benkemer auf den
Weg, um oberhalb der beiden Dérfer grosse Feuer zu
entfachen. Wenn die Nacht (iber die Dérfer herein-
bricht, stehen die Dorfbewohner— wie in alten Zei-
ten, als es noch keinen elektrischen Strom gab und
der Winter viel dunkler und kélter, diisterer und un-
heimlicher war als heute — um die Feuer und blicken
schweigend dem Spiel der Flammen zu.

Irgendwann, wenn das Feuer stark genug geworden
ist, ergreift der erste Mann eine Haselrute. Er nimmt
ein kleines Holzradchen zur Hand und fihrt den Stock
durch das kleine Loch, das sich in der Mitte des Rad-
chens befindet. Nur noch das Knistern des Feuers
und das Knacken der brennenden Holzer durchbricht
nun die Stille. Die Umstehenden verfolgen seine
Handlungen schweigend, manche greifen ebenfalls
zu einer Rute und stecken ihre Holzscheibchen auf.
Langsam senkt einer nach dem anderen sein Reed-
li in die Glut.

Die Radchen beginnen allméhlich zu gliithen. Nun zie-
hen die ersten ihre Ruten aus den Flammen, schrei-
ten zu den Reedlibangg und lassen die gliihenden
Reedli gekonnt in die Luft fliegen. Das Reedlischig-
ge hat begonnen.

Wie kleine Sonnen fliegen sie in den Nachthimmel.
Sternschnuppen gleich senken sich die Reedli wieder
hinab - manche in schénen, harmonischen Bégen, an-
dere im senkrechten Fall -, der Erde entgegen. Die Au-
gen der Kinder beginnen zu leuchten. Die brennenden
Feuer —immerhin sind es drei grosse Holzstdsse, die
in Flammen aufgegangen sind sowie weiter unten am
Hang ein kleineres fiir die Kinder - bringen Licht in die
dunkle Nacht und setzen den winterlich tiefen Tempe-
raturen ein wenig Warme entgegen. Die fliegenden
Reedli setzen einen Akzent eigener Art.

Das Reedlischigge in Biel und Benken

So oder ahnlich muss es vor mehr als einem halben
Jahrhundert ob Biel zu und her gegangen sein, in der
Zeit, als der heute 70-jahrige Viktor Zihlmann noch
ein kleiner Junge war und mit anderen Buben seines
Alters darum wetteiferte, die Reedli in einem mog-
lichst schénen Flug durch die Luft zu lenken.

Seit Jahrzehnten, vielleicht sogar Jahrhunderten —
das weiss man nicht so genau — tiben Menschen in

14

[

akzent magaz"

februar 19

Alle Bilder auf dieser Doppelseite
Reedlischigge auf dem Oberen Acker, Biel

Biel und in Benken, jenen beiden Dérfern, die sich
1972 zu einer Gemeinde vereinigten, den Brauch des
Reedlischigge aus. Jedes Dorf fir sich — auf der ei-
nen Seite, oberhalb des Rebbergs, stehen die Ben-
kemer, auf der anderen Seite, auf dem Oberen Acker,
die Bielemer.

Fast sein ganzes Leben hatViktor Zihimann in Biel ge-
lebt und am Reedlischigge teilgenommen. Hin und
wieder sei er zum Feuer der Benkemer gegangen,
aber «nur als Beobachter». «Es ware», so ist er sich
sicher, «stérend gewesen, wenn ich dort meine Reed-
li geschickt hétte — genauso wie wir es nicht goutiert
hatten, wenn ein Benkemer bei uns teilgenommen
hatte.» Man mochte gemeinsam die Schulbank drii-
cken oder in der Feuerwehr Seite an Seite die Flam-
men bekampfen, doch das Fasnachtsfeuer und das
Reedlischigge wollte und will man getrennt abhalten,
denn «das Reedlischigge», so sagt Viktor Zihlmann,
«ist etwas ganz Besonderes». Es ist etwas, «das man
sozusagen in den Knochen hat», ein Ritual, das man
vollzieht, ohne recht zu wissen, warum man es tut,
ein Ritual aber auch, das einen ganz besonderen Stel-
lenwert im Jahresablauf einnimmt; ein Brauch, der
lange Zeit zum Dorfleben gehdrte wie der sonntéagli-
che Ganz zur Kirche.

Erinnerungen

Friher, als er noch ein Kind war, nahm praktisch aus
jeder Bielemer Familie mindestens eine Person am
Reedlischigge teil. Wochen im Voraus freute man sich
auf das Entziinden der Fasnachtsfeuer, aufs Reedli-
schigge und auf den anschliessenden Fackelzug. Bei
diesem werden die mitgebrachten Kienfackeln, die im
Aussehen einem Besen gleichen - aber eben nicht
Kienbesen, sondern nur Fackeln heissen - in einem
langen Zug von den Fasnachtsfeuern talwarts hinun-
ter auf eine Wiese oberhalb des Dorfes getragen, wo
dann die 40 bis 50 Fackeltrédger die brennenden Kien-
fackeln in einer schénen Choreografie durch die Luft
schwingen.

Der grosse Tag aber begann fiir Viktor Zihimann und
die anderen Schulkinder bereits am friihen Nachmit-
tag, wenn sie mit Heischspriichen durchs Dorf zogen:

«Holz, Strau, Stiangelwalle,

Fiir die alti Fasnachts-Schille.

S Dorf uff, s Dorf ab,

War niit git isch e Lumpepagg!»

15



akzent magazin | schwerpunkt

Diesen und andere Spruche skandierend, gingen die
Kinder von Haus zu Haus, um auf einem Handwagen
jene Holzwellen einzusammeln, die von den Dorfbe-
wohnern bereitgelegt worden waren. Bei Hausern,
wo keine Holzwellen lagen, wurde im Chor «Lumpe-
pagg» gerufen. Eine grosse Menge an ca. 60 cm lan-
gen, geraden Asten, mit Draht oder Schniiren gebiin-
delt, sowie zwei bis drei Strohballen, die freundliche
Landwirte beisteuerten, wurden so zusammengetra-
gen. Beim Kainitz, nahe dem Oser-Denkmal, wurden
die Holzwellen und das Stroh zu drei kleinen Schei-
terhaufen aufgeschichtet. Dazu wurden die Reedli-
bangg aufgestellt — jene Holzdielen, die einer kleine-
ren Schanze gleich mit einem Winkel von etwa 30 bis
45 Grad einen idealen Abschlag der Reedli ermogli-
chen. Am Abend dann, wenn die Nacht hereinbrach,
machte man sich auf den Weg. Der Boden mochte
haufig pickelhart gewesen sein, die Luft klirrend. In
tiefer Dunkelheit marschierten Vater, Mutter und Kin-
der hinauf zum Kainitz. Wenn dann die Feuer entzin-
det wurden, breitete sich eine grosse, einzigartige
Stille aus, die nur vom Knistern der Flammen durch-
brochen wurde. Wenn das Licht des Feuers das Dun-
kel der Nacht erhellte, stand die Welt fuir einen kur-
zen Moment still.

«... fast etwas Sakrales»

Diese fast magische Atmosphare sei heute weniger
ausgepragt spurbar, findet Viktor Zihlmann. Zwar
wird der Brauch nach wie vor gepflegt, doch nehmen
nicht mehr ganz so viele Dorfbewohner teil wie fra-
her. Das mag damit zusammenhangen, dass sowohl
in Biel wie auch in Benken recht viele Auswartige zu-
gezogen sind, die diesen Brauch eben nicht mehr «in
den Knochen haben». Dennoch gibt es gewisse Re-
geln, an die man sich zu halten hat: «Da ist nichts mit
Klopfer braten», erklart Viktor Zihimann. Wer es den-
noch tut, «dem wird eine gewisse Kalte entgegenge-
bracht», denn das Reedlischigge ist kein gewohnli-
ches, volkstiimliches «Fest» — so wenig wie in Basel
der Morgestraich und die Fasnacht als Feste empfun-
den werden —, sondern ein mit Sinn besetzter uber-
kommener Brauch. Es ist ein Brauch, der gleichsam
«einen sakralen Charakter» habe — zumindest in jener
Form wie er friher abgehalten wurde. Darauf wiesen
die Stille hin und der Ernst, mit dem das Reedlischig-
ge begangen werde. Es sei ein Tun, «das innerlich
gesammelt auszuliben ist», so erklart er. Alles Laute
store dabei. Das Reedlischigge sei getragen «von ei-
nem Geflihl der existentiellen Verbundenheit mit der
Schopfung und Natur, von der man Teil ist». Aller-
dings kdnne er nicht mit Sicherheit sagen, inwieweit
dieses tiefe Verbundenheitsgeflihl beim Austben des
Brauchs heute noch vorhanden sei.

Diese einzigartige, fast sakral-stille Stimmung beglei-
tete das Fasnachtsfeuer, das Reedlischigge und das
Fackelschwingen Uber Zeiten hinweg. Sie hat Viktor
Zihlmann seit jeher fasziniert und zum Nachdenken
animiert. Fragen drangten sich auf: «Was soll der ganze

16

akzent magazin



Bild links

Holzschnitt von Fritz Fischer, um 1940 (Privatbesitz)

Alle anderen Bilder auf dieser Doppelseite
Reedlischigge auf dem Oberen Acker, Biel, 2009

februar 10

Brauch? Was steckt dahinter? Woher kommt das
Reedlischigge?» Und so begann er «dem Ursprung
dieses Brauches nachzuspliren» und «nach ahnlichen
Feuerbrauchen zu suchenn.

Wintervertreiben?

Natdrlich liegt der Gedanke auf der Hand, dass es
sich beim Reedlischigge oder Scheibenschlagen, wie
es andernorts genannt wird, um einen Brauch han-
delt, mit dem der Winter und seine bosen Geister ver-
trieben werden sollen.

Auf der nordlichen Hemisphare, wir wissen es aus ei-
gener Erfahrung, dauern die Wintermonate lang. Die
Tage sind kurz und der Himmel haufig bedeckt. Was
in dieser Zeit besonders fehlt, ist Licht. Man sehnt
sich nach der Kraft der Sonne. Um dieses Bedurfnis
zu befriedigen, gehen viele Menschen heutzutage in
den Wintermonaten ins Solarium, buchen einen Flug
auf die Malediven oder fahren in die Berge, um Ski
zu fahren und um «Sonne zu tanken».

Denkt man sich in jene Zeiten zuruck, als sich die
Menschen noch viel starker dem Zyklus der Jahres-
zeiten unterwerfen mussten — in jene Zeiten, als der
wiederkehrende Frihling nicht nur ein Wiedererwa-

chen der Natur bedeutete, sondern auch ein Wieder-
beginn der Feldarbeit und damit ein Ende der Nah-
rungsmittelknappheit sichtbar wurde, dann ist es
gut vorstellbar, dass damals Rituale entstanden, de-
ren Auslibung dazu beitragen sollte, das (Sonnen-)
Licht moglichst rasch zurlickzuholen. Es wurden Feu-
er entzlindet, Fackelzlige abgehalten, mit denen man-
cherorts eine erste Aussaat begleitet wurde und es
wurden sonnenahnliche Holzradchen angezundet
und in die Luft geworfen oder einen Hligel hinab ge-
rollt, wie es zum Beispiel heute noch in Buchenbach
im Breisgau getan wird. Mit dem Licht der gltihen-
den Radchen, die einem Sonnenrad gleich das Dun-
kel der Nacht durchschneiden, wollte man vielleicht
der sehnlich vermissten Sonne vormachen, was sie
moglichst bald denTag hindurch so lange wie mog-
lich nachahmen soll.

Ein alter keltischer Brauch?

Viktor Zihlmann stellte im Rahmen seiner Nachfor-
schungen fest, dass der Flurname «Kainitz» — der
Name jenes Ortes, wo jahrelang die Bielemer Fas-
nachtsfeuer brannten — keltischen Ursprungs sein
konnte. Gleichzeitig entdeckte er ganz in der Nahe des
Oser-Denkmals beim Oberen Acker, dort, wo heute
die Bielemer Feuer entfacht werden, eine viereckige

17



akzent magazin | schwerpunkt

Flache, die mit einem Graben umrandet war. «Was
dort genau gestanden ist, weiss ich nicht. Ich tendiere
dazu, dass da mehrere keltische Hauser oder ein Ge-
hoft standen. Es konnte sich auch um einen Zufluchts-
ort gehandelt haben, wie man es von der Sissacher
Fluh annimmt». Doch sicher ist das nicht.

Tatsachlich feierten die Kelten Anfang Februar zu Eh-
ren der Lichtjungfrau Birgid das Imbolc-Fest und ent-
zundeten grosse Feuer. «lm Zuge der irisch-schotti-
schen Mission kam der Ruf von St. Birgids auch in
unsere Gegendpy, erklart Viktor ZihImann. Es konnte
also sein, dass der Brauch von Fasnachtsfeuer und
Reedlischigge seinen Anfang in der Zeit der irischen
Mission nahm. Zu einem ahnlichen Schluss kam ub-
rigens der Azmooser Lehrer Jakob Kuratli, der in den
Flinfzigerjahren das Scheibenschlagen im Sarganser-
land aus volkskundlicher Perspektive untersuchte. Er
nahm an, dass es sich beim Scheibenschlagen um
einen uralten ratischen Feuerkult handle, womit er
ebenfalls postulierte, dass das Reedlischigge ein ur-
spriinglich keltischer Brauch gewesen sein muss.

Viktor Zihlmann

Der promovierte Okonom Viktor Zihlmann (geb.
1940) nahm jahrzehntelang am Reedlischigge teil
und verfasste dazu in der Biel-Benkemer Dorf
Zytig einen Artikel. Er war jahrelang der Biel-Ben-
kemer-Korrespondent fiir die Basler Nachrichten
und federfiihrend bei der Biel-Benkemer Heimat-
kunde. Nach seiner Dissertation arbeitete er im
kirchlichen Jugenddienst und spéter beim
Personalamt Baselland.

Dennoch darf man die These vom keltischen Ur-
sprung kritisch hinterfragen. In Anbetracht der Tat-
sache, dass die Kelten ein weitgehend schriftloses
Volk waren, bleibt vieles Spekulation. Der Volkskund-
ler Dominik Wunderlin etwa meinte einst gegentber
der Basler Zeitung, dass man tber den Ursprung des
Fasnachtsfeuers eigentlich nichts sagen konne, denn
Feuerbrauche sind uralt und wurden, lange bevor es
Aufzeichnungen gab, ausgeubt. Denkbar ware, dass
die Menschen aus magischen Uberlegungen Schei-
terhaufen machten, um mit dem Feuer den Winter zu
verkurzen.

Christliche Deutung

Die christliche Auslegung flihrt das Argument ins
Feld, dass das Reedlischigge am Invocavit stattfindet -
an jenem Sonntag also, der bis ins 11. Jahrhundert
der letzte Tag vor Fastenbeginn markierte. Damit zei-
ge sich, dass das am Invocavit — auch Funkensonntag
genannt — stattfindende Scheibenschlagen ein typi-
scher Fasnachtsbrauch sei. Vielleicht ist der Ursprung
des Reedlischigge viel alteren, moglicherweise aber
auch jingeren Datums. Tatsachlich stammt die al-
teste Nachricht tiber das Scheibenschlagen aus dem

18

11. Jahrhundert. Bekannt ist, dass am 31. Marz 1090
das Kloster Lorsch bei Worms durch eine gliihen-
de Feuerscheibe in Brand geriet und vollig zerstort
wurde.

In der christlichen Auslegung werden die Holzscheib-
chen, welche beim Reedlischigge verwendet werden,
mit Glicks- respektive Schicksalsradern in Zusam-
menhang gebracht und die durch die Luft fliegende
Scheibe wird als Sinnbild fiir das menschliche Leben
verstanden, das, wie Gottfried von Strassburg in sei-
nem «Iristan» schreibt, ebenso «nider vallen» konn-
te, wie es hoch aufgestiegen war. Dass der Baum —
und damit auch das aus ihm geschnitzte Holzradchen
— seit jeher mit dem menschlichen Leben gleichge-
setzt wird, kann ebenso als ein Hinweis daftir betrach-
tet werden, dass das Reedlischigge ein Sinnbild fur
den Gang des menschlichen Lebens darstellt. Im Rah-
men dieser Deutung erscheint dann das Anztinden
der Radchen und ihr Flug durch die Luft gleichsam als
ein Gang durch das Feuer der Reinigung, das den so
wiedergeborenen neuen Menschen naher ans Para-
dies heranrtcken lasst. Aufgrund dieser Deutung fin-
det der deutsche Volkskundler Dietz-Rtidiger Moser,
dass das christlich-missionarische Anliegen des Brau-
ches derart evident erscheine, «dass flir das Postulat
seiner vorchristlichen Herkunft wenig Wahrscheinlich-
keit Gbrigbleibt.»

Als was nun sollen also Fasnachtsfeuer, Scheiben-
schlagen und Fackelumzug betrachtet werden? Als
keltische oder gar noch viel altere Feuerbrauche, die
seit Urzeiten an der Wende vom Winter zum Fruh-
ling begangen werden, oder als ein Symbol fiir die
Hinwendung des Christen in der Fastenzeit zu einem
neuen, gelauterten Leben und das damit verbunde-
ne naher Heranrticken ans Himmelreich? Die Antwort
muss offen bleiben. Die Feuer aber werden weiterhin
entfacht und werden von den Scheiben schlagenden
Menschen einmal mit dem einen, ein anderes Mal mit
dem anderen Sinn verbunden.

Verwendete Literatur

Burnell, Alexandra: Mit sauberem Feuer den Winter vertreiben,
in: Basler Zeitung, 20.1.2007, S. 27.
http://www.jahreskreis.info/files/imbolc.html

Kuratli, Jakob: Das Scheibenschlagen einst und jetzt, in:
Sarganserland. Beitrage zu seiner Geschichte und Kultur, 3.
Jahrgang, Nr. 1/2, Januar/Februar, 1955.

Minonzio, Gini: Licht, Feuer und hitzige Képfe bis
Aschermittwoch, in: Basler Zeitung, 5.2.2002, S. 33, 2002.
Moser, Dietz-Ridiger: Ihr misst von neuem geboren werden.
Vom Scheibenschlagen in der «alten Fastnacht», vom Fischessen
an Aschermittwoch und von anderen Fastenbrauchen, in: ders.:
Brauche und Feste durch das ganze Jahr. Gepflogenheiten in
kulturgeschichtlichen Zusammenhangen, Freiburg im Br.: Verlag
Herder, S. 107-120, 2002.

Schweizer-Volker, Edith: Butzimummel, Narro, Chluri. Brauche in
der Regio, Basel: Buchverlag Basler Zeitung, 1990.
Schweizer-Volker, Edith: «Reedli schigge» am
«Fungge-Sunntig», in: Basler Zeitung, 9.3.2000, S. 13.
Schweizer-Volker, Edith: Funken in der Luft, in: Basler Zeitung,
1.3.2001, S. 17, 2001.

Zihlmann, Viktor: Biel-Benken, Reihe: Baselbieter
Heimatkunden, Liestal: Verlag des Kantons Basel-Landschaft,
1993.

Zihlmann, Viktor: «Reedlischigga», in:
http://www.biel-benken.ch, 2006.

akzent magazin



	Winteraustreiben oder ein Sinnbild für das Leben? : Reedlischigge in Biel-Benken

