
Zeitschrift: Akzent : Magazin für Kultur und Gesellschaft

Herausgeber: Pro Senectute Basel-Stadt

Band: - (2010)

Heft: 1: Schwerpunkt Feuerbräuche

Artikel: Im Gespräch mit dem Volkskundler Dominik Wunderlin : der Mensch
braucht Rituale

Autor: Ryser, Werner / Wunderlin, Dominik

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-842822

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-842822
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


akzent magazin I Schwerpunkt

Im Gespräch mit dem Volkskundler Dominik Wunderlin

Der Mensch brauchtRituale
[wr.] Wohl zu allen Zeiten haben Menschen Feste
gefeiert, von denen manche zur Tradition wurden, zum
Brauch. Diese Bräuche veränderten sich im Laufe der
Jahre und Jahrzehnte, sie wurden angepasst, viele
starben aus, einige wurden wieder belebt. Wohl jede
Generation übt sie in der ihr entsprechenden Form
aus und gibt ihnen einen anderen Inhalt, eine andere
Bedeutung. Dass dabei häufig die Verwendung von
Feuer eine Rolle spielt, ist gewiss nicht zufällig. Wir
haben darüber mit Dominik Wunderlin, dem
stellvertretenden Direktor des Museums der Kulturen Basel
gesprochen.

Für zahlreiche Kulturen war das Feuer Attribut ihrer
Gottheit: In der vedischen Religion manifestierte sich

Agni im Feuer, die griechische Hestia und ihr
römisches Pendant Vesta waren Göttinnen des Flerd- und
Opferfeuers und auch die Azteken hatten mitXiuhte-
cutli einen Feuergott. Der germanischeThor oder Donar

erschreckte die Menschen mit Blitz und Donner.
Jupiter erschien der Semele als verzehrendes Feuer.
Herodot bezeichnete die Anhänger des im alten
Persien entstandenen Zoroastrismus wegen ihrer
Feuertempel als «Feueranbeter». Und selbst Jehova offenbarte

sich Moses aus einem brennenden Dornbusch
und zog dem Volk Israel bei seiner Flucht aus Ägypten

amTag in einer Wolkensäule und des Nachts in
einer Feuersäule voran. (2. Buch Mose, Kap. 13, Verse

21 und 22)

Zweifellos hat die elementare Kraft des Feuers die
frühen Menschen mit Schrecken erfüllt und als es
ihnen schliesslich gelang, es selbst zu entfachen, zu
bändigen und als Quelle von Licht und Wärme zu
nutzen, muss ihnen das wie ein Wunder erschienen
sein. Die griechische Sage von Prometheus, der am
vorüberfahrenden Sonnenwagen den langen Stängel
des Riesenfenchels in Brand setzte und den Zunder
zur Erde brachte, lässt ahnen, dass das Feuer für
unsere fernen Vorfahren eine Göttergabe war.

Ähnlich wie etwa Mummenschanz oder Musik
haben auch Licht und Feuer in vielen Volksbräuchen
und bei kirchlichen Feiern einen hohen Stellenwert.
Im Vorwort zur Feuersegnung im Benediktionale
der katholischen Kirche ist nachzulesen: «Das Feuer

gehört zu den elementarsten Voraussetzungen des
menschlichen Lebens. Weil es hell und warm macht,
erinnert es uns an Gottes Wahrheit und Liebe, weil
es zerstörende Kraft hat, kann es uns auch an das

Gericht Gottes erinnern.» Dominik Wunderlin, stell¬

vertretender Direktor des Museums der Kulturen,
meint dazu:

«In der christlich-liturgischen Tradition hat das Licht Bild oben

Symbolkraft. Als Lumen Christi steht es für das Le- Vorbereitung zum

ben. So gehört die Verwendung von Licht und Feu- Reedlischigge in

er zu zahlreichen Ritualen im Kirchenjahr. Feuer kann Biel, 2009

man als etwas Lebendiges betrachten. Für den
Menschen ist es Freund und Feind zugleich. Dass es auch

im Brauchtum eine derart bedeutsame Rolle spielt, hat

wohl damit zu tun. Aber man muss das im Kontext

zum Anlass sehen. Es gibt Freudenfeuer wie beispielsweise

am I.August, Warnfeuer auf den Hochwachten,
Bücherverbrennungen. Von der Alpeninitiative kennen

wir das Mahnfeuer. In der Fasnachtszeit kommt es vor,
dass man über das Feuer springt, was mit der Erwartung

verbunden ist, dass etwas von seinerWärme,
seinem Leben auf den Menschen übergeht.»

Im Laufental und Schwarzbubenland sammeln die
jungen Männer, die im laufenden Jahr fürs Militär

2 akzent mag3'

akzent magazin Schwerpunkt

die Obrigkeit solche Veranstaltungen verbot, so wissen

wir, dass es sie gab und wenn das Verbot einige
Jahre später in den Archiven wieder auftaucht, lehrt
uns das, dass der Volksbrauch stärker war als die
behördlichen Reglemente.»

ausgehoben werden, das Holz für die Fasnachtsfeuer.

Es handelt sich um eine neu erwachteTraditi-

on. Früher ging man von Haus zu Haus und bettelte

um «Holzwellen». Die sind heute im Zeitalter der 01-

und Gasheizungen allerdings rar geworden. So hilft

man sich mit alten Christbäumen und mit Holz, das

der Förster zur Verfügung stellt. Der Wettkampf um

das grösste und schönste Feuer verbindet sich

mancherorts aber auch mit dem Wunsch Kehrichtgebühren

zu sparen und so finden sich, sehr zum Unmut

der Behörden, die mit Verboten dagegen ankämpfen,

in den Scheiterhaufen auch Küchenbuffets,

Matratzen, Bettgestelle, die nächtlicherweise heimlich

dorthin geschmuggelt worden sind. Dazu Dominik

Wunderlin:

«Unsere Archive sind voll mit Hinweisen, dass dieses

oder jenes verboten werden musste. So haben

wir aus der vorreformatorischen Zeit in Basel Belege

für Fasnachtsfeuer und dafür dass man von der Pfalz

aus glühende Scheiben über den Rhein warf. Wenn

Was auffällt: Bräuche, die man verloren glaubte, können

wieder aufleben. Das gilt nicht nur für die
Fasnachtsfeuer im Laufental, sondern beispielsweise
auch für das Osterfeuer in Aesch (vgl. dazu den Artikel

«Asche, Licht und Feuer» in diesem Heft).Tatsäch¬
lich gibt es vielerorts Vereine und andere Organisationen,

die sich um Bräuche, die am Untergehen sind,
bemühen. Das muss nicht nur wie im Fall von Aesch
eine Landzunft sein, sondern kann, wie Dominik
Wunderlin ausführt, auch von einem Verkehrs- und
Verschönerungsverein ausgehen, der aus touristischen
Motiven eine Art Ortsmarketing betreibt.

«Man hat das Bedürfnis, am eigenen Ort etwas zu
haben, was anderswo nicht ist. Man sucht in der
Vergangenheit einen Brauch und führt ihn wieder
ein. Der Mensch kann offensichtlich nicht ohne Bräuche

oder Rituale leben. Ein festloses Leben scheint
undenkbar. Und wenn man in einer säkularisierten
Zeit mit kirchlichen Bräuchen nicht mehr zu Rande

kommt, so sucht man eben etwas anderes, zum
Beispiel Halloween. Das geht allerdings nicht direkt
auf die Kelten zurück, sondern hat den Umweg über
Amerika genommen und kommt heute als herbstlicher

Maskenbrauch daher. Da verschiebt sich offenbar

ein Brauch vom Frühjahr auf den Herbst. Es ist so
ein Ersatz wie die Street Parade in Zürich, wo man
mangels einer echten Fasnachtstradition, eine Art
Sommerfasnacht zelebriert.»

Das Stichwort ist gefallen: Die Kelten. Feuer- und
Lichtbräuche werden bei uns gerne mit ihnen oder
mit den Germanen in Verbindung gebracht. Man stellt
einen Zusammenhang zwischen ihren und unseren
jahreszeitlichen Festen her. So soll Imbolc ein Vorläufer

von Maria Lichtmess sein, Beltane muss als Vorbild

für die Osterfeuer dienen, dem Johannisfeuer,
wird behauptet, stehe die keltische Sonnenwendfeier

Pate, die Herbstfeuer Hessen sich auf Samhain
zurückführen und Weihnachten schliesslich sei ein
umfunktioniertes Julfest.

Die Volkskunde als Wissenschaft, sagt dazu Dominik
Wunderlin, habe sich von solchenTheorien schon lange

verabschiedet. Wo es keine klaren, verschriftlichten
Belege gebe, werde es vage und man öffne der Spe-
kulationTür undTor. Konkret:

«Natürlich nimmt man anhand von gefundenen
Artefakten mit grossem Interesse zur Kenntnis, wie sich
die Techniken der Menschen entwickelt haben.
Unsere Kenntnisse über die Germanen und Kelten sind
aber im Grunde genommen sehr mager. Das meiste

februar io 3



davon ist uns durch römische Schriftsteller überliefert.

Alles andere sind Rückschlüsse, Interpretationen,
im Wesentlichen von den Bräuchen von gälisch
sprechenden Menschen in der Bretagne, in Schottland,
Wales und Irland. In Deutschland ging es dann mehr
ums germanische und nicht ums keltische Erbe.»

Diese wissenschaftliche Vorsicht hat ihren Grund.
Bräuche werden oft durch die Politik vereinnahmt.
Auch durch die Kirche. Papst Gregor der Grosse,
590-640, ordnete an, dass man besonders für noch
zu christianisierende Gegenden, «... die Feste der
Heiden allmählich christlich umwandeln solle und in
manchenThemen nachahmen müsse.»

Am schamlosesten missbrauchten aber die
Nationalsozialisten Volksbräuche für ihre Zwecke. Unter ihrer
Herrschaft gab es kaum etwas, was nicht mit Hilfe ho-
norabler Volkskundler auf die alten Germanen
zurückgeführt wurde: Zauber- und Runenbeschwörung,
Maien,Tannenzweige, Feuer, Wasser- alles wurde in ihre
Ideologie integriert. Man feierte «an der lodernden
Flamme» die Reichssonnwende. 1939 propagierte
man für die Wintersonnwende eine «Heimholung des
Feuers», das man mit Fackeln vom Sonnwendfeuer in
die Städte und Dörfer brachte, wo es bis Weihnachten

brennen sollte, um damit dann den Lichterbaum
zu entzünden.

«Dass sich der Volkskundler heute in erster Linie für
das Phänomen eines Brauches in der Jetztzeit
interessiert und ihn zu interpretieren versucht, hat
gewiss auch damit zu tun. Nach dem Zweiten Weltkrieg
geriet die Volkskunde tatsächlich in eine Krise. Man
musste vieles aufarbeiten, was in Nazideutschland
an Schrott produziert worden war. Manches musste

neu definiert werden. Damals entstand der Begriff
der Gegenwartsvolkskunde, die näher mit der Soziologie

zusammenrückte.»

Natürlich habe man erkannt, fährt Dominik Wun-
derlin fort, dass es nicht falsch sei, sich auch mit
der Brauchsgeschichte zu befassen. Und weiter: Es

gebe in derTat antike Bräuche, die um dasselbe
Datum ausgeübt wurden, an denen auch wir feiern. Am
deutlichsten ist das zur Weihnachtszeit der Fall. Die
alten Römer begingen zwischen dem 17. und 25.
Dezember die bacchantischen Saturnalien und die
Germanen um die Wintersonnenwende ihr Julfest.
Allerdings lasse sich eine Kontinuität heutiger Bräuche
zurück bis in die Antike nicht feststellen. Da gebe es
einfach ein «riesengrosses Loch» von nahezu 1000
Jahren, wo man über keine entsprechenden schriftlichen

Belege verfüge.

«Da kommt doch immer wieder der Hinweis auf das
Uralte, das Heidnische. Mit dem Hinweis auf das
«heidnisch Werchi wurden früher Verbote von Bräuchen

begründet. Allerdings ist der Begriff «heidnisch)
ein Synonym für alt, für fremd aber wohl kaum für
antik.»

Ein besonderer Fall, räumt Dominik Wunderlin ein,
sei das Scheibenwerfen (vgl. Artikel «Reedlischigge
in Biel-Benken», S. 14).

«Hier haben wir die einmalige Chance, eine
Brauchausübung über rund 1'000 Jahre zurückzuverfolgen.
Nicht nahtlos, aber Fakt ist, dass im Jahr 1090 das
Kloster Lorsch bei Mannheim wegen einer
Feuerscheibe abgebrannt ist. Diese Möglichkeit etwas
solange zurückzuverfolgen haben wir bei den meisten
andern Bräuchen nicht.»

Aber die Interpretationen, dass diese Reedli respektive

Scheiben die Sonne symbolisierten, dass es sich
dabei um einen Vegetations- oder Fruchtbarkeitskult

handle, das interessiere den heutigen
Volkskundler eigentlich nicht. Der finde es spannender zu

Bild links

Kinder am Osterfeuer

bei Bielefeld-Quelle (D)

Bild oben

Räbenlichter aus Richterswil, 2008

Bild unten

«Crémation desTrois Sapins» inThann (F)

beobachten, wie ein Brauch eingebettet sei, von wem
er wie gelebt und wie er reglementiert werde, welche

Funktion er habe und - ja, wie er von den Leuten
verstanden und interpretiert werde. Wenn das alles den

Brauch stütze, dann könne man glauben, was man

wolle. Die Zukunft werde weisen, ob man auch später

daran glaube. Allerdings:

«Wenn die Interpretation eines Vegetationskultes aus

dem Mund von Menschen kommt, die in einer
modernen Gesellschaft leben - geht das dann überhaupt
auf? Man kann durchaus erforschen, wie unsere urbane

Gesellschaft mit Bräuchen umgeht, die aus einer

letztlich vergangenen agrarischen Kultur kommen. Ein

Brauch kann aber nur überleben, wenn er sich wandelt

und anpasst. Es gibt keinen Brauch, der über Jahrhunderte

unverändert auf uns zukommt. So wissen wir
auch nicht, was man im Jahr 1090 im Kloster Lorsch

beim Scheibenwerfen genau gemacht hat. Nicht
einmal ob die Scheibe rund war oder eckig, gross oder

klein. Wenn man sich mit Brauchtumsgeschichte be-

fasst, sind da immer mehr Fragen als Antworten.»

Unbestreitbar stehen zahlreiche Feuer- und Lichtbräuche

mit dem Wechsel der Jahreszeiten in Verbindung:
Mit der längsten beziehungsweise kürzesten

Sonneneinstrahlung im Sommer respektive Winter, ebenso

mit denTag- und Nachtgleichen im Frühjahr und
Herbst. Das gilt für das Fasnachts- und Johannisfeuer
ebenso wie für das bei uns seltene Martinsfeuer, das

akzent magazin I Schwerpunkt

je länger je mehr durch Lichterumzüge verdrängt
wird, und natürlich auch für die zahlreichen Adventsund

Weihnachtsbräuche.

«Brauchtum steht tatsächlich im Kontext zum
Jahresablauf. Allerdings: Wenn man es genauer betrachtet,

so wandern gewisse Bräuche. Das Fridlifeuer in

Glarus zu Ehren des heiligen Fridolin, ursprünglich
wohl ein Fasnachtsfeuer, wird nicht an der Fasnacht

entzündet, sondern am 6. März. In Thann im Elsass

gibt es die «Crémation des trois sapins>, mit der man
den Ortsheiligen Theobald feiert. Die ist am 30. Juni,
also nur eine Woche nach Johanni, auch das ein

Feuerbrauch, der offenbar gewandert ist.»

Nicht nur vom zeitlichen, sondern auch vom geo-
grafischen «Import» von Bräuchen war im

Zusammenhang mit Halloween bereits die Rede. Eine solche

«Übernahme» gibt es aber auch im Baselbiet,
nämlich die Räbeliechtliumzüge, die man in der
Ostschweiz seit rund 150 Jahren durchführt. Kinder
schnitzen Gesichter und Ornamente in zuvor ausgehöhlte

Zuckerrüben, die dann von innen mit Kerzen

erleuchtet werden und ziehen dann singend durch die

Strassen. Der erste Räbeliechtliumzug in unserer
Region wurde durch eine aus der Ostschweiz zugezogene

Kindergärtnerin in Reinach organisiert und fand in

der Folge bald zahlreiche Nachahmer.

Deutlich wird, dass man Bräuche, die irgendwo,
irgendwann entstanden sind, immer wieder anpasst,
verändert, neu gestaltet, sogar wieder belebt, sodass
der Volkskundler heute sehr zurückhaltend ist, wenn
es darum geht. Aussagen über die historische
Herkunft eines Brauches zu machen und sich vor allem
darauf konzentriert, sein Vorhandensein, in all seinen
Facetten zu beschreiben und zu interpretieren.

Was bleibt ist dieTatsache, dass ein Leben ohne Bräuche

und Rituale kaum denkbar ist. Die Faszination,
die das Brauchtum, ausübt ist älter als die Volkskunde,

die ein Kirid des 19. Jahrhunderts ist, und so können

wir getrost davon ausgehen, dass - wenn schon
keine Kontinuität von Bräuchen bis zurück in die Antike

nachzuweisen ist - eine solche Kontinuität bei den
Menschen besteht, die wohl zu allen Zeiten ihre Feste

feierten und ihnen gemässe Formen dafür fanden.

Verwendete Literatur
Bernhard, Marianne: Altes Brauchtum, München: Wilhelm
Fleyne Verlag, 1985.
GeoThemenlexikon: Religionen, Mannheim: Gruner und Jahr
AG & Co. KG, 2007.
Museum BL (Hrsg.): Heiis. Zur Kulturgeschichte des Feuers
Ausstellungsführer, 2004.
Hoffmann-Krayer, Eduard: Feste und Bräuche des
Schweizervolks, Zürich: Edition Olms AG, 1992.
Hug, Ernst (Hrsg.): Schwarzwälder Feste im Jahreskreis, 1996.
Rauchenecker, Herbert: Mit Bräuchen leben, München: J Pfeiffer
Verlag, 1989
Wolfram, Richard: Die Jahresfeuer, Kommission für den
Volkskundeatlas in Österreich, 1971.
Wunderlin Dominik (Hrsg.), Fasnacht, Fasnet, Carnaval im
Dreiland. Schwabe Verlag Basel, 2005
www.de.wikipedia.org/wiki/Zoroastrismus

4 akzent magaZ^ ruar 10
5


	Im Gespräch mit dem Volkskundler Dominik Wunderlin : der Mensch braucht Rituale

