
Zeitschrift: Akzent : Magazin für Kultur und Gesellschaft

Herausgeber: Pro Senectute Basel-Stadt

Band: - (2008)

Heft: 6: Schwerpunkt Fasnacht

Artikel: Rollenspiel, verkehrte Welt oder Totenkult? - Funktionen der Maske :
Verkleiden und Maskieren an der Fasnacht

Autor: Ryser, Philipp

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-842787

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-842787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




akzent magazin I thema

Rollenspiel, verkehrte Welt oderTotenkult? -

Funktionen derMaske
Verkleiden und Maskieren an der Fasnacht

[ryp.] Ein echter Basler Fasnächtier verkleidet sich -
von Kopf bis Fuss. Haut zu zeigen oder sich gar das
Gesicht anzumalen, ist verpönt. Die Vermummung ist
nicht nur toleriert, sie ist sogar gefordert. Doch woher

kommt der Brauch des Maskierens eigentlich? Ist
es ein überkommener Ahnenkult oder zeigt sich in
ihm nichts anderes als die Lust am Spiel mit der eigenen

Identität? Darüber unterhielten wir uns mit dem
Volkskundler Dominik Wunderlin.

Lange Zeit genügte es, sich das Gesicht mit Russ zu

bemalen, die Kleider verkehrt herum anzuziehen mit
der Innenseite gegen aussen oder alte und verschlissene

Kleidungsstücke umzuhängen, wenn man an
der Fasnacht teilnehmen wollte.

Diese Zeiten sind vorbei. Definitiv. War es früher fast
nicht möglich, an der Basler Fasnacht falsch gekleidet
zu sein, ist es heute genau umgekehrt - Kleider
machen Leute und lassen schnell erkennen, wer zum
erlesenen Kreis der echten Fasnächtier dazugehört und

wer nicht. Ein zu beachtenderVerkleidungs- und
Maskierungskodex sorgt dafür, dass eine der Eigenarten
der Basler Fasnacht gewahrt bleibt - das «Outfit» der
Basler Fasnächtier.

Wer also gedenkt, aktiv an der Basler Fasnacht
teilzunehmen, tut gut daran, sich die vom Fasnachts-
Comite im Jahr 2003 herausgegebene Broschüre
«Fasnacht in Basel. Eine Gebrauchsanleitung»
anzuschauen. Unter demTitel «Was tut man - was nicht?»
sind unter anderem folgende wertvolleTipps zu
finden: «Geschminkte Gesichter, Pappnasen, Narrenkappen

[...] sind an der Basler Fasnacht verpönt», denn
«eigentlich sollte alles vermieden werden, was erkennen

lässt, wer in einer Maske steckt». Und natürlich
spricht man an der Basler Fasnacht nicht von einer
«Maske».

Flanns U. Christen schreibt im Jahr 1970 dazu Folgendes:

«Vergessen Sie alles, was sie jemals über Masken

gehört haben. In Basel heissen sie erstens
Farven'. Und zweitens [...] haben sie die Aufgabe, ihre
Träger völlig unkenntlich zu machen. [...] In Basel
zieht man sich bis zum Hals an - und was darüber ist,
steckt unter Larve und Perücke.»

Insofern hat in Basel eine Sonderentwicklung
stattgefunden, die im Gegensatz steht zu anderen Karnevals,

wo das Zeigen von Haut oder auch das Anmalen von
Gesichtern durchaus üblich sind.

Die Tradition des Vermummens
Ein Mal pro Jahr wird in Basel das polizeiliche Ver-

mummungsverbot gänzlich aufgehoben - «eine
bemerkenswerte Besonderheit», wie der Baselbieter
Volkskundler Dominik Wunderlin findet: «Ich denke,
die Freiheiten, welche wir in Basel an der Fasnacht
haben, sind fast schon einmalig. Und zwar über einen

längeren Zeitraum hinweg betrachtet.» Er verweist
auf Vorschriften in Deutschland, wo es vielerorts üblich

ist, dass Narren zum einen ihre Kostüme von
einem kulturellen Ausschuss absegnen lassen und zum
anderen während des Faschings ein Nummernschild
tragen müssen. Dieses hilft, Narren nachträglich zu

identifizieren, die sich unter dem Schutz der Maske
ungebührlich oder unkorrekt verhalten hatten.

Ist dies denn nötig? Nützen Fasnächtier die Vermummung

aus, um sich unter dem Deckmantel der
Verkleidung anders zu verhalten, als dies die guten Sitten

gebieten würden? Verhilft die Fasnacht Wölfen im

Schafspelz zu einem Auftritt?

Wohl kaum, denn die Fasnacht ist «ein eigentliches
grosses Familienfest», bei dem man «nett zueinander»

ist - zumindest in Basel, so lehrt das Fasnachts-
Comite in ihrer «Gebrauchsanleitung». Zwar gibt es
«fast keine Vorschriften und Verbote», aber «die
Regeln des Anstands und der Rücksichtsnahme gelten
an der Fasnacht ganz besonders», so ist im Basler
«Fasnachts-Knigge» zu lesen.

Ganz anders beurteilte die Kirche im Mittelalter das

Vermummungswesen. Den Narren warf sie vor, die
Maskierung zu nutzen, um ein bösartiges Verhalten
an denTag zu legen. Die kirchlichen Würdeträger
vermuteten, dass beim fasnächtlichen Mummenschanz
Maskierung und Verkleidung instrumentalisiert würden,

um unerkannt sämtliche Hemmschwellen
überschreiten zu können. Sie beklagten, dass «die Leute
Masken mit dem Aussehen von Dämonen benutzten»,

um unter deren Schutz grauenhafte Dinge zu
tun. So befürchteten die christlichen Glaubensverteidiger,

dass durch das Maskierungswesen die
niedrigsten Instinkte wieder lebendig würden. In Masken
erblickten sie das Antlitz desTeufels. Insofern wurde
die Maske als die personifizierte Lüge betrachtet.

dezember 08 9



akzent magazin I thema

Heute wird die Kirche den fasnächtlichen
Verkleidungsbrauch vermutlich ein bisschen anders interpretieren

und in den Zehntausenden von Larven, welche
an «den drei schönsten Tagen» in der Basler Innenstadt

zu sehen sind, auch einen Ausdruck menschlicher

Kreativität und Lebensfreude erkennen.

Ein urtümlicher Ahnenkult?
Doch woher kommt der fasnächtliche Maskenbrauch?
Karl Meuli (1891-1968), der sich als Altertumsforscher
lange Zeit mit dieser Frage beschäftigte, kam zum
Schluss, dass das Spiel mit den Masken auf der ganzen

Welt ursprünglich mit dem gleichen Sinn verbunden

gewesen sein musste: Die Maskierten, so meinte
er, stellen die verstorbenen Ahnen dar, von denen

angenommen wurde, dass sie zu bestimmten heiligen
Zeiten auf die Erde zurückkehrten, um zum Rechten
zu sehen, indem sie rügten, tobten, bestraften und
auch segneten. Insofern sah er einen direkten
Zusammenhang zwischen dem Maskenwesen der Naturvölker

und dem närrischen Karnevalstreiben in Dörfern
und Städten.

Der Basler Kulturwissenschaftler sah seine
Überlegungen auch in den Maskenfesten germanischer
Stämme bestätigt, die in ihren Umzügen vermutlich
ebenfalls das Heer derVerstorbenen symbolisiert
hatten. Dabei orientierten sich die germanischen
Maskierten und Verkleideten wahrscheinlich an der Sage
vom wilden Heer - dem Heer der Toten - und ihr
Anführer muss den «harilo king» (Heerkönig) oder «Her-
lechinus» verkörpert haben. Aus ihm ist später der
zierlich tänzelnde Possenreisser der italienischen
Commedia deH'arte, Harlekin, geworden.

Ein Seitenblick auf andere Maskenfeste scheint die
Ahnenkult-These Meulis zumindest nicht grundsätzlich

zu widerlegen. Im appenzellischen Urnäsch ist es
ein Neujahrsbrauch, welcher die Dorfbewohner dazu
animiert, als «Silvesterchläuse» verkleidet, singend
und jodelnd das Dorf zu durchqueren - zu einer Zeit
also, in der seit jeher derVerstorbenen gedacht wird.
Ähnliches findet ein paarWochen später im Lötschen-
tal statt, wo derTschäggättä-Brauch junge Männer
dazu bringt, furchterregende Masken und ein Fellkostüm

anzuziehen, um so durch dieTalschaft zu ziehen.
Und auch die heutigen Helloween-Maskierungsfes-
te sind ursprünglich aus einem keltischen Ahnenkult
hervorgegangen. Doch ist die Ahnenkult-These auch

heute noch stichhaltig?

Tatsächlich verkleiden und maskieren sich Menschen

heutzutage fast das ganze Jahr hindurch: An Volksfesten

wie dem «Zibelemärit» in Bern oder dem «Säch-

silüüte» in Zürich, an der Zürcher Streetparade, an

Sportveranstaltungen wie Fussballspielen von
Nationalmannschaften oder im Kleinen an Kindergeburtstagsfeiern

oder privaten und halböffentlichen
Maskenbällen. Liegt der Beweggrund dafür tatsächlich im

Ahnenkult?

10

Bildlegende

Bild Seite 8: Dildi, Allschwil

Übrige Bilder: Atelier Domino, Basel

akzent magazin I thema

Mit Skepsis begegnet Dominik Wunderlin dieser
Erklärung: «Tatsächlich ist dieThese von Karl Meuli
einfach eine mögliche Sichtweise und als wissenschaftliche

Erklärung schon immer sehr umstritten gewesen.
Im Prinzip beschäftigt sich die europäische Ethnologie
heute gar nicht mehr mit solchen Fragen. Die Erklärung

ist fast schon spekulativ, weil wir insbesondere
aus alten Zeiten über fast keine schriftlichen Quellen
verfügen, besonders über germanische Maskenbräuche

ist nicht allzu viel bekannt.»

Doch wie interpretiert der studierte Ethnologe und Leiter

der volkskundlichen Abteilung des Museums der
Kulturen den fasnächtlichen Mummenschanz? Welche

Erklärung hat er für dieTradition des Maskierens?

«Ich will eigentlich keine Interpretation vornehmen,
die Sie dann begeistert als Headline aufgreifen können.

Ich denke, da müsste man anders vorgehen:
Fragen Sie einmal die Leute, die sich maskieren, fragen
Sie jene Leute, weshalb Sie Fasnacht machen und

dann kommen Sie letzten Endes vermutlich zu relativ

enttäuschenden Ergebnissen.»

Dominik Wunderlin mag recht haben. Möglichweise
ist die Lust am Maskieren und Verkleiden nichts
anderes als ein urmenschliches Bedürfnis, das im Spieltrieb

des Menschen angelegt ist. Vielleicht ist es
einfach die blosse Lust, einmal in eine andere Haut zu

schlüpfen - sich eine andere Identität anzueignen,
eine nichtalltägliche Rolle zu spielen.

Die Darstellung einer verkehrten Welt

Einen anderen Erklärungsversuch hat der Fasnachtskenner

Rolf M. Vogt gewagt. Er vertritt dieThese, dass

die Maskierung an der Fasnacht seit jeher unteren,
weniger privilegierten Schichten die Möglichkeit
eröffnete, an den herrschenden Machtverhältnissen Kritik

zu üben: «So waren es 1376 an der ,bösen Fas-

nacht' mit dem Tumult auf dem Münsterplatz meist

bürgerliche Handwerker, 1243 und 1529 unehrliche

Leute', also Proletarier, Gammler, 1515 und 1525

Bauern, 1477 und 1639 Knabenschaften und dann
1968 Studenten, die auch in Paris protestierend und

maskiert aufmarschierten.» Und so kommt er zum
Schluss, dass die Fasnacht «eindeutig eine archaische

Form von Klassenkampf in sich» habe.

Die Erklärung ist interessant, steht allerdings auf
schwachen Beinen, denn über das Vermummungswe-
sen in früheren Zeiten weiss man nur wenig, wie Do-

minikWunderlin festhält: :«Bei der,bösen Fasnacht'»,

so erklärt er, «fand - wie wohl bereits seit Mitte des
13. Jahrhunderts - einTurnier statt, aber von Vermummung

ist nirgends die Rede. Erst ab dem 15. Jahrhundert

gibt es Nachweise, dass Larve und Kostüm
getragen wurden, aber nicht bloss an Fasnachtstagen.
Man muss wohl unterscheiden zwischen fasnächtli-
chemTun und Vermummung in einer Zeit, wo man
nicht weiss, ob dies überhaupt getan wurde.»

11



akzent magazin I thema

Vogt dagegen ist der Meinung, dass es die Fasnacht

den «politisch Ausgegrenzten» schon immer erlaubt
habe, eine Revolution anzuzetteln, «jedoch ohne
revolutionäre Machtentfaltung». In diesem Zusammenhang

verweist Vogt auf das altrömische Fest der Sa-

turnalien, wo die Sklaven von ihren Flerren bewirtet
wurden oder die Leibeigenen für einmal sogar ihre
Besitzer prügeln durften. In Babylon, im Alten Orient,
wurde die Verkehrung derWelt noch weiter getrieben,
jedoch nicht ohne die gesellschaftlichen Verhältnisse
am Ende wieder nachdrücklich ins rechte Lot zu
rücken. So durfte ein Sklave während dem Fest der Sa-
käen ein paarTage in die Rolle des Königs schlüpfen
und sich allen erdenklichen Luxus gönnen: Bankette
abhalten, Feste feiern, sich mit den königlichen
Konkubinen vergnügen, kurz: all das tun, was im Prinzip

einem König vorbehalten ist - am Ende musste
der «Fastnachtskönig» dafür den Gang an den Galgen

antreten.

Maskierung und Verkleidung eröffnen unzählige
Möglichkeiten für das Spiel mit der real erscheinenden
und der verkehrten Welt. Maske ist Dichtung und
Wahrheit zugleich, Wunschbild und Abbild einer
erdachten Wirklichkeit. Gestaltend greift der Maskenträger

in die Wirklichkeit ein und präsentiert der Aus-
senwelt eine Weltsicht, die sie so vielleicht noch nicht
kennt. Ist die Maske damit bloss etwas Ausgedachtes
oder bildet sie doch eine tiefere Wahrheit ab? Dient
sie einem bestimmten Zweck oder ist sie bloss ein
Medium, dessen sich Menschen seit jeher bedienten,

um ihren anthropologisch angelegten Spieltrieb
auszuleben?

Ein Leben lang Theater spielen
Die Lust am Spiel und die gelegentliche Infragestellung

der eigenen Identität sind Basiselemente des
Menschseins. So bieten Verkleidung und Maskierung
ideale Möglichkeiten, um temporär in eine andere
Rolle zu schlüpfen, als in jene, die einem von der
Gesellschaft vorgegeben ist, und um für einmal die
Alltagsverhältnisse umzukehren.

In dieser Richtung äusserte sich der bekannte
amerikanische Soziologe Erving Goffman. In seinem 1959

erschienen Buch «Wir alle spielen Theater» vertritt
er dieThese, dass der Mensch im Alltag dazu neige,
ständig bestimmte Rollen zu spielen, gewissermas-
sen fortlaufend daran sei, seine Selbstdarstellung auf
der Bühne des Alltags zu inszenieren.

DieserThese entsprechend könnte der fasnächtliche
Mummenschanz als eine temporäreTheaterbühne in

der Stadtlandschaft betrachtet werden, auf der
unbesehen fast aller gesellschaftlicher Vorgaben Rollen

gewählt und gespielt werden können und die

Möglichkeit besteht, sich einer vollständigen
Verwandlung zu unterwerfen.

12

Dominik Wunderlin
Der studierter Ethnologe ist Leiter der Abteilung
Europa und Urgeschichte Europa im Museum der
Kulturen. Das Museum ist das grösste ethnographische

Museum der Schweiz. Die Abteilung
Europa umfasst die grösste Sammlung zur
europäischen Volkskunde in unserem Land. In seiner
Funktion als Abteilungsleiter organisiert Dominik
Wunderlin regelmässig Ausstellungen im Bereich

der europäischen Volkskunde im Museum für
Kulturen und auch im Ausland.

Als aktiver Fasnächtier ist der in Liestal geborene
(1953) und aufgewachsene Volkskundler seit Jahren

Mitglied in einer Basler Männerclique, die er
als «eine ausstrebende Gattung» ansieht.

Bildlegende

Alle Bilder: Atelier Domino, Basel



ä'^5 'koä*-'!

Auch Dominik Wunderlin neigt dazu, das Maskie-
rungs- und Verkleidungswesen in diese Richtung zu

interpretieren: «Vielleicht befriedigt man an der
Fasnacht einfach das Bedürfnis, einmal jemand anderer
zu sein, einmal aus seiner Haut zu schlüpfen und unter

Umständen eine verkehrte Welt entstehen zu
lassen. Dass dieses Bedürfnis auch schon vor 2000 Jahren

vorhanden gewesen sein könnte, ist durchaus
möglich. Wir alle spielen doch gerne hin und wieder
Theater. Schliesslich ist die Fasnacht doch auch ein
Handlungsspiel und alle, die an der Fasnacht mitmachen,

spielen eine bestimmte Rolle - auch diejenigen,
die am Strassenrand stehen.»

Vielleicht kommt der Maskierung heutzutage
sogar eine weitere Funktion zu. In einer Gesellschaft,
in welcher alle sozialen Schichten auf das äusserli-
che Erscheinungsbild mehr Wert legen denn je,
gehört das Verkleiden inzwischen zum Alltag. Es hat
sich eine ganze Industrie herausgebildet, die Utensilien

und Dienstleistungen anbietet, die - im
weitesten Sinne zumindest - mit der Verkleidungs-, man
könnte auch sagen Veränderungslust des Menschen
in Zusammenhang steht. Frisöre sind in der Lage mit
Kamm, Schere und Farbe das Aussehen eines
Menschen komplett zu verändern. In Schönheitssalons
kann man sich von Kopf bis Fuss «erneuern» lassen
und die Schönheitschirurgie bietet auch Hand für
einen Identitätswandel.

Vielleicht sind fasnächtliche Maskierung und Verkleidung

heute - wo die Mode immer mehr festlegt, wie
man sich in der Öffentlichkeit zu kleiden und zu
geben hat und damit zu einer immer grösseren
Gleichartigkeit führt - die idealen Mittel, um sich ein Mal

pro Jahr wirklich von anderen zu unterscheiden.
Möglicherweise sind sie der letzte Ausdruck von
Individualität in einer immer konformer werdenden
Gesellschaft.

An der Fasnacht zeigt sich jeder Mensch in einem
Kleid, das er weitestgehend frei gewählt hat - zumindest

in jener Zeit, wo er nicht die Cliquenkostümie-
rung trägt. Ein Mal pro Jahr dürfen die Kleider, welche

von Berufs wegen getragen werden müssen, sei

es eine Uniform, ein Anzug oder die für das positive
Erscheinungsbild notwendige Bluse, zu Hause gelassen

werden. Ob Frau oder Mann, Erwachsener oder

Kind, arm oder reich, jung oder alt - jedermann darf

genau so auftreten, wie es seinem Gusto entspricht.

14

Bildlegende

Bild oben links: Larven Atelier, Domino, Basel

Bild oben links und oben rechts: Larvenatelier, Barbara Club, Basel

Bild Mitte: Dildi, Allschwil

Bildlegende

Bild links oben: Claudia Cardinale, Schneiderin, Basel

Bild links unten: Dildi, Allschwil

15

Verwendete Literatur
De Bluë Vera, Mensch und Maske. Betrachtungen über Jahrhunderte,

Aarau: AT Verlag, 1993.
Fasnachts-Comité (Hrsg.), Fasnacht in Basel. Eine Gebrauchsanleitung,

Basel: Kreis Druck, 2003.
Heman Peter (Herausgeber), Unsere Fasnacht, Verlag Peter He-

man, Basel, 1971

Seim Andreas, Entlarvt! Von Masken und Maskeraden, Marburg:
Jonas Verlag, 2004.
Trümpy Hans, Wesen und Ursprung der Fas(t)nacht, in: Meier
Eugen A., Die Basler Fasnacht. Gesichte und Gegenwart einer le-

bendigenTradition, Basel: Fasnachts-Comité, 1985.

Vogt Rolf M., Fasnacht, Masken, Rollenspiele. Das andere Buch
zur Kultur der Fasnacht, Basel: Aha Fliegeverlag,
Wunderlin Dominik, Gesichtslarven in der Basler Fasnacht.
Zur Entstehung einer fasnächtlichen Besonderheit, in: Cox H.L.

(Hrsg.), Rheinisches Jahrbuch für Volkskunde. Kleidung oder
Verkleidung - Brauch oderTradition?, Siegburg: Franz Schmitt
Verlag, 2006.

Ob als Narr oder König, als Bettler oder Indianer, Wag-

gis oder Harlekin, an den «drei schönstenTagen» des

Jahres ist es möglich, sich so zu geben und so durch

die Strassen der Stadt zu ziehen, wie es sonst nie ginge.

Ist es diese Freiheit der Rollenwahl, welche den

fasnächtlichen Mummenschanz so attraktiv und
faszinierend macht? Oder ist es doch vielmehr die
Möglichkeit, mit der Larve eine erträumte Welt real werden

zu lassen? Alles ist möglich und eine eindeutige
Antwort gibt es wohl nicht.


	Rollenspiel, verkehrte Welt oder Totenkult? - Funktionen der Maske : Verkleiden und Maskieren an der Fasnacht

