Zeitschrift: Akzent : Magazin fur Kultur und Gesellschaft
Herausgeber: Pro Senectute Basel-Stadt

Band: - (2008)

Heft: 6: Schwerpunkt Fasnacht

Artikel: Rollenspiel, verkehrte Welt oder Totenkult? - Funktionen der Maske :
Verkleiden und Maskieren an der Fasnacht

Autor: Ryser, Philipp

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-842787

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-842787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




Rollenspiel, verkehrte Welt oder Totenkult? —

Funktionen der Maske

Verkleiden und Maskieren an der Fasnacht

dezember 08

[ryp.] Ein echter Basler Fasnéachtler verkleidet sich —
von Kopf bis Fuss. Haut zu zeigen oder sich gar das
Gesicht anzumalen, ist verpont. Die Vermummung ist
nicht nur toleriert, sie ist sogar gefordert. Doch wo-
her kommt der Brauch des Maskierens eigentlich? Ist
es ein liberkommener Ahnenkult oder zeigt sich in
ihm nichts anderes als die Lust am Spiel mit der eige-
nen Identitat? Dariiber unterhielten wir uns mit dem
Volkskundler Dominik Wunderlin.

Lange Zeit genligte es, sich das Gesicht mit Russ zu
bemalen, die Kleider verkehrt herum anzuziehen mit
der Innenseite gegen aussen oder alte'und verschlis-
sene Kleidungsstliicke umzuhangen, wenn man an
der Fasnacht teilnehmen wollte.

Diese Zeiten sind vorbei. Definitiv. War es friiher fast
nicht moglich, an der Basler Fasnacht falsch gekleidet
zu sein, ist es heute genau umgekehrt — Kleider ma-
chen Leute und lassen schnell erkennen, wer zum er-
lesenen Kreis der echten Fasnachtler dazugehdért und
wer nicht. Ein zu beachtender Verkleidungs- und Mas-
kierungskodex sorgt dafiir, dass eine der Eigenarten
der Basler Fasnacht gewahrt bleibt — das «Outfit» der
Basler Fasnachtler.

Wer also gedenkt, aktiv an der Basler Fasnacht teil-
zunehmen, tut gut daran, sich die vom Fasnachts-
Comité im Jahr 2003 herausgegebene Broschtire
«Fasnacht in Basel. Eine Gebrauchsanleitung» anzu-
schauen. Unter demTitel «Was tut man — was nicht?»
sind unter anderem folgende wertvolle Tipps zu fin-
den: «Geschminkte Gesichter, Pappnasen, Narrenkap-
pen [...] sind an der Basler Fasnacht verpént», denn
«eigentlich sollte alles vermieden werden, was erken-
nen lasst, wer in einer Maske steckt». Und nattrlich
spricht man an der Basler Fasnacht nicht von einer
«Masken».

Hanns U. Christen schreibt im Jahr 1970 dazu Folgen-
des: «Vergessen Sie alles, was sie jemals liber Mas-
ken gehort haben. In Basel heissen sie erstens ,Lar-
ven’. Und zweitens [...] haben sie die Aufgabe, ihre
Trager vollig unkenntlich zu machen. [...] In Basel
zieht man sich bis zum Hals an — und was dartber ist,
steckt unter Larve und Pertcke.»

Insofern hat in Basel eine Sonderentwicklung stattge-
funden, die im Gegensatz steht zu anderen Karnevals,

akzent magazin | thema

wo das Zeigen von Haut oder auch das Anmalen von
Gesichtern durchaus Utblich sind.

Die Tradition des Vermummens

Ein Mal pro Jahr wird in Basel das polizeiliche Ver-
mummungsverbot ganzlich aufgehoben — «eine be-
merkenswerte Besonderheit», wie der Baselbieter
Volkskundler Dominik Wunderlin findet: «lch denke,
die Freiheiten, welche wir in Basel an der Fasnacht
haben, sind fast schon einmalig. Und zwar tber einen
langeren Zeitraum hinweg betrachtet.» Er verweist
auf Vorschriften in Deutschland, wo es vielerorts tb-
lich ist, dass Narren zum einen ihre Kostiime von ei-
nem kulturellen Ausschuss absegnen lassen und zum
anderen wahrend des Faschings ein Nummernschild
tragen mussen. Dieses hilft, Narren nachtraglich zu
identifizieren, die sich unter dem Schutz der Maske
ungebuhrlich oder unkorrekt verhalten hatten.

Ist dies denn notig? Nitzen Fasnachtler die Vermum-
mung aus, um sich unter dem Deckmantel der Ver-
kleidung anders zu verhalten, als dies die guten Sit-
ten gebieten wiirden? Verhilft die Fasnacht Wolfen im
Schafspelz zu einem Auftritt?

Wohl kaum, denn die Fasnacht ist «ein eigentliches
grosses Familienfest», bei dem man «nett zueinan-
der» ist — zumindest in Basel, so lehrt das Fasnachts-
Comité in ihrer «Gebrauchsanleitung». Zwar gibt es
«fast keine Vorschriften und Verbote», aber «die Re-
geln des Anstands und der Riicksichtsnahme gelten
an der Fasnacht ganz besonders», so ist im Basler
«Fasnachts-Knigge» zu lesen.

Ganz anders beurteilte die Kirche im Mittelalter das
Vermummungswesen. Den Narren warf sie vor, die
Maskierung zu nutzen, um ein bdsartiges Verhalten
an denTag zu legen. Die kirchlichen Wurdetrager ver-
muteten, dass beim fasnachtlichen Mummenschanz
Maskierung und Verkleidung instrumentalisiert wiir-
den, um unerkannt samtliche Hemmschwellen tber-
schreiten zu kénnen. Sie beklagten, dass «die Leute
Masken mit dem Aussehen von Damonen benutz-
ten», um unter deren Schutz grauenhafte Dinge zu
tun. So beflirchteten die christlichen Glaubensvertei-
diger, dass durch das Maskierungswesen die nied-
rigsten Instinkte wieder lebendig wiirden. In Masken
erblickten sie das Antlitz des Teufels. Insofern wurde
die Maske als die personifizierte Llige betrachtet.



akzent magazin | thema

Heute wird die Kirche den fasnachtlichen Verklei-
dungsbrauch vermutlich ein bisschen anders interpre-
tieren und in den Zehntausenden von Larven, welche
an «den drei schonsten Tagen» in der Basler Innen-
stadt zu sehen sind, auch einen Ausdruck menschli-
cher Kreativitat und Lebensfreude erkennen.

Ein urtiimlicher Ahnenkult?

Doch woher kommt der fasnachtliche Maskenbrauch?
Karl Meuli (1891-1968), der sich als Altertumsforscher
lange Zeit mit dieser Frage beschéftigte, kam zum
Schluss, dass das Spiel mit den Masken auf der gan-
zen Welt urspriinglich mit dem gleichen Sinn verbun-
den gewesen sein musste: Die Maskierten, so meinte
er, stellen die verstorbenen Ahnen dar, von denen an-
genommen wurde, dass sie zu bestimmten heiligen
Zeiten auf die Erde zuriickkehrten, um zum Rechten
zu sehen, indem sie rlgten, tobten, bestraften und
auch segneten. Insofern sah er einen direkten Zusam-
menhang zwischen dem Maskenwesen der Naturvol-
ker und dem narrischen Karnevalstreiben in Dorfern
und Stadten.

Der Basler Kulturwissenschaftler sah seine Uber-
legungen auch in den Maskenfesten germanischer
Stdmme bestétigt, die in ihren Umziigen vermutlich
ebenfalls das Heer der Verstorbenen symbolisiert hat-
ten. Dabei orientierten sich die germanischen Mas-
kierten und Verkleideten wahrscheinlich an der Sage
vom wilden Heer - dem Heer derToten — und ihr An-
flihrer muss den «harilo king» (Heerkonig) oder «Her-
lechinus» verkérpert haben. Aus ihm ist spater der
zierlich tadnzelnde Possenreisser der italienischen
Commedia dell’arte, Harlekin, geworden.

Ein Seitenblick auf andere Maskenfeste scheint die
Ahnenkult-These Meulis zumindest nicht grundsétz-
lich zu widerlegen. Im appenzellischen Urnésch ist es
ein Neujahrsbrauch, welcher die Dorfbewohner dazu
animiert, als «Silvesterchlause» verkleidet, singend
und jodelnd das Dorf zu durchqueren - zu einer Zeit
also, in der seit jeher der Verstorbenen gedacht wird.
Ahnliches findet ein paar Wochen spater im Létschen-
tal statt, wo der Tschaggattd-Brauch junge Manner
dazu bringt, furchterregende Masken und ein Fellkos-
tiim anzuziehen, um so durch dieTalschaft zu ziehen.
Und auch die heutigen Helloween-Maskierungsfes-
te sind urspriinglich aus einem keltischen Ahnenkult
hervorgegangen. Doch ist die Ahnenkult-These auch
heute noch stichhaltig?

Tatsachlich verkleiden und maskieren sich Menschen
heutzutage fast das ganze Jahr hindurch: An Volksfes-
ten wie dem «Zibelemarit» in Bern oder dem «Sach-
silitite» in Zlrich, an der Zlrcher Streetparade, an
Sportveranstaltungen wie Fussballspielen von Nati-
onalmannschaften oder im Kleinen an Kindergeburts-
tagsfeiern oder privaten und halbéffentlichen Mas-
kenballen. Liegt der Beweggrund dafiir tatséchlich im
Ahnenkult?

10

Bildlegende
Bild Seite 8: Dildi, Allschwil
Ubrige Bilder: Atelier Domino, Basel

akzent magazin | thema

Mit Skepsis begegnet Dominik Wunderlin dieser Er-
klarung: «Tatsachlich ist dieThese von Karl Meuli ein-
fach eine mogliche Sichtweise und als wissenschaftli-
che Erklarung schon immer sehr umstritten gewesen.
Im Prinzip beschéftigt sich die européische Ethnologie
heute gar nicht mehr mit solchen Fragen. Die Erkla-
rung ist fast schon spekulativ, weil wir insbesondere
aus alten Zeiten Uber fast keine schriftlichen Quellen
verfiigen, besonders liber germanische Maskenbréu-
che ist nicht allzu viel bekannt.»

Doch wie interpretiert der studierte Ethnologe und Lei-
ter der volkskundlichen Abteilung des Museums der
Kulturen den fasnachtlichen Mummenschanz? Welche
Erkldrung hat er fiir dieTradition des Maskierens?

«Ich will eigentlich keine Interpretation vornehmen,
die Sie dann begeistert als Headline aufgreifen kon-
nen. Ich denke, da miisste man anders vorgehen: Fra-
gen Sie einmal die Leute, die sich maskieren, fragen
Sie jene Leute, weshalb Sie Fasnacht machen und
dann kommen Sie letzten Endes vermutlich zu rela-
tiv enttduschenden Ergebnissen.»

Dominik Wunderlin mag recht haben. Méglichweise
ist die Lust am Maskieren und Verkleiden nichts an-
deres als ein urmenschliches Bediirfnis, das im Spiel-
trieb des Menschen angelegt ist. Vielleicht ist es ein-
fach die blosse Lust, einmal in eine andere Haut zu
schliipfen — sich eine andere Identitat anzueignen,
eine nichtalltédgliche Rolle zu spielen.

Die Darstellung einer verkehrten Welt

Einen anderen Erklarungsversuch hat der Fasnachts-
kenner Rolf M. Vogt gewagt. Er vertritt dieThese, dass
die Maskierung an der Fasnacht seit jeher unteren,
weniger privilegierten Schichten die Méglichkeit er-
offnete, an den herrschenden Machtverhéltnissen Kri-
tik zu tiben: «So waren es 1376 an der ,bdsen Fas-
nacht’ mit dem Tumult auf dem Mdinsterplatz meist
blirgerliche Handwerker, 1243 und 1529 ,unehrli-
che Leute’, also Proietarier, Gammler, 1515 und 1525
Bauern, 1477 und 1639 Knabenschaften und dann
1968 Studenten, die auch in Paris protestierend und
maskiert aufmarschierten.» Und so kommt er zum
Schluss, dass die Fasnacht «eindeutig eine archaische
Form von Klassenkampf in sich» habe.

Die Erklérung ist interessant, steht allerdings auf
schwachen Beinen, denn (iber das Vermummungswe-
sen in friiheren Zeiten weiss man nur wenig, wie Do-
minik Wunderlin festhalt: :«Bei der ,bosen Fasnacht’»,
so erklart er, «fand — wie wohl bereits seit Mitte des
13. Jahrhunderts — einTurnier statt, aber von Vermum-
mung ist nirgends die Rede. Erst ab dem 15. Jahrhun-
dert gibt es Nachweise, dass Larve und Kostiim ge-
tragen wurden, aber nicht bloss an Fasnachtstagen.
Man muss wohl unterscheiden zwischen fasnéchtli-
chem Tun und Vermummung in einer Zeit, wo man
nicht weiss, ob dies Uberhaupt getan wurde.»

1



akzent magazin | thema

Vogt dagegen ist der Meinung, dass es die Fasnacht
den «politisch Ausgegrenzten» schon immer erlaubt
habe, eine Revolution anzuzetteln, «jedoch ohne re-
volutiondre Machtentfaltung». In diesem Zusammen-
hang verweist Vogt auf das altromische Fest der Sa-
turnalien, wo die Sklaven von ihren Herren bewirtet
wurden oder die Leibeigenen fiir einmal sogar ihre
Besitzer priigeln durften. In Babylon, im Alten Orient,
wurde die Verkehrung der Welt noch weiter getrieben,
jedoch nicht ohne die gesellschaftlichen Verhaltnisse
am Ende wieder nachdrticklich ins rechte Lot zu ri-
cken. So durfte ein Sklave wahrend dem Fest der Sa-
kéen ein paarTage in die Rolle des Kénigs schlipfen
und sich allen erdenklichen Luxus génnen: Bankette
abhalten, Feste feiern, sich mit den kéniglichen Kon-
kubinen vergntigen, kurz: all das tun, was im Prin-
zip einem Konig vorbehalten ist — am Ende musste
der «Fastnachtskonig» dafiir den Gang an den Gal-
gen antreten.

Maskierung und Verkleidung eroffnen unzahlige Mog-
lichkeiten flir das Spiel mit der real erscheinenden
und der verkehrten Welt. Maske ist Dichtung und
Wahrheit zugleich, Wunschbild und Abbild einer er-
dachten Wirklichkeit. Gestaltend greift der Masken-
trager in die Wirklichkeit ein und prasentiert der Aus-
senwelt eine Weltsicht, die sie so vielleicht noch nicht
kennt. Ist die Maske damit bloss etwas Ausgedachtes
oder bildet sie doch eine tiefere Wahrheit ab? Dient
sie einem bestimmten Zweck oder ist sie bloss ein
Medium, dessen sich Menschen seit jeher bedien-
ten, um ihren anthropologisch angelegten Spieltrieb
auszuleben?

Ein Leben lang Theater spielen

Die Lust am Spiel und die gelegentliche Infragestel-
lung der eigenen ldentitat sind Basiselemente des
Menschseins. So bieten Verkleidung und Maskierung
ideale Moglichkeiten, um temporér in eine andere
Rolle zu schliipfen, als in jene, die einem von der Ge-
sellschaft vorgegeben ist, und um fiir einmal die All-
tagsverhaltnisse umzukehren.

In dieser Richtung dusserte sich der bekannte ameri-
kanische Soziologe Erving Goffman. In seinem 1959
erschienen Buch «Wir alle spielen Theater» vertritt
er dieThese, dass der Mensch im Alltag dazu neige,
standig bestimmte Rollen zu spielen, gewissermas-
sen fortlaufend daran sei, seine Selbstdarstellung auf
der Buhne des Alltags zu inszenieren.

Dieser These entsprechend kdnnte der fasnachtliche
Mummenschanz als eine temporare Theaterbiihne in
der Stadtlandschaft betrachtet werden, auf der un-
besehen fast aller gesellschaftlicher Vorgaben Rol-
len gewahlt und gespielt werden kénnen und die
Mdoglichkeit besteht, sich einer vollstdndigen Ver-
wandlung zu unterwerfen.

Bildlegende
Alle Bilder: Atelier Domino, Basel

Dominik Wunderlin

Der studierter Ethnologe ist Leiter der Abteilung
Europa und Urgeschichte Europa im Museum der
Kulturen. Das Museum ist das grosste ethnogra-
phische Museum der Schweiz. Die Abteilung Eu-
ropa umfasst die grésste Sammlung zur euro-
paischen Volkskunde in unserem Land. In seiner
Funktion als Abteilungsleiter organisiert Dominik
Wunderlin regelmassig Ausstellungen im Bereich
der européischen Volkskunde im Museum fiir Kul-
turen und auch im Ausland.

Als aktiver Fasnéchtler ist der in Liestal geborene
(1953) und aufgewachsene Volkskundler seit Jah-
ren Mitglied in einer Basler Ménnerclique, die er
als «eine ausstrebende Gattung» ansieht.



Auch Dominik Wunderlin neigt dazu, das Maskie-
rungs- und Verkleidungswesen in diese Richtung zu
interpretieren: «Vielleicht befriedigt man an der Fas-
nacht einfach das Beduirfnis, einmal jemand anderer
zu sein, einmal aus seiner Haut zu schliipfen und un-
ter Umsténden eine verkehrte Welt entstehen zu las-
sen. Dass dieses BedUrfnis auch schon vor 2000 Jah-
ren vorhanden gewesen sein kénnte, ist durchaus
maoglich. Wir alle spielen doch gerne hin und wieder
Theater. Schliesslich ist die Fasnacht doch auch ein
Handlungsspiel und alle, die an der Fasnacht mitma-
chen, spielen eine bestimmte Rolle — auch diejenigen,
die am Strassenrand stehen.»

Vielleicht kommt der Maskierung heutzutage so-
gar eine weitere Funktion zu. In einer Gesellschaft,
in welcher alle sozialen Schichten auf das dusserli-
che Erscheinungsbild mehr Wert legen denn je, ge-
hért das Verkleiden inzwischen zum Alltag. Es hat
sich eine ganze Industrie herausgebildet, die Uten-
silien und Dienstleistungen anbietet, die — im wei-
testen Sinne zumindest — mit der Verkleidungs-, man
kénnte auch sagen Veréanderungslust des Menschen
in Zusammenhang steht. Fris6re sind in der Lage mit
Kamm, Schere und Farbe das Aussehen eines Men-
schen komplett zu verdndern. In Schénheitssalons
kann man sich von Kopf bis Fuss «erneuern» lassen
und die Schénheitschirurgie bietet auch Hand fiir ei-
nen Identitatswandel.

Vielleicht sind fasnéchtliche Maskierung und Verklei-
dung heute —wo die Mode immer mehr festlegt, wie
man sich in der Offentlichkeit zu kleiden und zu ge-
ben hat und damit zu einer immer grésseren Gleich-
artigkeit fihrt — die idealen Mittel, um sich ein Mal
pro Jahr wirklich von anderen zu unterscheiden.
Méglicherweise sind sie der letzte Ausdruck von In-
dividualitat in einer immer konformer werdenden
Gesellschaft.

An der Fasnacht zeigt sich jeder Mensch in einem
Kleid, das er weitestgehend frei gewahlt hat — zumin-
dest in jener Zeit, wo er nicht die Cliquenkostiimie-
rung trégt. Ein Mal pro Jahr diirfen die Kleider, wel-
che von Berufs wegen getragen werden mussen, sei
es eine Uniform, ein Anzug oder die fir das positive
Erscheinungsbild notwendige Bluse, zu Hause gelas-
sen werden. Ob Frau oder Mann, Erwachsener oder
Kind, arm oder reich, jung oder alt - jedermann darf
genau so auftreten, wie es seinem Gusto entspricht.

14

Bildlegende

Bild oben links: Larven Atelier, Domino, Basel

Bild oben links und oben rechts: Larvenatelier, Barbara Club, Basel
Bild Mitte: Dildi, Allschwil

Ob als Narr oder Konig, als Bettler oder Indianer, Wag-
gis oder Harlekin, an den «drei schonstenTagen» des
Jahres ist es moglich, sich so zu geben und so durch
die Strassen der Stadt zu ziehen, wie es sonst nie gin-
ge. Ist es diese Freiheit der Rollenwahl, welche den
fasnachtlichen Mummenschanz so attraktiv und fas-
zinierend macht? Oder ist es doch vielmehr die Mdg-
lichkeit, mit der Larve eine ertraumte Welt real wer-
den zu lassen? Alles ist moglich und eine eindeutige
Antwort gibt es wohl nicht.

Verwendete Literatur

De Blué Vera, Mensch und Maske. Betrachtungen tiber Jahrhun-
derte, Aarau: AT Verlag, 1993.

Fasnachts-Comité (Hrsg.), Fasnacht in Basel. Eine Gebrauchsan-
leitung, Basel: Kreis Druck, 2003.

Heman Peter (Herausgeber), Unsere Fasnacht, Verlag Peter He-
man, Basel, 1971

Seim Andreas, Entlarvt! Von Masken und Maskeraden, Marburg:
Jonas Verlag, 2004.

Triimpy Hans, Wesen und Ursprung der Fas(t)nacht, in: Meier
Eugen A., Die Basler Fasnacht. Gesichte und Gegenwart einer le-
bendigen Tradition, Basel: Fasnachts-Comité, 1985.

Vogt Rolf M., Fasnacht, Masken, Rollenspiele. Das andere Buch
zur Kultur der Fasnacht, Basel: Aha Fliegeverlag,

Wunderlin Dominik, Gesichtslarven in der Basler Fasnacht.

Zur Entstehung einer fasnachtlichen Besonderheit, in: Cox H.L.
(Hrsg.), Rheinisches Jahrbuch fiir Volkskunde. Kleidung oder
Verkleidung - Brauch oderTradition?, Siegburg: Franz Schmitt
Verlag, 2006.

Bildlegende
Bild links oben: Claudia Cardinale, Schneiderin, Basel
Bild links unten: Dildi, Allschwil

15



	Rollenspiel, verkehrte Welt oder Totenkult? - Funktionen der Maske : Verkleiden und Maskieren an der Fasnacht

