
Zeitschrift: Akzent : Magazin für Kultur und Gesellschaft

Herausgeber: Pro Senectute Basel-Stadt

Band: - (2005)

Heft: 3

Artikel: Im Gespräch mit Kurt Derungs : im Fadenkreuz der
Landschaftsmythologie

Autor: Ryser, Werner / Derungs, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-843462

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-843462
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AKZENT-GESPRÄCH

Im Gespräch mit Kurt Derungs

Im Fadenkreuz der Landschaftsmythologie
Dass die Lage Basels mit bedeutsamen
Sonnen- und Mondachsen übereinstimmt,

ist aus dem Diskurs über das

Beichensystem bekannt.
Weniger bekannt ist aber der Umstand,
dass man über Münster, Martins-,
Peters-, Leonhards- und Barfüsserkirche
eine Ovalkonstruktion legen kann.
Im Schnittpunkt der Längs- und
Querachsen dieses Ovals, die mehr oder
weniger ausgerichtet sind auf die nördliche

und südliche Mondwende, liegt
der Gerberbrunnen, in dem gemäss der
Sage vor Zeiten der Basilisk seinen
Schatz hütete.

Sagen, dann natürlich die kultur- und
kirchengeschichtlichen Erkenntnisse,
archäologische Funde, aber auch
Ortsnamen und Brauchtum. In der klassischen

Erzählforschung, mit der ich mich
beschäftigte, fiel mir die ausgeprägte
Mensch-Natur-Beziehung auf, die in
Legenden, Sagen und Märchen immer
wieder zum Ausdruck kommt.

Es ist die besondere Geografie Basels,
die Kurt Derungs fasziniert. Der Rhein,
der von Osten herkommt und eigentlich
nach Westen fliessen müsste, aber am
Münsterhügel um 90° nach Norden
abgedreht wird.

Solche und ähnliche Phänomene
beschäftigen Kurt Derungs, der 1999 ein
Buch, «Geheimnisvolles Basel», verfas-
ste, von dem kürzlich eine wesentlich
erweiterte Neuauflage erschienen ist.
Sie selber, Herr Derungs, bezeichnen
sich als Landschaftsmythologe. Was ist
darunter zu verstehen?

Kurt Derungs: Landschaftsmythologie
versucht, Örtlichkeiten unter

möglichst verschiedenen Aspekten zu
betrachten. Geografische Gesichtspunkte
alleine genügen nicht. Wichtig sind die
zu einem Ort gehörenden Mythen und



E KZENT- G ES PRÄCH

Wo dieses Wasser und der Fels
zusammenkommen, äussert sich eine
ausserordentliche Energie. Der Miinsterhii-
gel ist prädestiniert als landschaftsmythologisches

Zentrum. Er ist umgeben
von den Flügeln Chrischona, Tüllingen
und Margarethen, die ihrerseits eingebettet

sind im grösseren Beleben- und
Blauensystem. Die Gründung von Basel,
die Vernetzimg dieser Stadt mit ihrer
Umgebung, setzt eine Wahrnehmung
der Landschaft voraus, die uns Heutigen

weitgehend abhanden gekommen
ist.

Der Drache als Symboltier Basels

Nun war die erste Siedlung nicht auf
dem Münsterhügel, sondern beim
heutigen Voltaplatz. Kurt Derungs ist
überzeugt, dass der Fels hoch über

dem Rhein ursprünglich nicht zum
Wohnen bestimmt, sondern ein sakraler

Ort war, ein «heiliger Hain» oder Ne-
meton, wie es im Keltischen genannt
wurde. Er stützt diese These auf die
Tatsache, dass viele christlichen Kirchen
an Örtlichkeiten stehen, wo Menschen
schon in früheren Zeiten ihre Ahnen-
Gottheiten verehrten. Dabei standen
Wasser, Steine und Berge im Vordergrund.

Noch für Griechen, Römer und Kelten
war es grundlegend, dass zu jedem
kulturellen Ort ein genius loci gehörte.
Stand die Siedlung in einer Berg- oder
Waldlandschaft, so war der Ortsgeist
damit verbunden. In Basel hat der genius
loci mit dem Wasser, dem grossen Strom
zu tun. Dies erklärt auch die Drachenbzw.

Basiliskentradition der Stadt, wo¬

rauf Mythensagen Bezug nehmen. Sehr
häufig wurden Flüsse und Gewässer
personifiziert oder als Tierwesen betrachtet.
Entsprechend erscheinen sie als Schlangen-

und Drachenwesen.

Zu erwähnen ist in diesem Zusammenhang

der Drache, der ums Jahr 1000 im
Adalbero- oder Heinrichmünster als
schwarzrote Ritzzeichnung in den
Boden eingraviert worden war, und zwar
in der Verlängerung des Kulminationspunktes

des Rheinknies. Unter den
Fliessen des Buchardmünsters
überdauerte er die Zeiten unversehrt, bis
er im vorigen Jahrhundert bei der
Münsterrestauration freigelegt wurde.
Tatsächlich hat Basel selber keine grössere

Sagentradition. Der Basilisk oder
die Drachenschlange bildet jedoch eine
Ausnahme.

8 Akzent 3/05



"hssyei mMmm

Kurt Derungs
wurde 1962 in St. Gallen geboren.
Er studierte Germanistik, Ethnologie,
Literaturwissenschaft, Geschichte
sowie Sprachwissenschaft. Anschliessend

promovierte er in historischer
Mythologie (klassische Erzählforschung)

Zahlreiche Vorträge,
internationale Seminare und Studienreisen
u.a. nach China, Vietnam, Thailand,
Malaysia, Kreta, Malta, Irland, Frankreich,

Zypern und England. Vor 15

Jahren begründete er die moderne
Landschaftsmythologie. Im Bereich
«Landschaft und Kunst» ist er Dozent
an der Hochschule der Künste HKB
Bern. Er organisiert Studienreisen
zu landschaftsmythologischen Stätten
und ist Verfasser zahlreicher Bücher,
darunter «Geheimnisvolles Basel.
Sakrale Stätten im Dreiland» (edition
amalia, Grenchen 2004). Weitere
Infos unter www.amalia.ch oder
www.derungs.org.

Die Mythologie des Basilisken im
Gerberbrunnen hat ebenfalls mit einem
Fluss zu tun, diesmal mit dem Birsig.
Dazu gibt es noch die Georgssage, die mit
dem Georgsbrünnlein in Allschwil
verbunden ist. Da findet man erneut die
Symbiose zwischen Wasser und dem
Drachen, der eben nicht nur das
«Heidnische» symbolisiert, sondern
landschaftsmythologisch den vorchristlichen
genius loci, der von Georg, dem christlichen

Drachentöter, überwunden wird.

In seinem Buch «Geheimnisvolles
Basel» weist Kurt Derungs auf eine
Entdeckung hin, wonach in Basel das Münster

nicht als einziger Sakralbau
astronomisch ausgerichtet ist (Sommersonnenwende).

So stimmt die Längsachse
der Martinskirche mit den Sonnenaufgängen

Anfang Mai und Anfang August
überein sowie mit den Sonnenuntergängen

Anfang Februar und Anfang No¬

vember. Damit spiegelt sie die vier
«keltischen» Jahreskreisfeste: der Göttin Bri-
git (1. Februar), Beltene (1. Mai) Lugna-
sad (1. August) und Samain (1. November).

Die Peterskirche ist auf den
Frühlings- und Herbstbeginn ausgerichtet
(21. März und 23. September), und die
Barfüsserkirche liegt auf der
Sonnenaufgangslinie am 21. Dezember.

Nach der christlichen Lehre müssten
alle diese Kirchen nach Osten ausgerichtet

sein, und das sind sie gerade nicht. Da
spielt zweifellos eine vorchristliche
Tradition mithinein.

Kurt Derungs ist überzeugt, dass die
Ovalkonstruktion, die man über diese
Kirchen legen kann (man muss dazu
noch die Leonhardskirche mit einbeziehen),

nicht auf einem Zufall beruht.

AKZENT-GESPRÄCH

Um dieses Oval zu zeichnen, benötigen

wir mindestens drei Orte, die in
einem bestimmten Verhältnis zueinander
stehen müssen. Dazu kommt die
Ausrichtung der Achsen nach den
Mondwenden. Ferner liegt der Schnittpunkt
des Ovals an einem mythologischen
Ort, nämlich beim Gerberbrunnen. Und
schliesslich haben wir noch die
Kombination mit einer Lebensader, dem
Fluss Birsig, der durch dieses
Kreissystem fliesst. Es sind also mindestens
vier Charakteristika zu erkennen.

Nimmt man Kurt Derungs beim Wort,
so müssten sich dort, wo die Kirchen
stehen, bereits in vorchristlicher Zeit
Sakralstätten, Steinkreise etwa, befunden

haben, die bewusst aufgrund der
beschriebenen Ovalkonstruktion
ausgewählt worden wären.

Akzent 3/05



E KZENT-GESPRÄCH

Wenn man die alten Steinsetzungen
in Europa studiert, fällt auf, dass die
meisten von ihnen keine Steinkreise
sind, sondern geometrisch gesehen
Ellipsen (Ovale). Sie gehören zu einer
sakralen Geometrie. Diese äussert sich als
Symbol In einem Dreieck oder eben in
einem Oval. Es ist daher nahe liegend, dass
die Plätze, aufdenen die erwähnten
Kirchen stehen, einmal rituelle Stätten waren,

die mit einer Steinsetzung markiert
wurden.

Kurt Derungs bezeichnet ein solches
sakral-geometrisches Oval als «kosmisches

Ei». Er bezieht sich dabei z.B. auf
die Mythologie der Pelasger, einem
vorgriechischen Volk auf der Balkanhalbinsel.

Als Göttin der Schöpfung erscheint
Eurynome im wilden Tanz. Sie vereinigt
sich mit dem Nordwind, der grossen

Schlange Ophion. Darauf nahm sie die
Gestalt einer Taube an und legte das
Weltei. Auf ihr Geheiss wand sich Ophion

siebenmal um das Ei, bis es ausgebrütet

war und aus ihm alle Dinge
entstanden: Sonne, Mond, Planeten, Sterne
und die Erde.

Interessant ist der Zusammenhang
von altem Steinkult, Rechtsbrauch und
christlicher Kirche. Überliefert sind die
so genannten «heissen Steine», an denen
bis ins Mittelalter Recht gesprochen und
oft auch geheiratet wurde. Zwei solcher
Gerichtssteine gab es in Basel, je einen in
Gross- und Kleinbasel. Dazu kommt
jener in der Martinskirche. Dabei handelt
es sich um ein Fresko an der Seitenwand.
Zu sehen ist ein weisser Kultstein (Menhir),

ähnlich dem weissen Menhir der
hl. Colombe im Jura, der heute in einer

Kirche steht. Zu sehen ist ferner die
Himmelfahrt Christi, wie er zwei
Fussabdrücke im Stein hinterlässt. Um den
Fuss-Stein herum beten Leute. Steinkult
und Umfeld stammen zweifellos von
Motiven aus vorchristlicher Zeit.

Die drei Hügelfrauen

Neben der Drachenmythologie und den
Steinen wird in Basel gerne Bezug auf die
11'000 Jungfrauen genommen. Dabei
spielen in den Legenden vor allem die
drei «Hügelfrauen» - Margaretha, Ottilie
und Chrischona - eine wichtige Rolle.

Gewiss hat sich da eine ungenaue
Überlieferung eingeschlichen. Die ältesten

Quellen berichten von 11 «M»-Jung-
frauen, was zunächst als Märtyrerinnen
und dann als Zahl l'OOO interpretiert

D Akzent 3/05



AKZENT-GESPRÄCH

Die drei Bethen als dreifache Wassergöttin Conventina

Die drei Bethen

Der Glaube an die drei gütigen
Frauen, die durch das Land gehen,
Rat erteilen und Gaben schenken,
hielt sich in Mitteleuropa und
den britischen Inseln sehr lange.
Der älteste überlieferte Stadtname
von Worms, Borbetomagus, ist
alteuropäischen Ursprungs und
steht vermutlich im Zusammenhang
mit der göttlichen Ahnfrau Borbeth.
Wenn Bischof Burchard, der Erbauer
des Wormser Doms im 11.

Jahrhundert, die Verehrung der Bethen
verdammt, so ist die Wahrscheinlichkeit

gross, dass der Kult um
die drei Frauen bis ins Mittelalter
weit verbreitet war.

wurde. Zu erkennen ist eine christliche
Umdeutung. Wahrscheinlich bedeutet
das «M» ein KürzelfürMatronen, also 11

Frauen. Damit sind wir in der Nähe des

gallo-römischen Matronenkultes, der
seinerseits keltische und vorkeltische
Wurzeln hat, die auf die drei Bethen
zurückgehen, denen wir in der Region
Basel immer wieder begegnen, so zum
Beispiel in Wentzwiller oder in Eichsei

auf dem Dinkelberg. Dort werden die
drei Frauen als Kunigundis, Wibrandis
und Mechtundis hoch verehrt. Auch
unsere Margaretha, Ottilie und Chrischona
stehen zweifellos in dieser Tradition.

Das Wort Beth, dem wir in den Namen
Borbeth, Wilbeth und Ambeth oder Vil-
betta, Vorbetta und Einbetta begegnen,
ist nach Kurt Derungs ein keltischer
Begriff mit vorkeltischer Herkunft. Spuren

der drei Bethen lassen sich möglicherweise

auch in Ortsnamen wie Bettingen
(am Fusse der Chrischona!) nachweisen
oder Bättwil in der Nähe der Landskron,
wo es ebenfalls eine Drei-Schwestern-
Sage gegeben hat. Dazu gehören ferner
das elsässische Bettlach bei St. Brice
und Bettendorf südlich von Altkirch.

Jeder dieser Namen ist genau zu prüfen.

Sie müssen nicht unbedingt vom
alemannischen Betto abstammen, sondern
können durchaus auf die
Bethen-Verehrunghinweisen. Die Sagen um Chrischona,

Ottilie und Margaretha sind lediglich

eine christliche Variante dieses Drei-
Frauenkultes. Dazu existieren tatsächlich

zwei Sagentraditionen. Einerseits
soll es sich um Pilgerinnen handeln, die
zu den 11 '000 Jungfrauen gehören,
andererseits haben wir die Geschichte von

Ambeth ist die Personifizierung der
schwarzen Erde. Sie ist die weise Alte
und wird dem Herbst/Winter
zugeordnet. Die christliche Kirche machte
aus ihr Margaretha mit dem Wurm

Schlange).

Ihre Schwester Wilbeth ist eine rote
Sommerfrau. Sie ist eine Kornmutter
und Göttin der Fülle. Aus Wilbeth
machte die christliche Überlieferung
Katharina mit dem Rad.

Borbeth wiederum repräsentiert den
weissen Frühlingsaspekt der drei
Göttinnen. Sie wird mit Licht und
Anhöhen in Verbindung gebracht. Aus
ihr wurde die Heilige Barbara, die
nach der Legende von ihrem Vater in
einen Turm eingesperrt wurde. Und
so erschliesst sich uns der
bayrischösterreichische Kinderreim von den
«drei Heiligen Madl'n»:

Margaretha mit dem Wurm
Barbara mit dem Turm
Katharina mit dem Radi
Des sail die drei heiligen Madl

L /

Akzent 3/05



E KZENT-GESPRÄCH

«drei Töchtern» eines Ritters, die zu
Bekennerinnen und Heiligen werden.

Kurt Derungs weist in diesem
Zusammenhang auf die Kinderreime von den
drei Mareien oder drei «Jumpfere» hin:

Die einti spinnt Siide, (erinnert an
den Lebensfaden der Schicksalsfrauen)
die zweiti schnätzlet Chride, (bemisst
und zerschneidet den Lebensfaden)
die dritti macht es Tüürli ufi
und loot die helli Sunne druus. (wandelt
den Tod in neues Leben um)

Diese Verse, die als «gesunkenes Kulturgut»

gelten, mögen eine letzte Spur der
alteuropäischen Göttin-Mythologie mit
der entsprechenden Frauendreiheit sein.
Neben den Bethen ist auch an die Moi-
ren in Griechenland zu erinnern, die an¬

derswo Nomen oder Parzen heissen,
und in Nordeuropa als dreifache Akka
erscheinen. Und selbst die «keltische»

Brigit tritt als Schmiedin, Poetin und
Heilerin auf.

Der Dreifrauenkult war im Raum
Basel mit den natürlichen Hügeln
Margarethen, Chrischona und Lüllingen-Ottilie

verbunden. Im landschaftsmythologischen

Zentrum steht dabei der
Münsterhügel. Schon in vorchristlicher Zeit
wurde diese besondere Geografie
mythologisiert. Dreiheiten spielen überall eine
hervorragende Rolle, so z.B. drei Zacken
in Graubünden, die als «drei Schwestern»

erscheinen, oder der Berg «Drei
Schwestern» zwischen Liechtenstein und
Vorarlberg. Dazu gesellen sich drei Bäume

der Saligen im Tirol, drei Quellen,
drei Seen oder auch drei Flüsse etc.

Auch die Punkte Margarethen, Tüllingen
und Chrischona lassen sich gemäss Kurt
Derungs mit einer Ovalkonstruktion
verbinden. Auf dieser Ellipse liegt ferner
Basel-Gasfabrik, die erste bekannte Siedlung

am Rheinknie. Nun war es aber nicht
so, dass Hügel «gottgewollt» in einem
bestimmten Verhältnis zueinander stehen.
Pythagoras, dem grossen Philosophen,
Mathematiker und Astronomen wollte es

scheinen, als suchten die Menschen ihre
Siedlungsplätze (und damit auch ihre
Kultstätten) so aus, dass sie der göttlichen
Ordnung entsprechen. Dies scheint auch
für Basel gegolten zu haben. Seit den
ersten Siedlern und bei der Entwicklung der
Stadt Basel bis ins Mittelalter wurde darauf

geachtet, dass der Ort die beobachtbare

Harmonie am Himmel spiegle.

Interview: Werner Ryser

Akzent 3/05


	Im Gespräch mit Kurt Derungs : im Fadenkreuz der Landschaftsmythologie

