
Zeitschrift: Akzent : Magazin für Kultur und Gesellschaft

Herausgeber: Pro Senectute Basel-Stadt

Band: - (2004)

Heft: 3

Artikel: Oben leuchten die Sterne, unten leuchten wir : Feuerbräuche in unserer
Region

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-842807

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-842807
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Oben leuchten die Sterne, unten leuchten wir

Feuerbräuche in unserer Region

Der menschliche Wunsch, das eigene
Schicksal zu kennen und, mehr noch, es

günstig zu beeinflussen, ist so alt wie
die Kulturgeschichte. Wie wird das neue
Jahr, was bringt die Zukunft? Fragen,
die uns heute genauso beschäftigen
wie die Menschen vor tausenden von
Jahren. Die Konstellation der Sterne,
das Zucken der Blitze, das Rauschen im

Heiligen Hain - das alles sollte Licht
in das unerträgliche Dunkel des
Bevorstehenden bringen. Dann war zu hoffen,
durch kluges Verhalten oder durch
magische Beschwörung der Götter, das

Schlimmste abzuwenden.

Die Ackerbaugesellschaft der Jungsteinzeit

feierte sowohl Sonnen- wie Mondfeste.

Die Menschen verehrten ihre Götter

in heiligen Hainen und auf Bergen:
«Sie meinen», sagt Tacitus, «es sei nicht
der Grösse der Götter gemäss, sie innerhalb

Wänden einzusperren, noch nach
Menschengestalt zu bilden.» Die frühesten

uns bekannten Mythen beziehen
sich auf die Erde als göttliches Wesen.
Eine Erdgöttin zeigte sich insbesondere
in auffälligen Steinen oder Meteoriten,
in Höhlen und Bergen, in Quellen und
Flüssen, Tieren und Pflanzen. All dies

galt grundsätzlich als heilig und der
Mensch durfte es höchstens nutzen, um
sein Leben zu erhalten. Mit Tänzen und
Umzügen ahmten unsere Vorfahren den
Lauf der Gestirne und die Phasen des
Mondes rituell nach. Ein kleines
Überbleibsel davon finden wir beispielsweise

auch bei uns in den Räbeliechtli-
Umzügen der Kinder, die singen: «Oben
leuchten die Sterne, unten leuchten
wir.» Auf diese Art spiegeln die
Menschen das Rad der Zeit und der Jahreszeiten.

Die Mysterienspiele, begleitet
von Musik und Tanz, sind «Religionen
zum Anfassen» und daher äusserst
volkstümlich. So volkstümlich, dass sie
teilweise in recht derbe Volksfeste
ausuferten. Dies war eine der Gründe, weshalb

sich die Reformatoren auf das «pu-
ur luter Wort» der Bibel besannen und
in Städten wie Basel das religiöse Spiel
ein Ende fand. Doch die menschliche
Lust am Spiel und Spass, am Mummenschanz

und Totentanz, an Ritualen
und Rhythmus, an heiligem Feuer und
prickelndem Schauer brach auch in
Basel wieder durch. Neben Fasnacht
und Vogel Gryff finden wir Frühlingsbräuche

in und um die Stadt wie Eierlesen

und Eierlaufen, Maibäume, Nacht¬

bubenstreiche, Flurumgänge und
Johannisfeuer im Sommer, Ernte und
Weinlese-Feste im Herbst.

Das erste Fest im neuen Jahr wurde

- nach keltischem Kalender - am 1.

Februar begonnen und wird heute in der
Kirche - der Jungfrau und Gottesmutter
Maria zugeordnet - als Lichtmess
gefeiert. Imbolc, wie das Fest auch hiess,
bedeutet Milch des Mutterschafes, ein
Hinweis darauf, dass in den südlichen
Gebieten die ersten Lämmer zur Welt
kamen und damit wieder Milch zur
Verfügung stand. Dieses Fest also
kennzeichnet die Mitte des Winterhalbjahres,

und man kann sich die Szenerie mit
Fackeln, Kerzen und Kamin- oder Herdfeuer

lebhaft vorstellen, denn noch sind
die Tage kurz und kalt. Die Sonne geht
erst um acht Uhr morgens auf, um
bereits um fünf Uhr nachmittags wieder
zu verschwinden. Frost herrscht in den
Nächten, tief hängen die dunklen Wolken,

und das dumpfe Gefühl macht sich
in einem breit, der Frühling werde sich
niemals mehr zeigen.

Doch das Zeitenrad dreht sich zum
Glück unaufhaltsam weiter, und der

Holzstoss für Johannisfeuer in Ensisheim

Akzent 3/04 1



HEMA

zweite Höhepunkt des keltischen Jahres
steht mit Beltane vor der Tür. Gefeiert
wurde das Ende des Winters, der Beginn
des Sommers. Der Name des Festes am
1. Mai bedeutet wörtlich übersetzt «die
Feuer des Bei». Die Sonne gewinnt an
Kraft, die Tage werden lang und hell,
und die Natur legt sich einen lichtgrünen

Schleier um. Das Vieh wird auf die
Weide getrieben, die Arbeiten im Freien
werden aufgenommen. Grosse Holzstapel

werden aufgeschichtet und
angezündet, nicht nur um im Schein der
Flammen zu feiern, sondern auch, um
die Herden hindurchzutreiben, um sie
rituell zu reinigen und so vor allfälligen
Krankheiten zu schützen.

Viele Bräuche haben sich bis auf den
heutigen Tag erhalten: der Schmuck an
Häusern oder Ställen mit frischem
Grün, der Maibaum, mancherorts die
Maifeuer und der Tanz in den Mai. In
der Wahl der Maikönigin ist ein letzter
Hauch einer archaischen Verehrung
einer Göttin zu spüren, die dem Land die
Fruchtbarkeit schenkte. Auch wir
Stadtmenschen, denen je länger je mehr eine
gewisse natürliche Naturverbundenheit
abhanden kommt, können uns in der

Regel dieser Frühlingsstimmung nicht
entziehen. Der Frühling ist die Zeit -
auch für Stubenhocker - von mehr oder
weniger ausgedehnten Spaziergängen,
von Wanderungen und Fahrradtouren.
Aber nicht nur der 1. Mai ist ein Feiertag,

auch die Nacht zuvor hat ihre
Bedeutung. Sie ist in unseren Breitengraden

als Walpurgisnacht bekannt, zu der
sich die Hexen versammeln und auf
ihren Besen sitzend um ein riesengros-
ses Feuer fliegen. Was Hexen recht war,
ist dem heutigen Menschen billig: Holz
wird in der Walpurgisnacht
aufgeschichtet, das Feuer entzündet und
ausgelassen tanzen Menschen darum herum,

um sich, wer weiss, wenigstens für
eine Nacht als Hexen des 21. Jahrhunderts

zu fühlen?

Auf vorchristliche Zeiten zurück
gehen die Feuerbräuche mit ihren
verschiedenen Formen, von denen das

Scheibenschlagen, das Radrollen, das
Verbrennen von Strohpuppen, das
Errichten von Feuertürmen und das
Abbrennen von Johannisfeuer in unserer
Region die bekanntesten sind. Die älteste

dieser Kultformen stellt wahrscheinlich
das Scheibenschlagen dar, denn

das Rad, ebenso wie die Scheibe ein
Sinnbild der Sonne, wurde erst später
erfunden. Für die Nordvogesen ist es im
Frühjahr und zu Johanni, im nordwestlichen

Jura und im Sundgau an
Fasnacht nachweisbar. Dabei sind die
glühenden Scheiben, die vielleicht seit
Jahrtausenden in hohem Bogen ins Tal

wirbeln, gewiss nicht nur Wintervertreibung,

Wachstums- oder Glückorakel,

sondern hängen, wie die Daten der
Scheibenfeuer zeigen, eng mit dem Lauf
der Sonne zusammen. Eine andere Sitte
ist das von Bergen hinabrollende, feurige

Rad, Sonnen-, Lebens- oder Glücksrad

genannt, das mit dem Scheibenschlagen

nahe verwandt ist. So weiss
der Humanist Johannes Boehemus zu
berichten, dass «zu Mittfasten damals
die Jugend ein Stroh umwickeltes Rad
brennend zu Tal gerollt hat, so dass alle,
die es noch nicht gesehen hatten,
glaubten, die Sonne oder der Mond falle
vom Himmel».

In der Sonnwendezeit, wenn die
Sonne die höchste Bahn beschreibt,
sind die Tage so lang, dass man einst
glaubte, die Sonne stehe still. Astronomisch

ist dies um den 21. Juni der Fall.
Das Christentum feiert jedoch das
Mittsommerfest am 24. Juni, dem Geburtstag

Johannes des Täufers (siehe Artikel
Johannitag im Basler Münster) Der
Johannestag war in Basel einer der grossen

offiziellen Feiertage. Die Adligen
und die Stadträte mussten jedes Jahr am
Johannestag dem Fürstbischof Treue
geloben. Später hielt die Regierung an
diesem Tag Hof und der Wahltag sowie
die Vereidigung der Amtsinhaber wurden

um diese Zeit vorgenommen.

Überall im ländlichen Brauchtum
haben sich Elemente des archaischen
Sommersonnenwendebrauchtums
erhalten. Die Lichtintensität des Sommers
wird erhöht durch Sonnenwendefeuer,
durch Feuerläufe mit brennenden Besen
und Fackeln, durch das Herunterrollen
von Feuerrädern von den Bergen und
Hügeln. Am Johannestag werden in der
Region Basel und im Elsass die
Johannesfeuer entzündet. Alle jungen Männer,

die in diesem Jahr das Erwachsenenalter

erreichen und somit Armeedienst

zu leisten haben, sind für das Fest
verantwortlich. Um eine Fichte (Rottanne,

Maien) als Mitte ist auf einer quadratischen

Basis von 3-4 Metern Breite ein
Turm aus Holzbalken leiterartig
aufgeschichtet, der sich nach oben gleich-
mässig verjüngt und manchmal eine
Höhe von nahezu 30 Metern erreicht,
wobei der Wipfel des immergrünen «Le-

16 Akzent 3/04



THEM

bensbaumes» die Turmspitze bildet. Die
Männer wetteifern darin, die höchste
Sunngichtburg oder eben
Sommersonnenwendeburg zu erstellen, die in der
Nacht entzündet wird und eine
möglichst hohe Feuerlohe ergeben muss.

Trockenes Johanniskraut, das heilsame,

«heisse» Kraut, das auf der ganzen
nördlichen Hemisphäre in den
Mittsommerfesten eine heilige Rolle spielte,
wird ins Feuer geworfen, sodass eine
hohe, helle, violette Flamme entsteht.
Verbunden mit allerlei Segenswünschen

tanzen Jung und Alt um den Feu-
erstoss. Eltern tragen dabei Kinder auf
den Armen, um sie vor Krankheiten zu
schützen, jungen Paaren soll der Sprung
durchs Feuer zur Heirat verhelfen,
wenn sie dabei die Hände nicht loslies-
sen. Obwohl die magischen Vorstellungen

und religiösen Bezüge meist verloren

gegangen sind, lebt das Johannisfeuer

vor allem im Elsass im Sinne eines

grossen Volksfestes weiter.

Doch das Rad der Zeit dreht sich
weiter: Das Korn muss geschnitten und
eingefahren werden. Um die Sonne
gnädig zu stimmen, stiegen die
Menschen frühmorgens zum Sonnenaufgang

auf die Berge und beschworen die
Sonne, jetzt ihre sengenden Strahlen
zurückzunehmen, damit die Ernte nicht
im letzten Moment durch Dürre oder
Gewitter vernichtet werde, denn nur ei¬

ne gute Ernte im August sicherte ihr
Überleben im Winter. Deshalb war das

Einbringen trotz harter Arbeit ein
Freudenfest, welches mit Musik und Tanz
gefeiert wurde. Dies ist der tiefere Sinn
für die zahlreichen Bergprozessionen
am 1. August und vor allem zum Fest
Maria Himmelfahrt am 15. August.

Mit der Herbst-Tagundnachtgleiche
beginnt - wenn auch langsam - die Zeit
der Dunkelheit, die Nacht gewinnt
zusehends Macht über den Tag. Sechs
Wochen später feierten die Kelten das grös-
ste Jahreszeitenfest, Samhain (Sommerende)

oder auch Halloween (Hollefest),
das in der Nacht auf den 1. November,
ihrem Neujahr, begann. Diese Zeit war
eine Zeit zwischen den Zeiten, da die
Kelten im Sommerhalbjahr bis am 31.
Oktober die Tage und ab dem 1. November

bis zur Walpurgisnacht die Nächte
zählten. Am Vorabend zu Samhain werden

alle Feuer gelöscht, um symbolisch
darzustellen, dass das alte Jahr gestorben

sei, um sie am 2. November wieder
neu zu entzünden.

Genau wie Allerheiligen in der
katholischen Kirche war Halloween ein
Fest für die Ahnen. Denn jetzt waren die
diesseitige und die jenseitige Welt offen
und die Toten konnten zu Besuch kommen.

Die Halloween-Kinderfeste oder
die Martins- oder Räbenlichter-Umzü-
ge stellen heute noch den Zug des To¬

tenheeres dar. Mit der Nacht der
Wintersonnenwende am 21.122. Dezember
beginnen wieder die geheimnisvollen
Rauhnächte. Aus christlicher Sicht handelt

es sich um die zwölf Nächte
zwischen Weihnacht und Dreikönig, dem
neuen und dem alten Geburtstag Christi.

Genau genommen sind es aber jene
zwölf Tage und Nächte, die zwischen
dem Mondjahr mit 354 Tagen und dem
Sonnenjahr mit 366 Tagen liegen, daher
spricht man auch von der Zeit zwischen
den Jahren. Diese dunkle Zeit ist eine
Zeit des Chaos, aus dem im Frühling
wieder neues Leben entstehen kann.

Ethnologen und Volkskundler meinen

zu wissen, worum es geht. Unter
der Firnis christlicher Gläubigkeit hat
sich altheidnisches Vorstellungsgut
erhalten, wie es bevorzugt das Brauchtum
zu Wendezeiten, an Neujahr, aber auch
bei Geburt, Hochzeit und Tod etwa, die
vermeintlich kritische Übergangszu-
stände darstellen, umlagert. Ist es nun
lebendige Tradition, tief verwurzelt in
alten Riten und Bräuchen? Oder aber
sinnentleerte Handlung, welcher eine
Spur von Aberglauben anhaftet? Dieses
Dilemma stellt sich jeder Gesellschaft
wieder von neuem, und jede findet darauf

ihre eigenen Antworten. Alles könnte
anders sein, und nichts kann sich

ändern - so hat Niklas Luhmann einmal
die Befindlichkeit des modernen
Menschen charakterisiert. Alles könnte an-

Johannisfeuer in Ensisheim

Akzent 3/04 1



ders sein - das ist der für die Moderne
vorherrschende Glaube, die Welt stehe
zur Disposition des Menschen, der
Mensch alleine sei es, der sich seine
Welt baut. Nichts kann sich ändern -
das ist die Erfahrung der Übermacht der
Verhältnisse, die man immer schon
vorfindet, in die wir eingesperrt sind, mag
es auch der Mensch selber sein, der die
Verhältnisse schafft und die Gehäuse
errichtet.

Verwendete Literatur

Sylvia und Paul Botteroyd, Lexikon der

keltischen Mythologie, Diederichs, Mainz, 1996

Walter Eichin, Das Belchen-System, in:
Kurt Derungs, Geheimnisvolles Basel, edition
amalia, Bern, 1999

Niklas Luhmann, die Wissenschaft der

Gesellschaft, Suhrkamp Verlag, Frankfurt, 1990

Claudia Müller-Ebeling, Christian Rätsch,

Wolf-Dieter Storl, Hexenmedizin, AT Verlag,

Aarau, 1998

Edith Schweizer-Völker, Butzibummel Narro
Chlur, Bräuche in der Regio, Buchverlag Basler

Zeitung, Basel, 1990

Anne-Käthi Zweidler-Maegli, Mythen und

Mysterien in den heiligen Hügeln von Basel,

in: Kurt Derungs, Geheimnisvolles Basel,

edition amalia, Bern, 1999

60000 Menschelääbe fir was?
Dr Hartmannsweilerkopf

Am 28. Juni 1914 het e serbische
Nationalised z Sarajevo dr eeschtryychisch
Kroonprinz verschösse. Dasch dr Aaf-

ang vom 1. Wältgrieg gsi. Eeschtryych-
Ungarn het Serbie dr Grieg ergläärt,
Russland het fir Serbie Partey ergriffe,
Dytschland fir Eschtryych, d Türkey fir
Dytschland. Aengland und Franggryych
hänn Dytschland dr Grieg ergläärt,
speeter au d USA; bis am Aend vo däm
Grieg (1918) sinn eppe 30 Natioone dryy
verwigglet gsi. 12 bis 13 Millioone Sol-
date sinn umkoo: uff em Land, uff em
Meer, in dr Luft. Uff em Land isch s am
Aafang e Biweegisgrieg gsi; glyy aber
het me sich yygraaben und uus Schit-
zegrääbe, Bungger und underirdische
Stellige miesam Kilometer um Kilometer

dr Find bekämpft.

E beriemt - und druurig - Byschpiil
fir die Art Griegfierig isch dr Hartmannsweilerkopf.

Im Noorde vo Cernay, bi Uff-
holtz, fangt die landschaftlig scheeni

Route des Cretes aa, wo iber dr Grand
Ballon uff Markstein fiert. An däre Route
lyt e fascht dausig Meter ü. M. hooche
Bärg, e Felsspoore: dr Hartmannsweilerkopf,

uff franzeesisch Le Vieil Armand.
Um das Bäärgmassiv, wo - abgsee vo dr
wyten Uussicht - fascht kai strateegischi
Bedytig ghaa het, hänn sich die Dyt-
schen und d Franzoose in dr Zyt vom
Jänner 1915 bis Jänner 1916 unglaubli-
gi Kämpf gliiferet. Dr ganz Bäärg isch
uusgheelt worde mit Stolle, Grääben und
Understand. D Artillerie het kai Baum lo
stoo, als neyi Ainhaite sinn in d Schlacht
gworfe worde, und am Aend het jeedi
Syte 30000 Dooti z beglaage ghaa.

Hit erinneren in dr ganze Geeged
groossi Soldate-Gottsägger, Dänggmee-
ler und Räschte vo Bifeschtigungen an
die Tragödie. Am bikanntschten isch die
groossi Krypta im Silberloch, wo ane
1932 yygweyt worden isch. Im Innere
gseet me vyl militärisch und Photo-Ma¬

terial (exgyysi: alles e bitz verwaarloost)
und unden e rundi Halle. Deert sinn
drey Altäär - kathoolisch, proteschtan-
tisch und israelisch - und e Graab-
platten iber de Räscht vo unbikannte
Soldaate. Iber dr Krypta stoot e Sarkophag,

hinder em Monumänt sinn d Gre-
eber vo 1264 franzeesische Soldaaten
und vis-ä-vis die synerzyt umkämpfti
Heechi «956» mit em groosse Gryz.

Zern Noodängge: Uff dr Graabplatte
liigen Eere-Schriftdaafele vo militärischen

Ainhaite, zwai drvoo vom Euro-
Korps, vo dr gmischt dytsch-franzeesi-
sche Brigade vo dr Nato. Hätt me sich
nit friener kenne zämmefinde?

Carl Miville-Seiler

t|

ft-
X

Soldatengraber am Hartmannsweilerkopf - damals und heute

18 Akzent 3/04


	Oben leuchten die Sterne, unten leuchten wir : Feuerbräuche in unserer Region

