Zeitschrift: Akzent : Magazin fur Kultur und Gesellschaft
Herausgeber: Pro Senectute Basel-Stadt

Band: - (2004)

Heft: 3

Artikel: Oben leuchten die Sterne, unten leuchten wir : Feuerbrauche in unserer
Region

Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-842807

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-842807
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Oben leuchten die Sterne, unten leuchten wir

Feuerbrauche in unserer Region

Der menschliche Wunsch, das eigene
Schicksal zu kennen und, mehr noch, es
giinstig zu beeinflussen, ist so alt wie
die Kulturgeschichte. Wie wird das neue
Jahr, was bringt die Zukunft? Fragen,
die uns heute genauso beschaftigen
wie die Menschen vor tausenden von
Jahren. Die Konstellation der Sterne,
das Zucken der Blitze, das Rauschen im
Heiligen Hain - das alles sollte Licht

in das unertragliche Dunkel des Bevor-
stehenden bringen. Dann war zu hoffen,
durch kluges Verhalten oder durch
magische Beschworung der Gotter, das
Schlimmste abzuwenden.

Die Ackerbaugesellschaft der Jungstein-
zeit feierte sowohl Sonnen- wie Mond-
feste. Die Menschen verehrten ihre Got-
ter in heiligen Hainen und auf Bergen:
«Sie meinen», sagt Tacitus, «es sei nicht
der Grosse der Gotter gemadss, sie inner-
halb Wanden einzusperren, noch nach
Menschengestalt zu bilden.» Die friihe-
sten uns bekannten Mythen beziehen
sich auf die Erde als gottliches Wesen.
Eine Erdgottin zeigte sich insbesondere
in auffélligen Steinen oder Meteoriten,
in Hohlen und Bergen, in Quellen und
Fliissen, Tieren und Pflanzen. All dies

Holzstoss fiir Johannisfeuer in Ensisheim

galt grundsétzlich als heilig und der
Mensch durfte es h6chstens nutzen, um
sein Leben zu erhalten. Mit Tdnzen und
Umziigen ahmten unsere Vorfahren den
Lauf der Gestirne und die Phasen des
Mondes rituell nach. Ein kleines Uber-
bleibsel davon finden wir beispiels-
weise auch bei uns in den Rédbeliechtli-
Umziigen der Kinder, die singen: «Oben
leuchten die Sterne, unten leuchten
wir» Auf diese Art spiegeln die Men-
schen das Rad der Zeit und der Jahres-
zeiten. Die Mysterienspiele, begleitet
von Musik und Tanz, sind «Religionen
zum Anfassen» und daher &dusserst
volkstiimlich. So volkstiimlich, dass sie
teilweise in recht derbe Volksfeste ausu-
ferten. Dies war eine der Griinde, wes-
halb sich die Reformatoren auf das «pu-
ur luter Wort» der Bibel besannen und
in Stadten wie Basel das religiose Spiel
ein Ende fand. Doch die menschliche
Lust am Spiel und Spass, am Mummen-
schanz und Totentanz, an Ritualen
und Rhythmus, an heiligem Feuer und
prickelndem Schauer brach auch in
Basel wieder durch. Neben Fasnacht
und Vogel Gryff finden wir Friihlings-
brduche in und um die Stadt wie Eierle-
sen und Eierlaufen, Maibdume, Nacht-

bubenstreiche, Flurumgange und Jo-
hannisfeuer im Sommer, Ernte und
Weinlese-Feste im Herbst.

Das erste Fest im neuen Jahr wurde
—nach keltischem Kalender — am 1. Fe-
bruar begonnen und wird heute in der
Kirche — der Jungfrau und Gottesmutter
Maria zugeordnet — als Lichtmess ge-
feiert. Imbolc, wie das Fest auch hiess,
bedeutet Milch des Mutterschafes, ein
Hinweis darauf, dass in den stidlichen
Gebieten die ersten Lammer zur Welt
kamen und damit wieder Milch zur Ver-
figung stand. Dieses Fest also kenn-
zeichnet die Mitte des Winterhalbjah-
res, und man kann sich die Szenerie mit
Fackeln, Kerzen und Kamin- oder Herd-
feuer lebhaft vorstellen, denn noch sind
die Tage kurz und kalt. Die Sonne geht
erst um acht Uhr morgens auf, um be-
reits um fiinf Uhr nachmittags wieder
zu verschwinden. Frost herrscht in den
Nachten, tief hdngen die dunklen Wol-
ken, und das dumpfe Gefiihl macht sich
in einem breit, der Friihling werde sich
niemals mehr zeigen.

Doch das Zeitenrad dreht sich zum
Gliick unaufhaltsam weiter, und der

Akzént 3/04 1



zweite Hohepunkt des keltischen Jahres
steht mit Beltane vor der Tir. Gefeiert
wurde das Ende des Winters, der Beginn
des Sommers. Der Name des Festes am
1. Mai bedeutet wortlich tibersetzt «die
Feuer des Bel». Die Sonne gewinnt an
Kraft, die Tage werden lang und hell,
und die Natur legt sich einen lichtgrii-
nen Schleier um. Das Vieh wird auf die
Weide getrieben, die Arbeiten im Freien
werden aufgenommen. Grosse Holzsta-
pel werden aufgeschichtet und ange-
ziindet, nicht nur um im Schein der
Flammen zu feiern, sondern auch, um
die Herden hindurchzutreiben, um sie
rituell zu reinigen und so vor allfdlligen
Krankheiten zu schiitzen.

Viele Brauche haben sich bis auf den
heutigen Tag erhalten: der Schmuck an
Hdusern oder Stdllen mit frischem
Griin, der Maibaum, mancherorts die
Maifeuer und der Tanz in den Mai. In
der Wahl der Maikonigin ist ein letzter
Hauch einer archaischen Verehrung ei-
ner Gottin zu spiiren, die dem Land die
Fruchtbarkeit schenkte. Auch wir Stadt-
menschen, denen je ldnger je mehr eine
gewisse natiirliche Naturverbundenheit
abhanden kommt, kénnen uns in der

16  Akzént 3/04

Regel dieser Friihlingsstimmung nicht
entziehen. Der Friihling ist die Zeit —
auch fiir Stubenhocker — von mehr oder
weniger ausgedehnten Spaziergidngen,
von Wanderungen und Fahrradtouren.
Aber nicht nur der 1. Mai ist ein Feier-
tag, auch die Nacht zuvor hat ihre Be-
deutung. Sie ist in unseren Breitengra-
den als Walpurgisnacht bekannt, zu der
sich die Hexen versammeln und auf
ihren Besen sitzend um ein riesengros-
ses Feuer fliegen. Was Hexen recht war,
ist dem heutigen Menschen billig: Holz
wird in der Walpurgisnacht aufge-
schichtet, das Feuer entziindet und aus-
gelassen tanzen Menschen darum her-
um, um sich, wer weiss, wenigstens fiir
eine Nacht als Hexen des 21. Jahrhun-
derts zu fiihlen?

Auf vorchristliche Zeiten zurtick ge-
hen die Feuerbrdauche mit ihren ver-
schiedenen Formen, von denen das
Scheibenschlagen, das Radrollen, das
Verbrennen von Strohpuppen, das Er-
richten von Feuertiirmen und das Ab-
brennen von Johannisfeuer in unserer
Region die bekanntesten sind. Die élte-
ste dieser Kultformen stellt wahrschein-
lich das Scheibenschlagen dar, denn

das Rad, ebenso wie die Scheibe ein
Sinnbild der Sonne, wurde erst spater
erfunden. Fiir die Nordvogesen ist es im
Frithjahr und zu Johanni, im nordwest-
lichen Jura und im Sundgau an Fas-
nacht nachweisbar. Dabei sind die
glithenden Scheiben, die vielleicht seit
Jahrtausenden in hohem Bogen ins Tal
wirbeln, gewiss nicht nur Winterver-
treibung, Wachstums- oder Gliickora-
kel, sondern hingen, wie die Daten der
Scheibenfeuer zeigen, eng mit dem Lauf
der Sonne zusammen. Eine andere Sitte
ist das von Bergen hinabrollende, feuri-
ge Rad, Sonnen-, Lebens- oder Gliicks-
rad genannt, das mit dem Scheiben-
schlagen nahe verwandt ist. So weiss
der Humanist Johannes Boehemus zu
berichten, dass «zu Mittfasten damals
die Jugend ein Stroh umwickeltes Rad
brennend zu Tal gerollt hat, so dass alle,
die es noch nicht gesehen hatten,
glaubten, die Sonne oder der Mond falle
vom Himmel».

In der Sonnwendezeit, wenn die
Sonne die hochste Bahn beschreibt,
sind die Tage so lang, dass man einst
glaubte, die Sonne stehe still. Astrono-
misch ist dies um den 21. Juni der Fall.
Das Christentum feiert jedoch das Mitt-
sommerfest am 24. Juni, dem Geburts-
tag Johannes des Taufers (siehe Artikel
Johannitag im Basler Miinster) Der Jo-
hannestag war in Basel einer der gros-
sen offiziellen Feiertage. Die Adligen
und die Stadtrdte mussten jedes Jahr am
Johannestag dem Fiirstbischof Treue
geloben. Spéter hielt die Regierung an
diesem Tag Hof und der Wahltag sowie
die Vereidigung der Amtsinhaber wur-
den um diese Zeit vorgenommen.

Uberall im ldndlichen Brauchtum
haben sich Elemente des archaischen
Sommersonnenwendebrauchtums er-
halten. Die Lichtintensitat des Sommers
wird erhoht durch Sonnenwendefeuer,
durch Feuerldufe mit brennenden Besen
und Fackeln, durch das Herunterrollen
von Feuerrddern von den Bergen und
Hiigeln. Am Johannestag werden in der
Region Basel und im Elsass die Johan-
nesfeuer entziindet. Alle jungen Mén-
ner, die in diesem Jahr das Erwachse-
nenalter erreichen und somit Armee-
dienst zu leisten haben, sind fiir das Fest
verantwortlich. Um eine Fichte (Rottan-
ne, Maien) als Mitte ist auf einer quadra-
tischen Basis von 3 — 4 Metern Breite ein
Turm aus Holzbalken leiterartig aufge-
schichtet, der sich nach oben gleich-
maéssig verjiingt und manchmal eine
Hohe von nahezu 30 Metern erreicht,
wobei der Wipfel des immergriinen «Le-



bensbaumes» die Turmspitze bildet. Die
Minner wetteifern darin, die hdéchste
Sunngichtburg oder eben Sommerson-
nenwendeburg zu erstellen, die in der
Nacht entziindet wird und eine mog-
lichst hohe Feuerlohe ergeben muss.

Trockenes Johanniskraut, das heilsa-
me, «heisse» Kraut, das auf der ganzen
nordlichen Hemisphdre in den Mitt-
sommerfesten eine heilige Rolle spielte,
wird ins Feuer geworfen, sodass eine
hohe, helle, violette Flamme entsteht.
Verbunden mit allerlei Segenswiin-
schen tanzen Jung und Alt um den Feu-
erstoss. Eltern tragen dabei Kinder auf
den Armen, um sie vor Krankheiten zu
schiitzen, jungen Paaren soll der Sprung
durchs Feuer zur Heirat verhelfen,
wenn sie dabei die Hinde nicht loslies-
sen. Obwohl die magischen Vorstellun-
gen und religiésen Beziige meist verlo-
ren gegangen sind, lebt das Johannis-
feuer vor allem im Elsass im Sinne eines
grossen Volksfestes weiter.

Doch das Rad der Zeit dreht sich
weiter: Das Korn muss geschnitten und
eingefahren werden. Um die Sonne
gnddig zu stimmen, stiegen die Men-
schen frithmorgens zum Sonnenauf-
gang auf die Berge und beschworen die
Sonne, jetzt ihre sengenden Strahlen
zuriickzunehmen, damit die Ernte nicht
im letzten Moment durch Diirre oder
Gewitter vernichtet werde, denn nur ei-

ne gute Ernte im August sicherte ihr
Uberleben im Winter. Deshalb war das
Einbringen trotz harter Arbeit ein Freu-
denfest, welches mit Musik und Tanz
gefeiert wurde. Dies ist der tiefere Sinn
fir die zahlreichen Bergprozessionen
am 1. August und vor allem zum Fest
Maria Himmelfahrt am 15. August.

Mit der Herbst-Tagundnachtgleiche
beginnt — wenn auch langsam — die Zeit
der Dunkelheit, die Nacht gewinnt zu-
sehends Macht tiber den Tag. Sechs Wo-
chen spiter feierten die Kelten das gros-
ste Jahreszeitenfest, Samhain (Somme-
rende) oder auch Halloween (Hollefest),
das in der Nacht auf den 1. November,
ihrem Neujahr, begann. Diese Zeit war
eine Zeit zwischen den Zeiten, da die
Kelten im Sommerhalbjahr bis am 31.
Oktober die Tage und ab dem 1. Novem-
ber bis zur Walpurgisnacht die Néchte
zédhlten. Am Vorabend zu Samhain wer-
den alle Feuer geloscht, um symbolisch
darzustellen, dass das alte Jahr gestor-
ben sei, um sie am 2. November wieder
neu zu entziinden.

Genau wie Allerheiligen in der ka-
tholischen Kirche war Halloween ein
Fest fiir die Ahnen. Denn jetzt waren die
diesseitige und die jenseitige Welt offen
und die Toten konnten zu Besuch kom-
men. Die Halloween-Kinderfeste oder
die Martins- oder Rébenlichter-Umzii-
ge stellen heute noch den Zug des To-

tenheeres dar. Mit der Nacht der Win-
tersonnenwende am 21./22. Dezember
beginnen wieder die geheimnisvollen
Rauhnéchte. Aus christlicher Sicht han-
delt es sich um die zwolf Nachte zwi-
schen Weihnacht und Dreik6nig, dem
neuen und dem alten Geburtstag Chris-
ti. Genau genommen sind es aber jene
zwolf Tage und Nichte, die zwischen
dem Mondjahr mit 354 Tagen und dem
Sonnenjahr mit 366 Tagen liegen, daher
spricht man auch von der Zeit zwischen
den Jahren. Diese dunkle Zeit ist eine
Zeit des Chaos, aus dem im Friihling
wieder neues Leben entstehen kann.

Ethnologen und Volkskundler mei-
nen zu wissen, worum es geht. Unter
der Firnis christlicher Gldaubigkeit hat
sich altheidnisches Vorstellungsgut er-
halten, wie es bevorzugt das Brauchtum
zu Wendezeiten, an Neujahr, aber auch
bei Geburt, Hochzeit und Tod etwa, die
vermeintlich kritische Ubergangszu-
stinde darstellen, umlagert. Ist es nun
lebendige Tradition, tief verwurzelt in
alten Riten und Brdauchen? Oder aber
sinnentleerte Handlung, welcher eine
Spur von Aberglauben anhaftet? Dieses
Dilemma stellt sich jeder Gesellschaft
wieder von neuem, und jede findet dar-
auf ihre eigenen Antworten. Alles konn-
te anders sein, und nichts kann sich dn-
dern — so hat Niklas Luhmann einmal
die Befindlichkeit des modernen Men-
schen charakterisiert. Alles konnte an-

Johannisfeuer in Ensisheim

Akzént 3/04 1



ders sein — das ist der fiir die Moderne
vorherrschende Glaube, die Welt stehe
zur Disposition des Menschen, der
Mensch alleine sei es, der sich seine
Welt baut. Nichts kann sich dndern —
das ist die Erfahrung der Ubermacht der
Verhiltnisse, die man immer schon vor-
findet, in die wir eingesperrt sind, mag
es auch der Mensch selber sein, der die
Verhiltnisse schafft und die Gehduse
errichtet.

Verwendete Literatur

Sylvia und Paul Botteroyd, Lexikon der
keltischen Mythologie, Diederichs, Mainz, 1996

Walter Eichin, Das Belchen-System, in:
Kurt Derungs, Geheimnisvolles Basel, edition
amalia, Bern, 1999

Niklas Luhmann, die Wissenschaft der
Gesellschaft, Suhrkamp Verlag, Frankfurt, 1990

60000 Menschelaabe fir was?

Dr Hartmannsweilerkopf

Am 28. Juni 1914 het e serbische Natio-
nalischt z Sarajevo dr eeschtryychisch
Kroonprinz verschosse. Dasch dr Aaf-
ang vom 1. Wiltgrieg gsi. Eeschtryych-
Ungarn het Serbie dr Grieg ergldart,
Russland het fir Serbie Partey ergriffe,
Dytschland fir Eschtryych, d Tiirkey fir
Dytschland. Aengland und Franggryych
hann Dytschland dr Grieg ergldart,
speeter au d USA; bis am Aend vo ddm
Grieg (1918) sinn eppe 30 Natioone dryy
verwigglet gsi. 12 bis 13 Millioone Sol-
date sinn umkoo: uff em Land, uff em
Meer, in dr Luft. Uff em Land isch s am
Aafang e Biweegisgrieg gsi; glyy aber
het me sich yygraaben und uus Schit-
zegradbe, Bungger und underirdische
Stellige miesam Kilometer um Kilome-
ter dr Find bekampft.

E beriemt — und druurig — Byschpiil
fir die Art Griegfierig isch dr Hartmanns-
weilerkopf. Im Noorde vo Cernay, bi Uff-
holtz, fangt die landschaftlig scheeni

Soldatengraber am Hartmannsweilerkopf — damals und heute

? 18  Akzént 3/04

Route des Crétes aa, wo iber dr Grand
Ballon uff Markstein fiert. An ddre Route
Iyt e fascht dausig Meter ii. M. hooche
Bérg, e Felsspoore: dr Hartmannsweiler-
kopf, uff franzeesisch Le Vieil Armand.
Um das Badrgmassiv, wo — abgsee vo dr
wyten Uussicht — fascht kai strateegischi
Bedytig ghaa het, hdnn sich die Dyt-
schen und d Franzoose in dr Zyt vom
Janner 1915 bis Janner 1916 unglaubli-
gi Kampf gliiferet. Dr ganz Bddrg isch
uusgheelt worde mit Stolle, Grddben und
Understdnd. D Artillerie het kai Baum lo
stoo, als neyi Ainhaite sinn in d Schlacht
gworfe worde, und am Aend het jeedi
Syte 30000 Dooti z beglaage ghaa.

Hit erinneren in dr ganze Geeged
groossi Soldate-Gottsdgger, Ddnggmee-
ler und Réaschte vo Bifeschtigungen an
die Tragodie. Am bikanntschten isch die
groossi Krypta im Silberloch, wo ane
1932 yygweyt worden isch. Im Innere
gseet me vyl militdrisch und Photo-Ma-

Claudia Miiller-Ebeling, Christian Rditsch,
Wolf-Dieter Storl, Hexenmedizin, AT Verlag,
Aarau, 1998

Edith Schweizer-Vélker, Butzibummel Narro
Chlur, Bréiuche in der Regio, Buchverlag Basler
Zeitung, Basel, 1990

Anne-Kdthi Zweidler-Maegli, Mythen und
Mysterien in den heiligen Hiigeln von Basel,
in: Kurt Derungs, Geheimnisvolles Basel,
edition amalia, Bern, 1999

terial (exgyysi: alles e bitz verwaarloost)
und unden e rundi Halle. Deert sinn
drey Altddr — kathoolisch, proteschtan-
tisch und israelisch — und e Graab-
platten iber de Rdscht vo unbikannte
Soldaate. Iber dr Krypta stoot e Sarko-
phag, hinder em Monumént sinn d Gre-
eber vo 1264 franzeesische Soldaaten
und vis-a-vis die synerzyt umkampfti
Heechi «956» mit em groosse Gryz.

Zem Noodidngge: Uff dr Graabplatte
liigen Eere-Schriftdaafele vo militéri-
schen Ainhaite, zwai drvoo vom Euro-
Korps, vo dr gmischt dytsch-franzeesi-
sche Brigade vo dr Nato. Hédtt me sich
nit friener kenne zammefinde?

Carl Miville-Seiler



	Oben leuchten die Sterne, unten leuchten wir : Feuerbräuche in unserer Region

