
Zeitschrift: Archäologie im Kanton Bern : Fundberichte und Aufsätze = Archéologie
dans le canton de Berne : chronique archéologique et textes

Herausgeber: Archäologischer Dienst des Kantons Bern

Band: 5A/5B (2004)

Artikel: Reflexe mittelalterlicher Literatur auf Ofenkacheln aus Bern und
Aarberg

Autor: Jones, Naomi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-726479

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-726479
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reflexe mittelalterlicher Literatur auf Ofenkacheln
aus Bern und Aarberg

Naomi Jones

Die Kachelfunde vom Stadtplatz in Aarberg ermöglichen
Rekonstruktionen von Idealbildern mittelalterlicher
Kachelöfen.1 Dabei stellt sich die Frage nach den Bildinhalten

der einzelnen Motive, ja nach den Bildprogrammen der

Kachelöfen. Während sich sakrale Inhalte kunsthistorisch

geschulten Archäologinnen und Archäologen relativ rasch

erschliessen, fällt die Deutung profaner Motive, die
vielleicht von literarischen Stoffen oder Texten inspiriert sind,

ungleich schwerer. Aus diesem Grund soll hier von
literaturwissenschaftlicher Seite her versucht werden, die Grenzen

und Möglichkeiten der Deutung profaner Bildinhalte
aufzuzeigen.2 Dies geschieht anhand dreier Kachelmotive,
die aus Funden aus Bern und Aarberg überliefert sind.

I. Einleitung

Die Erec-Krone
Eine goldene Krone3 aus dem zweiten Viertel des 13.

Jahrhunderts, auf welcher der Erec dargestellt ist, gehört zu
den frühesten Darstellungen von rein weltlichen und in
der deutschen Volkssprache bekannten höfischen
Erzählstoffen in der Kleinkunst. Nach seiner Hauptfigur
Erec ist der erste Artusroman Chretien de Troyes
beziehungsweise seine deutsche Bearbeitung durch Hartmann

von Aue benannt. Auch in der Wandmalerei nimmt die

Darstellung von höfischen Erzählungen im deutschen

Sprachraum ihren Anfang mit einem Artusstoff. Auf
der Burg Rodenegg bei Brixen wurde zu Beginn des

13. Jahrhunderts der erste Teil des lwein dargestellt. Diese

Geschichte geht ebenfalls auf einen Roman Chretiens

und seine Bearbeitung durch Hartmann zurück.

Wird profaner Erzählstoff in ein anderes Medium übertragen,

so passt man ihn dem Anlass, dem Medium und dem

Trägermaterial an. Wie im Iwein-Zyklus ist auch auf dem
Erec-Diadem nur das erste Abenteuer, nämlich die
Brautwerbung des Titelhelden, erzählt (Abb. 1). Dies liegt zum
Teil am engen zur Verfügung stehenden Raum. Der Künstler

ist gezwungen, eine Kurzfassung des Stoffes so klar
darzustellen, dass die Herkunft eindeutig identifizierbar
bleibt. Gerade bei Stoffen des Artusromans, dessen Struktur

sich durch die Doppelung auszeichnet, eignet sich die

Darstellung der Initialaventiure als pars pro toto\ Der
Titelheld des Artusromans erlangt in einem ersten Kursus
eher durch Zufall Erfolg, Glück und Ehre in Form einer
geliebten Gattin und der Herrschaft über ihr Land. Es folgt
die Krise. Der noch jugendliche Ritter ist seiner neuen
Rolle und seinen Pflichten nicht gewachsen. Er wird von
Land und Frau getrennt und muss sich in einem zweiten

1 Vgl. den Aufsatz: Eva Roth Heege, Die Funde vom Stadtplatz in
Aarberg, in diesem Band S. 103-172.

2 Naomi Jones, Die Burg des Bürgers. Das ikonografische Programm
eines spätmittelalterlichen Kachelofens. Unpubl. Seminararbeit im
Fach Ältere deutsche Literatur. Bern 1999.

3 Vgl. Joanna Mühlemann, Erec auf dem Krakauer Kronenkreuz -
lwein auf Rodenegg. Zur Rezeption des Artusromans in
Goldschmiedekunst und Wandmalerei, in: E.C. Lutz/J. Thali/R. Wetzel
(Hrsg.), Literatur und Wandmalerei I. Erscheinungsformen
höfischer Kultur und ihre Träger im Mittelalter. Freiburger Colloquium

1998, Tübingen 2002, 199-254. Auch: Michael Curschmann,
Wort - Schrift - Bild. Zum Verhältnis von volkssprachigem Schrifttum

und bildender Kunst vom 12. bis zum 16. Jahrhundert, in:
W. Haug (Hrsg.), Mittelalter und frühe Neuzeit. Übergänge,
Umbrüche und Neuansätze, Tübingen 1999, 367-470.

Abb. 1: Erec (rechts) führt seine Braut Enite mit dem Sperber an den Artushof. Enite trägt den Sperber, den Erec im ersten Abenteuer als Preis für
ihre Schönheit erkämpft hat. Detailansicht der Erec-Krone, 2. Viertel des 13. Jahrhunderts. Kronenkreuz in Krakau, Schatz des Waweldoms.

281



Kursus die nötigen Fähigkeiten erwerben, um Land und
Gattin zurückzugewinnen.

Die Erec-Krone wurde vermutlich für die Hochzeit der

ungarischen Königstochter Kunigunde (Tochter Belas IV.

von Ungarn) angefertigt.4 Zu diesem Anlass passt der erste
Teil der Erec-Geschichte wesentlich besser als die
Bussfahrt aufgrund der allzu ausschliesslich gelebten Liebe.

Der zweite Teil des Stoffes ist impliziert; er erinnert so

indirekt an die Gefahr der übermässigen Liebe und an die
Rollen und Pflichten der Gatten, insbesondere der Gattin.
Denn nachdem der junge Artusritter Erec die verarmte,
aber wunderschöne Enite als seine Braut heimgeführt und

geheiratet hat, verliebt er sich derart in sie, dass er seine

gesellschaftlichen Pflichten vernachlässigt. Als er durch
Enite vernimmt, dass am Hof mittlerweile über seinen
Ehrverlust gesprochen wird, bricht er mit ihr, die nach

mittelalterlichem Verständnis mitschuldig ist, zur
Abenteuerfahrt und somit zur Wiederherstellung der ritterlichen
Ehre auf. Auf dieser entbehrungsreichen Reise hat sich
Enite als absolut treuliebende und aufopfernde Gattin zu
bewähren. Erec hingegen muss die harmonische Verbindung

von Liebe und Rittertum in der Ehe lernen, bevor das

Paar gemeinsam Erecs Erbe als König antreten darf.

Zur Gestaltung des literarischen Stoffes
in der bildenden Kunst
Der bildende Künstler setzt sich aktiv mit dem Stoff, den

er nacherzählt, auseinander und gestaltet ihn. Durch die

Umsetzung ins neue Medium ist er gezwungen, den Stoff
zu komprimieren und Akzente zu setzen. Diese können
andere als diejenigen des Textes sein, der möglicherweise
als Vorlage gedient hat. Naheliegenderweise ignoriert die
bildliche Darstellung die Komplexität des Textes zu Gunsten

derTypik des Geschehens. Es ist zu bedenken, dass der
Künstler in erster Linie den Stoff und nicht den konkreten
Text rezipiert, zumal oft verschiedene literarische
Bearbeitungen eines Stoffes vorliegen. So weist Andrea
Gottdang5 nach, dass der Runkelsteiner Tristan-Zyklus aus

dem beginnenden 15. Jahrhundert gewissermassen eine

eigene Fassung des Tristanstoffs im Medium der Wandmalerei

darstellt, die sich zwar zum Teil am Tristrant des

Eilhart von Oberg und zum Teil am Tristan Gottfrieds von
Strassburg orientiert, diese beiden Textquellen jedoch den

eigenen Zielen und Gestaltungsmitteln unterordnet.

Mit der schriftlichen Verfestigung der Stoffe kommt es im
14. Jahrhundert, der Blütezeit der bildlich umgesetzten
Literatur, vermehrt zur Darstellung von einzelnen, den

ganzen Stoff repräsentierenden Szenen, z.B. der Baumgartenszene

des Tristan, wo König Marke sich im Baum beim
heimlichen Treffpunkt von Tristan und Isolde versteckt,
um das Paar zu ertappen. Tristan sieht jedoch Markes
Spiegelbild im Wasser der Quelle. Dadurch entgehen die
Liebenden der Falle und täuschen stattdessen den König.
Diese Bildzeugnisse von zu Einzelszenen geronnenen
Stoffen, so Norbert H. Ott6, sind aber nicht exakte Kurzfassungen

des Textes und folgen eigenen Gestaltungsprinzi¬

pien, z.B. mit Anklängen an den Sündenfall in der

Baumgartenszene des Tristan. Wie die Zyklen können sie auch

vom Text abweichen. Dafür sind sie in ihrer ikonographi-
schen Tradition relativ fest und im gestischen Detail
genau. Der Vorteil dieser in einzelnen Szenen kondensierten
Stoffe ist ihre Kombinierbarkeit mit anderen Stoffen. Je

nach Kontext kann durch die Zusammenstellung von
bestimmten Geschichten eine neue Aussage erzielt werden.
Oft werden Tristan und Iwein zusammen mit Samson,

Vergil und Aristoteles in Minnesklavenzyklen dargestellt,
die den Betrachter vor der List des Weibes warnen sollen.
Der Literatur entlehnte Einzelszenen werden ihres narrati-
ven Zusammenhangs entledigt. In einem neuen Kontext
beleuchten sie einander jedoch gegenseitig und sind Teil
einer andern, neuen Erzählung.7 Allerdings besteht bei
solchen komprimierten Darstellungen ein grosses Potenzial

zur Verselbständigung des Inhalts. Der Text-Sinngehalt

geht mit der Zeit verloren, die Szene wird zur Genreszene.

Der Kachelofen als Medium für narrative Themen

Vor allem im 14. Jahrhundert - mit der Entwicklung der
reliefierten Blattkachel - schlägt sich die Vorliebe für die

Darstellung erzählender Szenen auch in der Ofenkeramik
nieder. Es gibt in dieser Zeit auf Ofenkacheln eine grosse
Anzahl narrativer Szenen. Höfische Themen wie Liebespaare,

Tanz- und Turnierszenen sind nebst Tieren als

Kachelmotive vorherrschend. Gerade bei den Liebes-,
Tanz- und Turnierszenen ist es denkbar, dass es sich um
Genreszenen handelt, welche ursprünglich einen
bestimmten Stoff repräsentierten oder vielleicht sogar Teil
eines Zyklus waren.

Einer der wenigen integral bekannten Schweizer Öfen, ein
Kachelofen der Gesteinburg im Wallis, stellt mit grosser
Wahrscheinlichkeit ein höfisches Fest mit Turnier und
Tanz in gotischer Architektur im blühenden Frühling dar.8

Aus wenigen einzelnen Motiven muss man sich die
Kacheln so arrangiert vorstellen, dass jeweils zwei Rittermotive

einen Tjost bilden. Das Motiv des höfischen Paares in

4 Curschmann 1999 (wie Anm. 3), 395-396.
5 Andrea Gottdang, «Tristan» im Sommerhaus der Burg Runkelstein.

Der Zyklus, die Texte und der Betracher, in: E.C. Lutz/J. Thali/
R. Wetzel (Hrsg.), Literatur und Wandmalerei I. Erscheinungsformen

höfischer Kultur und ihre Träger im Mittelalter. Freiburger
Colloquium 1998, Tübingen 2002, 435-460.

6 Norbert H. Ott, «Tristan» auf Runkelstein und die übrigen zyklischen

Darstellungen des Tristanstoffes. Textrezeption oder medieninterne

Eigengesetzlichkeit der Bildprogramme?, in: W. Haug
(Hrsg.), Runkelstein. Wandmalereien des Sommerhauses,
Wiesbaden 1982, 194-240.

7 Vgl. Norbert H. Ott, Literatur in Bildern. Eine Vorbemerkung und
sieben Stichworte, in: E.C. Lutz/J. Thali/R. Wetzel (Hrsg.), Literatur

und Wandmalerei I. Erscheinungsformen höfischer Kultur und
ihre Träger im Mittelalter. Freiburger Colloquium 1998, Tübingen
2002, 153-199.

8 Vgl. Gabriele Keck, Ein Kachelofen der Manesse-Zeit. Ofenkeramik

aus der Gestelnburg/Wallis, in: Zeitschrift für Schweizerische
Archäologie und Kunstgeschichte 50, 1993, 321-355.

282



gotischerArchitektur hingegen kann man sich einzeln oder

so aneinander gereiht vorstellen, dass die Paare einen

Reigen zu tanzen scheinen. Von diesem Motiv gibt es acht

Kacheln, die alle aus demselben Model stammen, jedoch
manuell nachbearbeitet wurden. Die Köpfchen der Figuren

wurden von Hand modelliert und nachträglich aufgesetzt,

die Kleider zum Teil später verändert. Somit haben

etliche Figuren individuelle Frisuren und Halsausschnittverzierungen,

einige Damen tragen ihr Kleid gegürtet.
Eine Dame trug vermutlich einen Schleier anstatt des

Gebendes. Es scheint, als wären hier konkrete Personen

porträtiert worden. Daher vermutet Gabriele Keck9, dass

auf dem Ofen die Hochzeit der Burgbesitzer dargestellt ist.

Die Vorstellung, dass der Kachelofen ähnlich der Wand
oder dem Teppich als Medium zur Darstellung von narra-
tiven Inhalten benutzt werden konnte, ist also keineswegs
abwegig. Ein Zyklus von Bildern, die eine Geschichte

erzählen, ist ebenso denkbar wie die Kombination einzelner

Szenen aus verschiedenen Stoffen im Stil eines

Minnesklaventeppichs. Auch zeigen Bildvergleiche von einzelnen

Kachelmotiven immer wieder Ähnlichkeiten mit
Motiven des gleichen Themas in der Buchmalerei, der

Textil- oder Elfenbeinkunst. Gabriele Keck macht für die

Walliser Kacheln auf Parallelen zu den Miniaturen der

Manessischen Liederhandschrift aufmerksam. Obgleich
keine direkten Abhängigkeiten belegt werden können, ist
doch anzunehmen, dass die Modelschneider und ihre

Auftraggeber Anregungen oder gar Vorlagen in den Werken

von anderen darstellenden Künstlern gefunden haben.10

II. Zum Erzählhintergrund
von drei Berner Kacheln

Im Folgenden seien die drei Kacheln aus Bern undAarberg

vorgestellt, deren narrative Anlage die Frage nach einem

konkreten Erzählhintergrund aufwirft. Die Deutung der

Berner Kacheln ist schwierig und unsicher, da der Kontext
der einzelnen Kacheln beinahe gänzlich fehlt. In Bern

konnte bisher kein mittelalterlicher Kachelofen vollständig

rekonstruiert werden. Von den einzelnen Kacheln ist
weder bekannt, wer sie hergestellt hat, noch, wo sie mit
welchen andern Kacheln gesetzt waren. Zudem konnten

die Motive durch kleine Änderungen, z.B. der Inschrift im

Spruchband, umgedeutet werden.11 Trotzdem sei hier

die Frage nach möglichen Interpretationen der einzelnen

Motive gestellt.12

1. Vergil im Korb

Minnesklaven
Ein Kachelmotiv (Abb. 2) hat Eva Roth Heege bereits als

Vergil im Korb identifiziert. Es handelt sich hierbei um

einen der beliebtesten Minnesklaven, die im Mittelalter
sowohl in der Erzählung wie in der bildlichen Darstellung

grosse Verbreitung fanden. Minnesklaven sind in der Re¬

dens (BHM Inv. Nr 34843, Roth Kaufmann 1994 [wie Anm. 10],
Kat. Nr. 44).

gel berühmte, weise Männer oder Helden, die sich der

Legende nach in blinder Liebe von einer Frau demütigen
oder gar überwinden lassen. In der keltisch-bretonischen
Welt bringt Merlin der schönen Viviane so viel von seiner
Zauberkunst bei, bis sie ihn in eifersüchtiger Liebe in einen
unsichtbaren Turm sperrt, zu dem nur sie Zugang hat. Oft
wird Tristan als Minnesklave dargestellt, der - gebunden
durch die magische Wirkung des Minnetrankes - Marke,
seinen Herrn, Onkel und Freund, betrügt. Iwein ist ein

Minnesklave, weil er es zulässt, dass seine Frau ihn demütigt

und wegweist. In seiner grossen Liebe zu ihr anerkennt
Iwein seine Schuld und macht sich auf den Weg, ihre Liebe
zurückzugewinnen. Aus dem alttestamentlichen Fundus
ist Samson der bekannteste Minnesklave. Er vertraut sich
seiner geliebten Dalila an und wird von ihr verraten. David
hingegen lässt sich wegen der grossen Schönheit Bathse-
bas zum Verbrechen hinreissen, und Salomo willigt in den

9 Keck 1993 (wie Anm 8).
10 Vgl. Eva Roth Kaufmann/Rene Buschor/Damel Gutscher, Spatmit¬

telalterliche reliefierte Ofenkeramik m Bern Herstellung und
Motive, Bern 1994, 60

11 Die Berner Kachel Nr. 55 mit sitzender Dame, kniendem Ritter und
der Inschrift «la dich nit ruwen, mit ganzen truwen» existiert in
einer Zürcher Variante. Durch eine anzügliche Inschrift wird die
Antragsszene ins Ordinäre gezogen Roth Kaufmann 1994 (wie
Anm 10), 61

12 Wo sich die Szene nicht durch den Vergleich mit der lkonografi-
schen Tradition interpretieren lässt, versuche ich, die Kachel in
einen literarisch-kulturellen Kontext zu stellen. Das heisst, ich
zeige diejenigen literarischen Szenen auf, mit denen die Kachel
spontan assoziiert werden kann. Dabei uberlege ich mir durch den
Text-Bild-Vergleich, welche Grunde aus darstellerischer Sicht fur
oder gegen eine bestimmte Zuordnung sprechen. Es sei also dabei
belassen, die Argumente gegeneinander abzuwägen, ohne die
Kachel definitiv festzulegen Die Grundlage der Arbeit bilden
Typenzeichnungen des Archäologischen Dienstes. Die Kachelmotive
wurden aus verschiedenen, nicht passgenauen Fragmenten zeichnerisch

soweit als möglich rekonstruiert

283



Abb. 3: Adelhausen, Kloster St. Katharina. Sog. Maltererteppich,
Ausschnitt mit der Szene «Vergil im Korb». Adelhausen um 1310 bis
1320 (Freiburg i.B., Augustinermuseum Inv. Nr. 11508).

Götzendienst ein. Die beiden antiken Gelehrten Aristoteles

und Vergil werden durch ihre Liebe zum öffentlichen
Gespött.13

Die Geschichte Vergils
Die Geschichte Vergils erzählt, wie er, verliebt in eine
schöne Römerin, zum Gespött der Stadt wird, als er die
Dame zum heimlichen Stelldichein überredet. Die
Geschichteentspringtim 12. und 13. Jahrhundert einer mündlichen

Tradition und wird unter anderem in der 2. Hälfte
des 13. Jahrhunderts in der Weltchronik des Wieners
Jansen Enikel volkssprachlich festgehalten.14

Der verliebte Vergil bittet die Dame, ihm in der Nacht
einen Korb am Seil von ihrer Kemenate herunterzulassen
und ihn dann darin hochzuziehen. Um sich von seinem

Drängen zu befreien, tut sie, was er von ihr verlangt, aber:

«Niht fiirbaz si in uf zöch.
Si strict in zuo und liez in hangen.

Des morgens do es tagte,
den Roemern man do sagte,
daz der wis Virgilius
waer an ein turn erhangen sus.»13

Darstellungen Vergils
als Reflexe mittelalterlicher Literatur
Die Szene wurde im Mittelalter oft in Minnesklaven- oder

Weiberlistenzyklen dargestellt, z.B. auf dem so genannten
Maltererteppich des frühen 14. Jahrhunderts (Abb. 3). Die
Berner Kachel, die in der Mitte des 14. Jahrhunderts
entstanden ist, entspricht durchaus der traditionellen
Darstellung des Minnesklaven Vergil. Links erkennt man den

Oberkörper einer Frau zwischen den Zinnen eines Turmes.
Rechts vom Turm hängt ein Korb, in dem eine männliche

Figur sitzt. Das Seil läuft durch eine Umlenkrolle. Die
Dame hält das Ende des Seils. Die Darstellung auf der

Abb. 4: Herr Kristan von Hamle als «Vergil im Korb», Farbige Miniatur
der grossen Heidelberger Liederhandschrift, Folio 71 verso, um 1300.

Kachel unterscheidet sich von derjenigen auf dem Teppich
durch die Handstellung Virgils. Auf der Kachel hält er sich

am Korb fest, während er auf dem Teppich seine Hände
flehend der Angebeteten entgegenstreckt. Zudem hält die
Dame auf dem Teppich den Korb aus eigener Kraft. Diese
beiden Details könnte der Hersteller der Kachel wenn nicht
der eigenen Phantasie, dann einer andern Quelle entnommen

haben. Wie für die Gesteinburger Kacheln empfiehlt
sich ein Blick in den Codex Manesse. Die Miniatur des

Kristan von Hamle greift die Vergilikonografie auf
(Abb. 4). Hier sieht man ebenfalls links im Bild den Turm
mit der Dame, die mit Hilfe einer technischen Einrichtung
ihren Geliebten hochzieht, diesmal im Bottich. Der Sänger

13 Werner Wunderlich, Weibsbilder al Fresco, Konstanz 1996.
14 Leander Petzoldt, Virgilius Magus. Der Zauberer Virgil in der

literarischen Tradition der Mittelalters, in: U. Brunold-Bigler/
H. Bausinger (Hrsg.), Hören Sagen Lesen Lernen. Bausteine zu
einer Geschichte der kommunikativen Kultur. Festschrift für
R. Schenda zum 65. Geburtstag, Bern 1995,594-568. Auch:
Wunderlich 1996 (wie Anm. 13), 143-144.

15 Zitiert nach Wunderlich 1996 (wie Anm. 13), 143. Übersetzung:
«Sie zog ihn nicht weiter herauf. Sie band ihn fest und liess ihn
hängen. Als es am andern Morgen zu tagen begann, sagte man
sich unter den Römern, dass der weise Vergil an einem Turm
hänge.»

284



hält sich am Seil fest. Die Kachel erscheint also wie eine

Mischung der beiden wenige Jahrzehnte älteren

Virgildarstellungen.

Für die Berner Kachel kann weder ein direkter Bezug zu
einer andern Vergilszene noch zu einer bestimmten schriftlichen

Manifestierung der Geschichte hergestellt werden.
Wohl aber kann sie aufgrund des Vergleichs mit Text und

Bild als Darstellung Vergils identifiziert werden. Der Stoff
war weit verbreitet und folglich äusserst beliebt. Man darf
also annehmen, dass der Modelschneider zur Herstellung
des Motivs gar keine bestimmte Vorlage benötigte, da das

Wissen um den Stoff und seine Darstellung mittelalterliches

Allgemeinwissen war. Somit sind sowohl die Kachel
als auch der Text Ausdruck desselben Stoffguts, ohne dass

man eine direkte Beeinflussung der Kachel durch den Text
annehmen kann. Deshalb ist es meines Erachtens richtig,
von Reflexen mittelalterlicher Literatur zu sprechen.
Reflexe sind es insofern, als mündlich tradierter Erzählstoff
sich sowohl bildlich manifestiert wie auch in Werken der

Literatur niederschlägt. Der Bezug der Kachel zum Text
besteht darin, dass das Bild ohne Kenntnis der Geschichte
nicht verstehbar ist. Diese kennen wir heute aber nur noch
dank ihrer literarischen Bearbeitung. Der mittelalterliche
Betrachter hingegen kannte sie eher aus der mündlichen
Überlieferung.

2. Eine Kranzkachel mit Tierdarstellungen

Tierkämpfe oder Tierfabel?
Auf der zweiten Kachel, deren Inhalt sich nur mit Hilfe der

Literatur deuten lässt, sind mit grosser Wahrscheinlichkeit
Tierfabeln dargestellt (Abb. 5). Es handelt sich um eine

Kranzkachel, die in Aarberg gefunden wurde und in die
zweite Hälfte des 14. Jahrhunderts datiert wird.16 Der
Kachelrahmen mit dem Köpfchen ist vom Inhalt unabhängig

und rein dekorativ. In der Spitze des Blattes erkennt

man zwei Vögel links und rechts von etwas, das sich als

Nest interpretieren lässt. Der eine Vogel ist etwas grösser.
In der Mitte sind ein Fuchs und ein Vogel zu sehen, und

unten links ist ein Löwe dargestellt. Das letzte Tier könnte
ein missratenes Einhorn oder vielleicht ein Elefant sein.

Die mittelalterlichen Darstellungen dieser exotischen

Tiere sind aus nachvollziehbaren Gründen zuweilen recht

eigenartig.

Aufgrund der Anordnung der Tiere - sie stehen sich je
gegenüber - stellt sich als erstes die Frage, ob es sich um
drei Tierkämpfe handelt. Vor allem in kirchlichem Kontext

waren die christologisch gedeuteten Tierkampfszenen
weit verbreitet. Gerade auf Ofenkacheln sind christliche

Tierdarstellungen, wie etwa der Pelikan, der sich zur

Ernährung der Jungen die Brust aufreisst, oder der Löwe,
welcher die totgeborenen Jungen mit seinem Gebrüll zum
Leben erweckt, ebenfalls sehr beliebt.17 Ebenso nimmt

man an, dass verschiedene Tiermotive am Ofen zu

Tierkämpfen arrangiert waren. So konnten etwa eine Kachel

Abb 5. Dreieckige, grün glasierte Kranzkachel mit sechs Tieren
2. Hälfte 14 Jahrhundert Rekonstiuierte Zeichnung anhand mehrerer,
im Brand verfoimter Fragmente und Foto einer fragmentarisch
zusammengesetzten Kachel Fundort Stadtplatz Aarberg (Kat. 95)
Identische Kacheln stammen aus Wangen an der Aare und aus Solothurn

16 Eva Roth Heege, Die Funde vom Stadtplatz in Aarberg, m diesem
Band, Kat. 95.

17 Roth Kaufmann 1994 (wie Anm. 10), 155-163.

285



mit Löwenmotiv und eine mit Drachenmotiv bei
entsprechender Ausrichtung der Tiere einen Kampf darstellen.
Somit ist es durchaus denkbar, dass in der Aarberger
Kranzkachel drei Tierkämpfe dargestellt sind. Aber mit
Ausnahme des Löwen handelt es sich bei den Tieren der
Kachel nicht um die typische Tierkampfbesetzung, wo oft
Fabelwesen wie der Greif, Kentaur oder eben Drache als

Personifizierung des Bösen gegen den durch den Löwen
symbolisierten Christus kämpfen. Das mittlere Tierpaar,
der Fuchs und der Vogel, erinnert eher an die Fabel vom
Fuchs und dem Raben Aesops.

Eine Berner Fabelsammlung als mögliche Vorlage?
Das Personal von Fabeln besteht in der Regel aus zwei
verschiedenen Tieren. Daher ist es wahrscheinlich, dass

die drei Tierpaare je eine Fabel darstellen. Fabeln waren im
Mittelalter sehr beliebt, und die Fabel vom eitlen Raben,
der seinen Käse an den schlauen Fuchs verliert, war schon
damals verbreitet.18 Hier stellt sich einzig die Frage, die

freilich nicht beantwortet werden kann, ob das mittlere
Tierpaar vielleicht die im Mittelalter ebenfalls beliebte
Fabel vom Fuchs und dem Adler darstellen könnte. In
dieser Geschichte stiehlt ein Adler die Jungen des Fuchses

für seine Brut. Der schlaue Fuchs aber räuchert den Horst
des Adlers aus und zwingt diesen, die jungen Füchse

zurückzugeben.

Da die beiden Vögel in der Spitze der Kachel nicht
eindeutig zu erkennen sind, gestaltet sich die Zuordnung
dieser Fabel - so es denn eine Fabel ist - noch schwieriger.
Das Mittelalter kennt eine reiche Tradition der

Fabelsammlung, sowohl in Latein wie in der Volkssprache. Eine
dieser volkssprachlichen Sammlungen entstand, vermutlich

als Übersetzung von lateinischen Fabeln in der
1. Hälfte des 14. Jahrhunderts, in Bern. Es ist derEdel Stein
des Berner Dominikaners Ulrich Boner. Dieses Buch war
zu seiner Zeit äusserst beliebt.19 Nebst den beiden Fabeln

von Fuchs und Rabe sowie von Fuchs und Adler, die von
ihrem Personal her beide auf das mittlere Tierpaar zutreffen,

findet sich auch eine passende für das Vögelpaar. Ein
Sperber lässt die Nachtigall mit dem Versprechen, ihr
Junges zu verschonen, ein Lied singen, aber er hält sein

Versprechen nicht. Später endet der Unbarmherzige auf
der Leimrute. Diese Fabel existiert auch in Variationen der

Vögel wie Nachtigall und Habicht oder Taube und Rabe.

Das letzte Paar bereitet, vor allem wegen des rechten

Tieres, am meisten Probleme. Ist es ein Einhorn, so stellt
das Paar keine Fabel dar. Das Einhorn taucht in Fabeln
selten auf. Mit einem Löwen kommt es meines Wissens gar
nicht vor. Hingegen sind Löwe und Einhorn im allegorischen

Tierkampf beliebtes Kachelmotiv des 15. Jahrhunderts.

Es ist daher nicht auszuschliessen, dass dieses
unterste Paar der Aarberger Kachel tatsächlich einen
Tierkampf darstellt. Wenn es sich aber auch hier um die

Darstellung einer Fabel handeln sollte, dann ist es

wahrscheinlich, dass das rechte Tier einen Elefanten darstellt,
denn es existiert eine Fabel mit den entsprechenden Tieren.

Die Fabel ist eine Aesop-Fabel und somit nicht eindeutig
mittelalterlich. Aesop ist dem Mittelalter aber durchaus ein

Begriff, wie auch Vergil und Ovid, so dass zumindest die

Möglichkeit eines Bezugs von Kachel und Fabel besteht.
In dieser Fabel schämt sich ein Löwe seiner Feigheit, weil
er sich vor dem Hahn fürchtet. Als er auf einen Elefanten
trifft, der mit seinen Ohren fächelt, weil er Angst hat, eine
Mücke könnte sich in seine Ohren verirren, dünkt sich der
Löwe geradezu mutig.20

Ein direkter Bezug zwischen Boners Buch und der Aarberger

Kachel kann nicht nachgewiesen werden, obwohl die
zeitliche und geografische Nähe von Buch und Kachel
durchaus dazu verführen könnte. Aufgrund der weiten
schriftlichen Verbreitung darf man eine mündliche Tradition

der Fabeln annehmen. Wie im Falle Vergils ist der Text
möglicherweise lediglich eine andere Manifestation
desselben Kulturguts. Auch hier kann ein allfälliger Sinn der

Darstellung nur dank des Textes überhaupt ermittelt werden.

In diesem Fall darf die zeitliche und geografische
Nähe von Text und Keramik aber als Indiz dafür gewertet
werden, dass es sich wenigstens bei den beiden oberen

Tierpaaren der Kachel tatsächlich um Fabeldarstellungen
und nicht um Tierkampfszenen handelt. Boners Edel Stein
ist ein Beleg dafür, dass Fabeln zur Entstehungszeit
möglicherweise sogar am Entstehungsort der Kachel, so sich
denn Aarberg in den lokalen Berner Kontext einbetten
lässt, bekannt und beliebt waren.

3. Eine Trinkszene

Die Minnetrankszene aus Tristan?
Das letzte der hier behandelten Kachelmotive stellt eine
Trinkszene dar (Abb. 6). Links im Bild steht ein Ritter im
kurzen Wams mit einem Dolch am Gurt. Rechts steht eine

Dame, die in der einen Hand einen Krug hält, mit der
andern reicht sie dem Ritter einen Becher. Zwischen dem
Paar steht am Boden ein Pflanzenornament.

Bei den erwähnten Ofenkacheln hat sich mit einiger Plau-
sibilität gezeigt, dass in Bern erzählte literarische Stoffe
dargestellt sind. Dies ist hier zwar schwieriger, aber gerade

aufgrund der bisherigen Ergebnisse können wir auch für
die vorliegende Ofenkachel eine Interpretation in dieser

Richtung suchen. Die Trinkszene der europäischen Literatur

des Mittelalters schlechthin ist: die Minnetrankszene
im Tristan.

18 Vgl. G. Dicke/K. Grubmüller, Die Fabeln des Mittelalters und der
frühen Neuzeit. Ein Katalog der deutschen Versionen und ihrer
lateinischen Entsprechungen (Münstersche Mittelalter-Schriften
60), München 1987.

19 Vgl. R. Gottschick, Über Boners Fabeln, Charlottenburg 1886.
Auch: G.F. Benecke, Der Edel Stein getichtet von Bonerius, Berlin
1816.

20 Harry Schnur, Fabeln der Antike (Sammlung Tusculum), Düssel¬

dorf/Zürich 31997, 113.

286



Doch ist auch hier äusserste Vorsicht geboten: Die Darstellung

auf der Ofenkachel lässt sich nämlich der
Minnetrankszene nicht eindeutig zuordnen. Die Kachel ist nicht,
wie zum Teil auf Wandbildern und Teppichen üblich, mit
Namen beschriftet. Im Übrigen sind andere Kacheln der

Zeit, die auf einen Tristan-Zyklus hindeuten könnten, nicht
bekannt. Wir wissen also nicht, ob der Besitzer des Ofens
Grund gehabt hätte, den Tristan darzustellen. Es ist nicht
einmal bekannt, wo und mit welchen andern Motiven die
Kachel auf einem Ofen angebracht war. Einen schwachen

Anhaltspunkt liefert einzig die Vergilkachel, die am selben
Ort gefunden wurde und aus derselben Zeit stammt. Es ist
also nur möglich, die verschiedenen Argumente für und
wider die These nebeneinander zu stellen. Eine definitive
Zuordnung muss unterbleiben.

Für die Deutung als Minnetrankszene spricht meines
Erachtens, dass sie eine der Kernszenen des Tristan-Stoffes
ist. Sie löst die ehebrecherische Liebe zwischen Tristan
und Isolde aus. Auch war der Stoff sehr beliebt und wurde
auf zahlreichen Objekten der Klein-, Textil- und Wandkunst

sowohl in Zyklen als auch in Einzelszenen dargestellt.

Aus dem 13. Jahrhundert ist sogar ein Zyklus bemalter

Fliesen bekannt.21

Gegen die Deutung als Minnetrankszene spricht aber
gerade, dass alle bekannten Bildzeugnisse dieser Szene in

Zyklen eingebunden sind. Als Einzelszene gerinnt der
Stoff üblicherweise in der Baumgartenszene, die dann das

Ganze vertritt.22

Gottfrieds Text und das Pflanzenornament
Das Pflanzenornament auf der Kachel bereitet Probleme
bei einer Deutung als Minnetrankszene. Wenn es tatsächlich

eine Pflanze ist, spielt die Szene an Land. Üblicherweise

wird die Minnetrankepisode aber auf einem Schiff
dargestellt (Abb. 7).

Allerdings ist der Text Gottfrieds von Strassburg in dieser
Sache nicht eindeutig: Das Unglück geschieht während
eines Reiseunterbruchs im Hafen, weil Isoldes Magd
Brangäne abwesend ist. Die Damen sind an die Anstrengungen

der Schiffsreise nicht gewöhnt, und sie kommen
davon in «ungewonliche not». Tristan ordnet daher eine

Ruhepause auf Land an: «Man kam in einen Hafen, und die
meisten gingen von Bord, um an Land spazierenzugehen.

Sogleich ging Tristan, um zu begrüssen und anzuschauen

seine strahlend schöne Herrin. Und als er sich zu ihr setzte

und sie dies und jenes redeten über ihrer beider Angelegenheiten,

bat er, man möge ihm etwas zu trinken bringen. Es

war aber niemand da - neben der Königin - ausser einigen
jungen Hofdamen, von denen eine sagte: <Seht, hier ist
Wein in diesem kleinen Gefäss.> Nein, es war kein Wein,
wenn es ihm auch glich. Es war das dauernde Leid, die

endlose Herzensqual, an der sie beide sterben sollten. Das

aber wusste sie nicht. Sie stand auf und ging gleich hin, wo
der Trank und das Glas aufbewahrt und verborgen waren.
Sie gab es ihrem Kapitän, Tristan, und der bot es zuerst

Abb. 6: «Trinkszene», gelb glasierte Ofenkachel, gefunden am
Waisenhausplatz in Bern 1955/56. Zeitstellung: Mitte des 14. Jahrhunderts
(BHMInv. Nr. 34833,34834. Roth Kaufmann 1994 [wieAnm. 10],Kat.
Nr. 43).

Abb. 7: Tristan und Isolde trinken den Minnetrank. In: Gottfried von
Strassburg, «Tristan und Isolt» mit der Fortsetzung des Ulrich von
Türheim, Historisches Archiv der Stadt Köln W*88. Pergament, 1323.

Isolde an. Sie trank widerwillig und erst nach einiger Zeit
und gab es dann Tristan, der davon trank. Sie beide glaubten,

es sei Wein.»23

21 Norbert H. Ott, Katalog der Tristan-Bildzeugnisse, in: Hella Früh¬
morgen-Voss, Text und Illustration im Mittelalter. Aufsätze zu den
Wechselbeziehungen zwischen Literatur und bildender Kunst,
München 1975, 140-175, insbesondere 146.

22 Ott 1975 (wieAnm. 21), 140-175 sowie Anhang der Abbildungen.
Siehe auch die Abbildungen in: Ott 1982 (wie Anm. 6), 194-240.

23 Tristan Vs. 11 648-11 665. Zitiert nach der Übersetzung von
Rüdiger Krohn, in: Gottfried von Strassburg. Tristan Bd. 2 (Univer-
sal-Bibliothek 4472), Stuttgart 51996, 109-110.

287



Tristan und Isolde sind also allein auf dem Schiff geblieben,

aber nicht auf hoher See. Ein anderes Detail spricht
gegen eine Zuordnung der Kachel. Im Text bietet Tristan
den Trank Isolde an, und sie gibt ihn dann lediglich zurück.

Darstellungen des Tristan-Stoffes
Zu bedenken ist, dass Gottfrieds Tristan eine Bearbeitung
des Stoffes nebst anderen ist, wenn auch vielleicht geogra-
fisch gesehen diejenige, die am nächsten von Bern entstanden

sein dürfte. Es ist aber eher unwahrscheinlich, dass der
Modelschneider oder sein Auftraggeber gerade Gottfrieds
Text zur Hand hatte. Liegt hier also vielleicht aufgrund der

gestalterischen Möglichkeiten des Künstlers und des
Mediums eine der durchaus vorkommenden künstlerischen

Abweichungen von Text und Tradition vor?24 Auf dem so

genannten Forrer-Kästchen ist die Minnetrankszene nach

Hella Frühmoren-Voss mit der ersten Umarmung des Paares

zusammengefasst dargestellt.25 Die Unglücklichen
liegen im Bett und erhalten den Trank von einer Magd
gereicht. Die Szene spielt in einem Palast und nicht auf
dem Schiff. Rüdiger Krohn interpretiert die Darstellung
daher anders: Er meint, Brangäne bringe Isolde und Marke
den letzten Rest des Trankes ans eheliche Lager.26 Immerhin

scheint die Szene aus dem Tristan zu sein. Wenn aber
der Formschneider der Kachel das Schiff vielleicht aus

Platzgründen weggelassen hätte, warum hätte er dann die
Pflanze eingefügt, wo doch die traditionelle Darstellung
eindeutig das Schiff einbezieht?

Eine mögliche Antwort könnte ein Blick in den Codex
Manesse liefern. Hier finden wir bei von Bucheim
Anklänge an den Minnetrank des Tristan (Abb. 8). Sängerund
Dame sitzen unter einem blühenden Baum. Vor ihnen
musiziert ein Knappe. Der Dichter reicht seiner Herrin
einen Becher. Der gereichte Wein symbolisiert die
zwingende Kraft der Minne.27 Das Bild arbeitet ganz
offensichtlich mit dem Tristanwissen des Publikums.

Vergleicht man die Kachel mit der Miniatur in der Manessischen

Liederhandschrift und der Minnetrankdarstellung
in der Pergamenthandschrift28, so erscheint die Kachel wie
ein Kompromiss der beiden andern Darstellungen. Wie in
der Tristandarstellung stehen auf der Kachel beide Figuren.

Die Dame ist ebenfalls rechts, und sie hat eine ähnliche

Kopfbedeckung wie auf der Zeichnung. Hingegen ist es

auf der Kachel die Dame als rechte Figur, die wie auf der

Miniatur den Becher reicht. Das Pflanzenornament steht

etwa dort, wo in der Miniatur der Knappe sitzt, als wären
der Baum und der Knappe darin verschmolzen.

Abb. 8: Von Bucheim reicht seiner Dame einen Becher, Farbige Miniatur

der grossen Heidelberger Liederhandschrift, Folio 271 recto, um
1300.

stellen, ob die Samsonkachel allenfalls Argument genug
wäre, die Trinkszene als Minnesklavendarstellung des

Tristan zu interpretieren. Samson ist wie Vergil ein Minnesklave.

Meistens aber wird Samson als Minnesklave in den

Armen Dalilas schlafend dargestellt. Auf dem Malterer-
Teppich ist er jedoch - ähnlich der Kachel - den Löwen
bezwingend dargestellt. Mit Samson und Vergil sind auf
Berner Kacheln zwei Figuren dargestellt, welche in die
Reihe der Minnesklaven gehören. Das Thema scheint also
in Bern um die Mitte des 14. Jahrhunderts bekannt und
beliebt gewesen zu sein.

Tristan ist ebenfalls als Minnesklave bekannt. Minnesklave

ist er aufgrund der Wirkung des Minnetrankes. Allerdings

wird auch in diesem Fall eher die Baumgartenszene

Eine Genreszene

Diese Argumente reichen allesamt nicht für eine Bestimmung

der Kachel als Darstellung der Minnetrankszene des

Tristan. Dennoch gilt es, ein weiteres Argument zu diskutieren.

Die Kachel stammt aus derselben Fundstelle wie
die Vergilkachel. Aus der gleichen Zeit, wenn auch aus
anderer Fundstelle, kennt man in Bern einen Samson, der

mit dem Löwen kämpft. Man darf sich nun die Frage

24 Vgl. Ott 1982 (wie Anm. 6), 227.
25 Frühmorgen-Voss 1975 (wie Anm. 21), 120.
26 Vgl. Gottfried von Strassburg, Tristan Bd. 3. Kommentar, Stuttgart

41995,372.
27 Ingo F. Walther, Codex Manesse. Die Miniaturen der Grossen

Heidelberger Liederhandschrift, Frankfurt 41989, 186.
28 Gottfried von Strassburg, «Tristan und Isolt» mit der Fortsetzung

des Ulrich von Türheim, Historisches Archiv der Stadt Köln, W*88.
Pergament, 1323.

288



dargestellt.29 Solange also keine zweite Kachel derselben

Entstehungszeit gefunden wird, die mitTituli oder Spruchband

versehen wäre, kann die Kachel nicht der
Minnetrankszene des Tristan zugeschrieben werden. Man kann
sie weder als Teil eines Zyklus noch als Minnesklavendarstellung

und erst recht nicht als Stellvertreter für den

ganzen Stoffes bestimmen. Hingegen darf man annehmen,

dass es sich mit grosser Wahrscheinlichkeit um eine
Genreszene handelt, die mit dem Tristanwissen des

Betrachters rechnet. Immerhin ist vom Tristanstoff eine

breite mündliche, schriftliche und bildliche Rezeption
bekannt.

Die Johannisminne
Wie die Manesseminiatur zeigt, hat es mit dem
gemeinschaftlichen Trinken eines Trunkes besondere Bewandtnis
auf sich. Auch der Minnetrank im Tristan ist Ausdruck
eines Glaubens an die verbindende Wirkung von
Trinkritualen. So ist zum Beispiel seit dem 12. Jahrhundert das

Trinken der Johannisminne als höfische Sitte belegt. Die
Johannisminne ist ein Abschiedstrunk, der dem abreisenden

Gast oder Geliebten gereicht wird.30 In der Minnerede
Das Kloster der Minne, die vermutlich vor der Mitte des

14. Jahrhunderts im süddeutsch-allemannischen Raum

entstand, ist der Brauch der Johannisminne literarisch
festgehalten:31
Als der Ritter von der Geliebten Abschied nimmt, bietet sie

ihm das Trinken des «sant Johans segen» an. Die Dame

schickt ihre Magd, guten Wein zu holen, und nimmt dieser

den gefüllten goldenen Becher ab, um ihn dem Ritter zu

reichen. Sie spricht:

«'gesell, trinck mit mir,
als ich sin wal gunne dir,
trinck sant Johans minne,
und hab in dinem sinne
der Drier Konig namen,
daz wir frölich zesamen
schier komen müsen»32

Die Szene der Kachel entspricht der des Textes ziemlich

genau. Sie spielt im Freien; der Wein wird von der Dame

gereicht. Man vermutet, dass der Text als eine der ersten

Minnereden wenige Jahrzehnte vor der Kachel in der Nähe

von Konstanz entstanden ist. Trotz der zeitlichen und

geografischen Nähe von Text und Kachel dient auch dieses

literarische Produkt lediglich der Einbettung des Kachelmotivs

in einen kulturellen Kontext.

Was bleibt?
Der Kontext der Kachel - dies lässt sich mit einiger
Sicherheit behaupten - ist höfisch, und das Thema der

Kachel ist die Minne. Es ist eher unwahrscheinlich, dass

auf der Kachel die Minnetrankszene des Tristan dargestellt

ist, auch wenn es sich bei dieser Szene aus heutiger Sicht

um die Kernszene des Stoffes handelt. Es lässt sich auch

nicht sagen, ob auf der Kachel der Brauch des Minnetrinkens

dargestellt ist, oder ob der Modelschnitzer die Miniatur

der Manessichen Liederhandschrift gekannt hat. Aber

man darf annehmen, dass dort, wo Mann und Frau gemeinsam

trinken, die Liebe mitgemeint ist. Man darf ferner

auch annehmen, dass sich etliche der angesprochenen
Betrachter an den Tristanstoff oder an den Abschiedstrunk
mit liebesmagischer Wirkung erinnert sahen.

III. Schlussbetrachtung

Die Hauptschwierigkeit bei der Bestimmung von
Ofenkachelmotiven des 14. Jahrhunderts ist die Isoliertheit
der einzelnen Kachelfragmente. Während in Zyklen der
Wandmalerei, auf Teppichstickereinen oder in der
Elfenbeinschnitzerei meistens mehrere Szenen erhalten und
vielleicht sogar mit Tituli versehen sind, kennt man von
Kachelöfen nur einzelne isolierte Motive. Durch die se-

rienmässige Produktion der Kacheln Hessen sie sich auch
mit verschiedenen Themen ohne bestimmte Darstellungsabsicht

kombinieren. So wäre es denkbar, dass ein
Modelschnitzer zwar einen gesamten Minnesklavenzyklus
konzipierte, der Käufer hingegen bloss ein einzelnes Sklavenmotiv

auswählte und dieses mit anderen Minneszenen
kombinierte. Ebenfalls vorstellbar ist, dass der
Modelschneider sich von der zyklischen Darstellung eines
literarischen Stoffes inspirieren liess, die einzelnen Bilder aber

zu Genreszenen umformte, die er für verschiedene Öfen

verwenden konnte.

Der Bezug von Kachelmotiven zu literarischen Stoffen
der Zeit lässt sich allenfalls indirekt und nicht verbindlich
feststellen. Denn im Vergleich mit ähnlichen Motiven der

Wandmalerei, Teppich-, Buch- oder Kleinkunst, die zum
Teil einen verschriftlichten Erzählstoff illustrieren oder
darstellen, kann die Darstellung auf der Kachel im Lichte
eines literarischen Erzeugnisses betrachtet werden. Durch
die Kenntnis des Textes erhellt sich ein möglicherweise
beabsichtigter Sinn der Kacheldarstellung, ohne dass ein
direkter Bezug zwischen Kachel und Text, ja nicht einmal
zwischen der Kachel und dem erzählten Stoff vermutet
werden muss. Insofern finden sich Reflexe mittelalterlicher

Literatur aufzeitgenössischen Ofenkacheln, die in die
Kultur ihrer Zeit eingebettet sind und von herausragenden
Kunstwerken verschiedener Gattungen beleuchtet werden.

Eine dieser Kunstgattungen ist die Literatur und ihr
zum grösseren Teil mündlich tradierter Fundus an Stoffen
und Vorstellungen, von denen sich die bildenden Künste
von jeher inspirieren Hessen.

29 Frühmorgen-Voss 1975 (wie Anm. 21), Frontispiz.
30 Hanns Bächtold-Stäubli, Handwörterbuch des deutschen Aber¬

glaubens Bd. 4, Berlin 1931, 746.
31 Maria Schierling, «Das Kloster der Minne». Edition und Unter¬

suchung (Göppinger Arbeiten zur Germanistik), Göppingen 1980,
261.

32 Kloster der Minne Vs. 1800-1819. Zitiert nach Schierling 1980
(wie Anm. 31). «Liebster, trink mit mir, wie ich es dir wohl gewähre,
trink des Heiligen Johanns Minne, auf dass wir in deinem Sinn und
der drei Könige Namen fröhlich wieder zusammen kommen
werden.»

289




	Reflexe mittelalterlicher Literatur auf Ofenkacheln aus Bern und Aarberg

