Zeitschrift: Archaologie im Kanton Bern : Fundberichte und Aufsatze = Archéologie
dans le canton de Berne : chronique archéologique et textes

Herausgeber: Archaologischer Dienst des Kantons Bern

Band: 5A/5B (2004)

Artikel: Reflexe mittelalterlicher Literatur auf Ofenkacheln aus Bern und
Aarberg

Autor: Jones, Naomi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-726479

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-726479
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Reflexe mittelalterlicher Literatur auf Ofenkacheln

aus Bern und Aarberg

Naomi Jones

Die Kachelfunde vom Stadtplatz in Aarberg erméoglichen
Rekonstruktionen von Idealbildern mittelalterlicher Ka-
chelofen.! Dabei stellt sich die Frage nach den Bildinhal-
ten der einzelnen Motive, janach den Bildprogrammen der
Kachelofen. Wihrend sich sakrale Inhalte kunsthistorisch
geschulten Archéologinnen und Archédologen relativ rasch
erschliessen, féllt die Deutung profaner Motive, die viel-
leicht von literarischen Stoffen oder Texten inspiriert sind,
ungleich schwerer. Aus diesem Grund soll hier von litera-
turwissenschaftlicher Seite her versucht werden, die Gren-
zen und Moglichkeiten der Deutung profaner Bildinhalte
aufzuzeigen.?Dies geschieht anhand dreier Kachelmotive,
die aus Funden aus Bern und Aarberg iiberliefert sind.

I. Einleitung

Die Erec-Krone

Eine goldene Krone? aus dem zweiten Viertel des 13. Jahr-
hunderts, auf welcher der Erec dargestellt ist, gehort zu
den friihesten Darstellungen von rein weltlichen und in
der deutschen Volkssprache bekannten hofischen Er-
ziihlstoffen in der Kleinkunst. Nach seiner Hauptfigur
Erec ist der erste Artusroman Chrétien de Troyes bezie-
hungsweise seine deutsche Bearbeitung durch Hartmann
von Aue benannt. Auch in der Wandmalerei nimmt die
Darstellung von héfischen Erzdhlungen im deutschen
Sprachraum ihren Anfang mit einem Artusstoff. Auf
der Burg Rodenegg bei Brixen wurde zu Beginn des
13. Jahrhunderts der erste Teil des /wein dargestellt. Die-
se Geschichte geht ebenfalls auf einen Roman Chrétiens
und seine Bearbeitung durch Hartmann zurtick.

Wird profaner Erzéhlstoff in ein anderes Medium iibertra-
gen, so passt man ihn dem Anlass, dem Medium und dem
Tridgermaterial an. Wie im Iwein-Zyklus ist auch auf dem
Erec-Diadem nur das erste Abenteuer, nimlich die Braut-
werbung des Titelhelden, erzéhlt (Abb. 1). Dies liegt zum
Teil am engen zur Verfiigung stehenden Raum. Der Kiinst-
ler ist gezwungen, eine Kurzfassung des Stoffes so klar
darzustellen, dass die Herkunft eindeutig identifizierbar
bleibt. Gerade bei Stoffen des Artusromans, dessen Struk-
tur sich durch die Doppelung auszeichnet, eignet sich die
Darstellung der Initialaventiure als pars pro toto: Der
Titelheld des Artusromans erlangt in einem ersten Kursus
eher durch Zufall Erfolg, Gliick und Ehre in Form einer
geliebten Gattin und der Herrschaft iiber ihr Land. Es folgt
die Krise. Der noch jugendliche Ritter ist seiner neuen
Rolle und seinen Pflichten nicht gewachsen. Er wird von
Land und Frau getrennt und muss sich in einem zweiten

1 Vgl. den Aufsatz: Eva Roth Heege, Die Funde vom Stadtplatz in
Aarberg, in diesem Band S. 103-172.

2 Naomi Jones, Die Burg des Biirgers. Das ikonografische Programm
eines spitmittelalterlichen Kachelofens. Unpubl. Seminararbeit im
Fach Altere deutsche Literatur, Bern 1999.

3 Vgl. Joanna Miihlemann, Erec auf dem Krakauer Kronenkreuz —
Iwein auf Rodenegg. Zur Rezeption des Artusromans in Gold-
schmiedekunst und Wandmalerei, in: E.C. Lutz/J. Thali/R. Wetzel
(Hrsg.), Literatur und Wandmalerei 1. Erscheinungsformen hofi-
scher Kultur und ihre Triiger im Mittelalter. Freiburger Colloqui-
um 1998, Tiibingen 2002, 199-254. Auch: Michael Curschmann,
Wort—Schrift—Bild. Zum Verhiltnis von volkssprachigem Schrift-
tum und bildender Kunst vom 12. bis zum 16. Jahrhundert, in:
W. Haug (Hrsg.), Mittelalter und friihe Neuzeit. Uberginge, Um-
briiche und Neuansitze, Tiibingen 1999, 367-470.

Abb. 1: Erec (rechts) fiihrt seine Braut Enite mit dem Sperber an f:len Artushof. Enite triigt den Sperber, den Erec im ersten Abenteuer als Preis fiir
ihre Schonheit erkimpft hat. Detailansicht der Erec-Krone, 2. Viertel des 13. Jahrhunderts. Kronenkreuz in Krakau, Schatz des Waweldoms.

281



Kursus die notigen Fahigkeiten erwerben, um Land und
Gattin zuriickzugewinnen.

Die Erec-Krone wurde vermutlich fiir die Hochzeit der
ungarischen Konigstochter Kunigunde (Tochter Belas I'V.
von Ungarn) angefertigt.* Zu diesem Anlass passt der erste
Teil der Erec-Geschichte wesentlich besser als die
Bussfahrt aufgrund der allzu ausschliesslich gelebten Lie-
be. Der zweite Teil des Stoffes ist impliziert; er erinnert so
indirekt an die Gefahr der iiberméssigen Liebe und an die
Rollen und Pflichten der Gatten, insbesondere der Gattin.
Denn nachdem der junge Artusritter Erec die verarmte,
aber wunderschone Enite als seine Braut heimgefiihrt und
geheiratet hat, verliebt er sich derart in sie, dass er seine
gesellschaftlichen Pflichten vernachldssigt. Als er durch
Enite vernimmt, dass am Hof mittlerweile iiber seinen
Ehrverlust gesprochen wird, bricht er mit ihr, die nach
mittelalterlichem Verstidndnis mitschuldig ist, zur Aben-
teuerfahrt und somit zur Wiederherstellung der ritterlichen
Ehre auf. Auf dieser entbehrungsreichen Reise hat sich
Enite als absolut treuliebende und aufopfernde Gattin zu
bewihren. Erec hingegen muss die harmonische Verbin-
dung von Liebe und Rittertum in der Ehe lernen, bevor das
Paar gemeinsam Erecs Erbe als Konig antreten darf.

Zur Gestaltung des literarischen Stoffes

in der bildenden Kunst

Der bildende Kiinstler setzt sich aktiv mit dem Stoff, den
er nacherzihlt, auseinander und gestaltet ihn. Durch die
Umsetzung ins neue Medium ist er gezwungen, den Stoff
zu komprimieren und Akzente zu setzen. Diese konnen
andere als diejenigen des Textes sein, der moglicherweise
als Vorlage gedient hat. Naheliegenderweise ignoriert die
bildliche Darstellung die Komplexitit des Textes zu Guns-
ten der Typik des Geschehens. Es ist zu bedenken, dass der
Kiinstler in erster Linie den Stoff und nicht den konkreten
Text rezipiert, zumal oft verschiedene literarische Bear-
beitungen eines Stoffes vorliegen. So weist Andrea Gott-
dang’ nach, dass der Runkelsteiner Tristan-Zyklus aus
dem beginnenden 15. Jahrhundert gewissermassen eine
eigene Fassung des Tristanstoffs im Medium der Wandma-
lerei darstellt, die sich zwar zum Teil am Tristrant des
Eilhart von Oberg und zum Teil am Tristan Gottfrieds von
Strassburg orientiert, diese beiden Textquellen jedoch den
eigenen Zielen und Gestaltungsmitteln unterordnet.

Mit der schriftlichen Verfestigung der Stoffe kommt es im
14. Jahrhundert, der Bliitezeit der bildlich umgesetzten
Literatur, vermehrt zur Darstellung von einzelnen, den
ganzen Stoff reprasentierenden Szenen, z.B. der Baumgar-
tenszene des Tristan, wo Konig Marke sich im Baum beim
heimlichen Treffpunkt von Tristan und Isolde versteckt,
um das Paar zu ertappen. Tristan sieht jedoch Markes
Spiegelbild im Wasser der Quelle. Dadurch entgehen die
Liebenden der Falle und tduschen stattdessen den Konig.
Diese Bildzeugnisse von zu Einzelszenen geronnenen
Stoffen, so Norbert H. Ott®, sind aber nicht exakte Kurzfas-
sungen des Textes und folgen eigenen Gestaltungsprinzi-

282

pien, z.B. mit Ankldngen an den Siindenfall in der Baum-
gartenszene des Tristan. Wie die Zyklen konnen sie auch
vom Text abweichen. Dafiir sind sie in ihrer ikonographi-
schen Tradition relativ fest und im gestischen Detail ge-
nau. Der Vorteil dieser in einzelnen Szenen kondensierten
Stoffe ist ihre Kombinierbarkeit mit anderen Stoffen. Je
nach Kontext kann durch die Zusammenstellung von be-
stimmten Geschichten eine neue Aussage erzielt werden.
Oft werden Tristan und Iwein zusammen mit Samson,
Vergil und Aristoteles in Minnesklavenzyklen dargestellt,
die den Betrachter vor der List des Weibes warnen sollen.
Der Literatur entlehnte Einzelszenen werden ihres narrati-
ven Zusammenhangs entledigt. In einem neuen Kontext
beleuchten sie einander jedoch gegenseitig und sind Teil
einer andern, neuen Erzédhlung.” Allerdings besteht bei
solchen komprimierten Darstellungen ein grosses Poten-
zial zur Verselbstidndigung des Inhalts. Der Text-Sinnge-
halt geht mit der Zeit verloren, die Szene wird zur Genre-
szene.

Der Kachelofen als Medium fiir narrative Themen

Vor allem im 14. Jahrhundert — mit der Entwicklung der
reliefierten Blattkachel — schldgt sich die Vorliebe fiir die
Darstellung erzéhlender Szenen auch in der Ofenkeramik
nieder. Es gibt in dieser Zeit auf Ofenkacheln eine grosse
Anzahl narrativer Szenen. Hofische Themen wie Liebes-
paare, Tanz- und Turnierszenen sind nebst Tieren als
Kachelmotive vorherrschend. Gerade bei den Liebes-,
Tanz- und Turnierszenen ist es denkbar, dass es sich um
Genreszenen handelt, welche urspriinglich einen be-
stimmten Stoff reprisentierten oder vielleicht sogar Teil
eines Zyklus waren.

Einer der wenigen integral bekannten Schweizer Ofen, ein
Kachelofen der Gestelnburg im Wallis, stellt mit grosser
Wahrscheinlichkeit ein hofisches Fest mit Turnier und
Tanz in gotischer Architektur im bliihenden Friihling dar.®
Aus wenigen einzelnen Motiven muss man sich die Ka-
cheln so arrangiert vorstellen, dass jeweils zwei Rittermo-
tive einen Tjost bilden. Das Motiv des hofischen Paares in

4 Curschmann 1999 (wie Anm. 3), 395-396.

5 Andrea Gottdang, «Tristan» im Sommerhaus der Burg Runkelstein.
Der Zyklus, die Texte und der Betracher, in: E.C. Lutz/J. Thali/
R. Wetzel (Hrsg.), Literatur und Wandmalerei I. Erscheinungsfor-
men hofischer Kultur und ihre Triger im Mittelalter. Freiburger
Colloquium 1998, Tiibingen 2002, 435-460.

6 Norbert H. Ott, «Tristan» auf Runkelstein und die iibrigen zykli-
schen Darstellungen des Tristanstoffes. Textrezeption oder medien-
interne Eigengesetzlichkeit der Bildprogramme?, in: W. Haug
(Hrsg.), Runkelstein. Wandmalereien des Sommerhauses, Wies-
baden 1982, 194-240.

7 Vgl. Norbert H. Ott, Literatur in Bildern. Eine Vorbemerkung und
sieben Stichworte, in: E.C. Lutz/J. Thali/R. Wetzel (Hrsg.), Litera-
tur und Wandmalerei I. Erscheinungsformen hofischer Kultur und
ihre Triger im Mittelalter. Freiburger Colloquium 1998, Tiibingen
2002, 153-199.

8 Vgl. Gabriele Keck, Ein Kachelofen der Manesse-Zeit. Ofenkera-
mik aus der Gestelnburg/Wallis, in: Zeitschrift fiir Schweizerische
Archiologie und Kunstgeschichte 50, 1993, 321-355.



gotischer Architektur hingegen kann man sich einzeln oder
so aneinander gereiht vorstellen, dass die Paare einen
Reigen zu tanzen scheinen. Von diesem Motiv gibt es acht
Kacheln, die alle aus demselben Model stammen, jedoch
manuell nachbearbeitet wurden. Die Kopfchen der Figu-
ren wurden von Hand modelliert und nachtréglich aufge-
setzt, die Kleider zum Teil spiter verdndert. Somit haben
etliche Figuren individuelle Frisuren und Halsausschnitt-
verzierungen, einige Damen tragen ihr Kleid gegiirtet.
Eine Dame trug vermutlich einen Schleier anstatt des
Gebendes. Es scheint, als wiren hier konkrete Personen
portritiert worden. Daher vermutet Gabriele Keck?, dass
auf dem Ofen die Hochzeit der Burgbesitzer dargestelltist.

Die Vorstellung, dass der Kachelofen dhnlich der Wand
oder dem Teppich als Medium zur Darstellung von narra-
tiven Inhalten benutzt werden konnte, ist also keineswegs
abwegig. Ein Zyklus von Bildern, die eine Geschichte
erzihlen, ist ebenso denkbar wie die Kombination einzel-
ner Szenen aus verschiedenen Stoffen im Stil eines Minne-
sklaventeppichs. Auch zeigen Bildvergleiche von einzel-
nen Kachelmotiven immer wieder Ahnlichkeiten mit
Motiven des gleichen Themas in der Buchmalerei, der
Textil- oder Elfenbeinkunst. Gabriele Keck macht fiir die
Walliser Kacheln auf Parallelen zu den Miniaturen der
Manessischen Liederhandschrift aufmerksam. Obgleich
keine direkten Abhingigkeiten belegt werden konnen, ist
doch anzunehmen, dass die Modelschneider und ihre Auf-
traggeber Anregungen oder gar Vorlagen in den Werken
von anderen darstellenden Kiinstlern gefunden haben.!”

II. Zum Erzihlhintergrund
von drei Berner Kacheln

Im Folgenden seien die drei Kacheln aus Bern und Aarberg
vorgestellt, deren narrative Anlage die Frage nach einem
konkreten Erzéhlhintergrund aufwirft. Die Deutung der
Berner Kacheln ist schwierig und unsicher, da der Kontext
der einzelnen Kacheln beinahe ginzlich fehlt. In Bern
konnte bisher kein mittelalterlicher Kachelofen vollstdn-
dig rekonstruiert werden. Von den einzelnen Kacheln ist
weder bekannt, wer sie hergestellt hat, noch, wo sie mit
welchen andern Kacheln gesetzt waren. Zudem konnten
die Motive durch kleine Anderungen, z.B. der Inschrift im
Spruchband, umgedeutet werden.!! Trotzdem sei hier
die Frage nach moglichen Interpretationen der einzelnen
Motive gestellt.!?

1. Vergil im Korb

Minnesklaven

Ein Kachelmotiv (Abb. 2) hat Eva Roth Heege bereits als
Vergil im Korb identifiziert. Es handelt sich hierbei um
einen der beliebtesten Minnesklaven, die im Mittelalter
sowohl in der Erzihlung wie in der bildlichen Darstellung
grosse Verbreitung fanden. Minnesklaven sind in der Re-

Abb. 2: «Vergil im Korb», griin glasierte Ofenkachel, gefunden am
Waisenhausplatz in Bern 1955/56. Zeitstellung: Mitte des 14. Jahrhun-
derts (BHM Inv. Nr. 34843, Roth Kaufmann 1994 [wie Anm. 10],
Kat. Nr. 44).

gel beriihmte, weise Ménner oder Helden, die sich der
Legende nach in blinder Liebe von einer Frau demiitigen
oder gar iiberwinden lassen. In der keltisch-bretonischen
Welt bringt Merlin der schonen Viviane so viel von seiner
Zauberkunst bei, bis sie ihn in eiferstichtiger Liebe in einen
unsichtbaren Turm sperrt, zu dem nur sie Zugang hat. Oft
wird Tristan als Minnesklave dargestellt, der — gebunden
durch die magische Wirkung des Minnetrankes — Marke,
seinen Herrn, Onkel und Freund, betriigt. Iwein ist ein
Minnesklave, weil er es zulisst, dass seine Frau ihn demii-
tigt und wegweist. In seiner grossen Liebe zu ihr anerkennt
Iwein seine Schuld und macht sich auf den Weg, ihre Liebe
zuriickzugewinnen. Aus dem alttestamentlichen Fundus
ist Samson der bekannteste Minnesklave. Er vertraut sich
seiner geliebten Dalila an und wird von ihr verraten. David
hingegen lisst sich wegen der grossen Schonheit Bathse-
bas zum Verbrechen hinreissen, und Salomo willigt in den

9 Keck 1993 (wie Anm. 8).

10 Vgl. Eva Roth Kaufmann/René Buschor/Daniel Gutscher, Spitmit-
telalterliche reliefierte Ofenkeramik in Bern. Herstellung und Mo-
tive, Bern 1994, 60.

11 Die Berner Kachel Nr. 55 mit sitzender Dame, kniendem Ritter und
der Inschrift «la dich nit ruwen; mit ganzen truwen» existiert in
einer Ziircher Variante. Durch eine anziigliche Inschrift wird die
Antragsszene ins Ordiniire gezogen. Roth Kaufmann 1994 (wie
Anm. 10), 61.

12 Wo sich die Szene nicht durch den Vergleich mit der ikonografi-
schen Tradition interpretieren lisst, versuche ich, die Kachel in
einen literarisch-kulturellen Kontext zu stellen. Das heisst, ich
zeige diejenigen literarischen Szenen auf, mit denen die Kachel
spontan assoziiert werden kann. Dabei iiberlege ich mir durch den
Text-Bild-Vergleich, welche Griinde aus darstellerischer Sicht fiir
oder gegen eine bestimmte Zuordnung sprechen. Es sei also dabei
belassen, die Argumente gegeneinander abzuwigen, ohne die Ka-
chel definitiv festzulegen. Die Grundlage der Arbeit bilden Typen-
zeichnungen des Archiologischen Dienstes. Die Kachelmotive
wurden aus verschiedenen, nicht passgenauen Fragmenten zeichne-
risch soweit als moglich rekonstruiert.

283



Abb. 3: Adelhausen, Kloster St. Katharina. Sog. Maltererteppich,
Ausschnitt mit der Szene «Vergil im Korb». Adelhausen um 1310 bis
1320 (Freiburg i.B., Augustinermuseum Inv. Nr. 11508).

Gotzendienst ein. Die beiden antiken Gelehrten Aristote-
les und Vergil werden durch ihre Liebe zum 6ffentlichen
Gespott.!3

Die Geschichte Vergils

Die Geschichte Vergils erzihlt, wie er, verliebt in eine
schone Romerin, zum Gespott der Stadt wird, als er die
Dame zum heimlichen Stelldichein iiberredet. Die Ge-
schichte entspringtim 12. und 13. Jahrhundert einer miind-
lichen Tradition und wird unter anderem in der 2. Hilfte
des 13. Jahrhunderts in der Weltchronik des Wieners
Jansen Enikel volkssprachlich festgehalten.'*

Der verliebte Vergil bittet die Dame, ihm in der Nacht

einen Korb am Seil von ihrer Kemenate herunterzulassen

und ihn dann darin hochzuziehen. Um sich von seinem

Dringen zu befreien, tut sie, was er von ihr verlangt, aber:
«Niht fiirbaz si in Gf zoch.

Si strict in zuo und liez in hangen.

()

Des morgens do es tagte,

den Roemern man do sagte,

daz der wis Virgilius

waer an ein turn erhangen sus.» '3

Darstellungen Vergils

als Reflexe mittelalterlicher Literatur

Die Szene wurde im Mittelalter oft in Minnesklaven- oder
Weiberlistenzyklen dargestellt, z.B. auf dem so genannten
Maltererteppich des frithen 14. Jahrhunderts (Abb. 3). Die
Berner Kachel, die in der Mitte des 14. Jahrhunderts
entstanden ist, entspricht durchaus der traditionellen Dar-
stellung des Minnesklaven Vergil. Links erkennt man den
Oberkdrper einer Frau zwischen den Zinnen eines Turmes.
Rechts vom Turm héngt ein Korb, in dem eine ménnliche
Figur sitzt. Das Seil lduft durch eine Umlenkrolle. Die
Dame hiilt das Ende des Seils. Die Darstellung auf der

284

Abb. 4: Herr Kristan von Hamle als «Vergil im Korb», Farbige Miniatur
der grossen Heidelberger Liederhandschrift, Folio 71 verso, um 1300.

Kachel unterscheidet sich von derjenigen auf dem Teppich
durch die Handstellung Virgils. Auf der Kachel hilt er sich
am Korb fest, wihrend er auf dem Teppich seine Hinde
flehend der Angebeteten entgegenstreckt. Zudem hélt die
Dame auf dem Teppich den Korb aus eigener Kraft. Diese
beiden Details konnte der Hersteller der Kachel wenn nicht
der eigenen Phantasie, dann einer andern Quelle entnom-
men haben. Wie fiir die Gestelnburger Kacheln empfiehlt
sich ein Blick in den Codex Manesse. Die Miniatur des
Kristan von Hamle greift die Vergilikonografie auf
(Abb. 4). Hier sicht man ebenfalls links im Bild den Turm
mit der Dame, die mit Hilfe einer technischen Einrichtung
ihren Geliebten hochzieht, diesmal im Bottich. Der Singer

13 Werner Wunderlich, Weibsbilder al Fresco, Konstanz 1996.

14 Leander Petzoldt, Virgilius Magus. Der Zauberer Virgil in der
literarischen Tradition der Mittelalters, in: U. Brunold-Bigler/
H. Bausinger (Hrsg.), Horen Sagen Lesen Lernen. Bausteine zu
einer Geschichte der kommunikativen Kultur. Festschrift fiir
R. Schenda zum 65. Geburtstag, Bern 1995, 594-568. Auch: Wun-
derlich 1996 (wie Anm. 13), 143-144.

15 Zitiert nach Wunderlich 1996 (wie Anm. 13), 143. Ubersetzung:
«Sie zog ihn nicht weiter herauf. Sie band ihn fest und liess ihn
hidngen. (...) Als es am andern Morgen zu tagen begann, sagte man
sich unter den Romern, dass der weise Vergil an einem Turm
hinge.»



hilt sich am Seil fest. Die Kachel erscheint also wie eine
Mischung der beiden wenige Jahrzehnte &dlteren Virgil-
darstellungen.

Fiir die Berner Kachel kann weder ein direkter Bezug zu
einer andern Vergilszene noch zu einer bestimmten schrift-
lichen Manifestierung der Geschichte hergestellt werden.
Wohl aber kann sie aufgrund des Vergleichs mit Text und
Bild als Darstellung Vergils identifiziert werden. Der Stoff
war weit verbreitet und folglich dusserst beliebt. Man darf
also annehmen, dass der Modelschneider zur Herstellung
des Motivs gar keine bestimmte Vorlage benotigte, da das
Wissen um den Stoff und seine Darstellung mittelalterli-
ches Allgemeinwissen war. Somit sind sowohl die Kachel
als auch der Text Ausdruck desselben Stoffguts, ohne dass
man eine direkte Beeinflussung der Kachel durch den Text
annehmen kann. Deshalb ist es meines Erachtens richtig,
von Reflexen mittelalterlicher Literatur zu sprechen. Re-
flexe sind es insofern, als miindlich tradierter Erzédhlstoff
sich sowohl bildlich manifestiert wie auch in Werken der
Literatur niederschlidgt. Der Bezug der Kachel zum Text
besteht darin, dass das Bild ohne Kenntnis der Geschichte
nicht verstehbar ist. Diese kennen wir heute aber nur noch
dank ihrer literarischen Bearbeitung. Der mittelalterliche
Betrachter hingegen kannte sie eher aus der miindlichen
Uberlieferung.

2. Eine Kranzkachel mit Tierdarstellungen

Tierkdmpfe oder Tierfabel?

Auf der zweiten Kachel, deren Inhalt sich nur mit Hilfe der
Literatur deuten ldsst, sind mit grosser Wahrscheinlichkeit
Tierfabeln dargestellt (Abb. 5). Es handelt sich um eine
Kranzkachel, die in Aarberg gefunden wurde und in die
zweite Hilfte des 14. Jahrhunderts datiert wird.!® Der
Kachelrahmen mit dem Kopfchen ist vom Inhalt unabhin-
gig und rein dekorativ. In der Spitze des Blattes erkennt
man zwei Vogel links und rechts von etwas, das sich als
Nest interpretieren ldsst. Der eine Vogel ist etwas grosser.
In der Mitte sind ein Fuchs und ein Vogel zu sehen, und
unten links ist ein Lowe dargestellt. Das letzte Tier konnte
ein missratenes Einhorn oder vielleicht ein Elefant sein.
Die mittelalterlichen Darstellungen dieser exotischen
Tiere sind aus nachvollziehbaren Griinden zuweilen recht
eigenartig.

Aufgrund der Anordnung der Tiere — sie stehen sich je
gegeniiber — stellt sich als erstes die Frage, ob es sich um
drei Tierkimpfe handelt. Vor allem in kirchlichem Kontext
waren die christologisch gedeuteten Tierkampfszenen
weit verbreitet. Gerade auf Ofenkacheln sind christliche
Tierdarstellungen, wie etwa der Pelikan, der sich zur
Ernihrung der Jungen die Brust aufreisst, oder der Lowe,
welcher die totgeborenen Jungen mit seinem Gebriill zum
Leben erweckt, ebenfalls sehr beliebt.!” Ebenso nimmt
man an, dass verschiedene Tiermotive am Ofen zu Tier-
kimpfen arrangiert waren. So konnten etwa eine Kachel

Abb. 5: Dreieckige, griin glasierte Kranzkachel mit sechs Tieren.
2. Hilfte 14. Jahrhundert. Rekonstruierte Zeichnung anhand mehrerer,
im Brand verformter Fragmente und Foto einer fragmentarisch zusam-
mengesetzten Kachel. Fundort: Stadtplatz Aarberg (Kat. 95). Iden-
tische Kacheln stammen aus Wangen an der Aare und aus Solothurn.

16 Eva Roth Heege, Die Funde vom Stadtplatz in Aarberg, in diesem
Band, Kat. 95.
17 Roth Kaufmann 1994 (wie Anm. 10), 155-163.

285



mit Léwenmotiv und eine mit Drachenmotiv bei entspre-
chender Ausrichtung der Tiere einen Kampf darstellen.
Somit ist es durchaus denkbar, dass in der Aarberger
Kranzkachel drei Tierkdmpfe dargestellt sind. Aber mit
Ausnahme des Lowen handelt es sich bei den Tieren der
Kachel nicht um die typische Tierkampfbesetzung, wo oft
Fabelwesen wie der Greif, Kentaur oder eben Drache als
Personifizierung des Bosen gegen den durch den Lowen
symbolisierten Christus kimpfen. Das mittlere Tierpaar,
der Fuchs und der Vogel, erinnert eher an die Fabel vom
Fuchs und dem Raben Aesops.

Eine Berner Fabelsammlung als mogliche Vorlage?

Das Personal von Fabeln besteht in der Regel aus zwei
verschiedenen Tieren. Daher ist es wahrscheinlich, dass
die drei Tierpaare je eine Fabel darstellen. Fabeln waren im
Mittelalter sehr beliebt, und die Fabel vom eitlen Raben,
der seinen Kése an den schlauen Fuchs verliert, war schon
damals verbreitet.'8 Hier stellt sich einzig die Frage, die
freilich nicht beantwortet werden kann, ob das mittlere
Tierpaar vielleicht die im Mittelalter ebenfalls beliebte
Fabel vom Fuchs und dem Adler darstellen konnte. In
dieser Geschichte stiehlt ein Adler die Jungen des Fuchses
fiir seine Brut. Der schlaue Fuchs aber riduchert den Horst
des Adlers aus und zwingt diesen, die jungen Fiichse
zuriickzugeben.

Da die beiden Vogel in der Spitze der Kachel nicht ein-
deutig zu erkennen sind, gestaltet sich die Zuordnung
dieser Fabel —so es denn eine Fabel ist —noch schwieriger.
Das Mittelalter kennt eine reiche Tradition der Fabel-
sammlung, sowohl in Latein wie in der Volkssprache. Eine
dieser volkssprachlichen Sammlungen entstand, vermut-
lich als Ubersetzung von lateinischen Fabeln in der
1. Hilfte des 14. Jahrhunderts, in Bern. Esistder Edel Stein
des Berner Dominikaners Ulrich Boner. Dieses Buch war
zu seiner Zeit dusserst beliebt.!? Nebst den beiden Fabeln
von Fuchs und Rabe sowie von Fuchs und Adler, die von
ihrem Personal her beide auf das mittlere Tierpaar zutref-
fen, findet sich auch eine passende fiir das Vogelpaar. Ein
Sperber ldsst die Nachtigall mit dem Versprechen, ihr
Junges zu verschonen, ein Lied singen, aber er hilt sein
Versprechen nicht. Spiter endet der Unbarmherzige auf
der Leimrute. Diese Fabel existiert auch in Variationen der
Vogel wie Nachtigall und Habicht oder Taube und Rabe.

Das letzte Paar bereitet, vor allem wegen des rechten
Tieres, am meisten Probleme. Ist es ein Einhorn, so stellt
das Paar keine Fabel dar. Das Einhorn taucht in Fabeln
selten auf. Miteinem Lowen kommtes meines Wissens gar
nicht vor. Hingegen sind Léwe und Einhorn im allegori-
schen Tierkampf beliebtes Kachelmotiv des 15. Jahrhun-
derts. Es ist daher nicht auszuschliessen, dass dieses un-
terste Paar der Aarberger Kachel tatsdchlich einen Tier-
kampf darstellt. Wenn es sich aber auch hier um die
Darstellung einer Fabel handeln sollte, dann ist es wahr-
scheinlich, dass das rechte Tier einen Elefanten darstellt,
dennes existiert eine Fabel mit den entsprechenden Tieren.

286

Die Fabel ist eine Aesop-Fabel und somit nicht eindeutig
mittelalterlich. Aesop ist dem Mittelalter aber durchaus ein
Begriff, wie auch Vergil und Ovid, so dass zumindest die
Moglichkeit eines Bezugs von Kachel und Fabel besteht.
In dieser Fabel schidmt sich ein Lowe seiner Feigheit, weil
er sich vor dem Hahn fiirchtet. Als er auf einen Elefanten
trifft, der mit seinen Ohren féchelt, weil er Angst hat, eine
Miicke konnte sich in seine Ohren verirren, diinkt sich der
Lowe geradezu mutig. 20

Ein direkter Bezug zwischen Boners Buch und der Aarber-
ger Kachel kann nicht nachgewiesen werden, obwohl die
zeitliche und geografische Nidhe von Buch und Kachel
durchaus dazu verfithren konnte. Aufgrund der weiten
schriftlichen Verbreitung darf man eine miindliche Tradi-
tion der Fabeln annehmen. Wie im Falle Vergils ist der Text
moglicherweise lediglich eine andere Manifestation des-
selben Kulturguts. Auch hier kann ein allfilliger Sinn der
Darstellung nur dank des Textes tiberhaupt ermittelt wer-
den. In diesem Fall darf die zeitliche und geografische
Nihe von Text und Keramik aber als Indiz dafiir gewertet
werden, dass es sich wenigstens bei den beiden oberen
Tierpaaren der Kachel tatséchlich um Fabeldarstellungen
und nicht um Tierkampfszenen handelt. Boners Edel Stein
ist ein Beleg dafiir, dass Fabeln zur Entstehungszeit mog-
licherweise sogar am Entstehungsort der Kachel, so sich
denn Aarberg in den lokalen Berner Kontext einbetten
ldasst, bekannt und beliebt waren.

3. Eine Trinkszene

Die Minnetrankszene aus Tristan?

Das letzte der hier behandelten Kachelmotive stellt eine
Trinkszene dar (Abb. 6). Links im Bild steht ein Ritter im
kurzen Wams mit einem Dolch am Gurt. Rechts steht eine
Dame, die in der einen Hand einen Krug hélt, mit der
andern reicht sie dem Ritter einen Becher. Zwischen dem
Paar steht am Boden ein Pflanzenornament.

Bei den erwiihnten Ofenkacheln hat sich mit einiger Plau-
sibilitdt gezeigt, dass in Bern erzéhlte literarische Stoffe
dargestelltsind. Dies ist hier zwar schwieriger, aber gerade
aufgrund der bisherigen Ergebnisse konnen wir auch fiir
die vorliegende Ofenkachel eine Interpretation in dieser
Richtung suchen. Die Trinkszene der europidischen Lite-
ratur des Mittelalters schlechthin ist: die Minnetrankszene
im Tristan.

18 Vgl. G. Dicke/K. Grubmiiller, Die Fabeln des Mittelalters und der
friihen Neuzeit. Ein Katalog der deutschen Versionen und ihrer
lateinischen Entsprechungen (Miinstersche Mittelalter-Schriften
60), Miinchen 1987.

19 Vgl. R. Gottschick, Uber Boners Fabeln, Charlottenburg 1886.
Auch: G.F. Benecke, Der Edel Stein getichtet von Bonerius, Berlin
1816.

20 Harry Schnur, Fabeln der Antike (Sammlung Tusculum), Diissel-
dorf/Ziirich 31997, 113.



Dochist auch hier dusserste Vorsicht geboten: Die Darstel-
lung auf der Ofenkachel lisst sich ndmlich der Minne-
trankszene nicht eindeutig zuordnen. Die Kachel ist nicht,
wie zum Teil auf Wandbildern und Teppichen iiblich, mit
Namen beschriftet. Im Ubrigen sind andere Kacheln der
Zeit, die auf einen Tristan-Zyklus hindeuten kénnten, nicht
bekannt. Wir wissen also nicht, ob der Besitzer des Ofens
Grund gehabt hitte, den Tristan darzustellen. Es ist nicht
einmal bekannt, wo und mit welchen andern Motiven die
Kachel auf einem Ofen angebracht war. Einen schwachen
Anbhaltspunkt liefert einzig die Vergilkachel, die am selben
Ort gefunden wurde und aus derselben Zeit stammt. Es ist
also nur moglich, die verschiedenen Argumente fiir und
wider die These nebeneinander zu stellen. Eine definitive
Zuordnung muss unterbleiben.

Fiir die Deutung als Minnetrankszene spricht meines Er-
achtens, dass sie eine der Kernszenen des Tristan-Stoffes
ist. Sie 10st die ehebrecherische Liebe zwischen Tristan
und Isolde aus. Auch war der Stoff sehr beliebt und wurde
auf zahlreichen Objekten der Klein-, Textil- und Wand-
kunst sowohl in Zyklen als auch in Einzelszenen darge-
stellt. Aus dem 13. Jahrhundert ist sogar ein Zyklus bemal-
ter Fliesen bekannt.?!

Gegen die Deutung als Minnetrankszene spricht aber ge-
rade, dass alle bekannten Bildzeugnisse dieser Szene in
Zyklen eingebunden sind. Als Einzelszene gerinnt der
Stoff tiblicherweise in der Baumgartenszene, die dann das
Ganze vertritt.??

Gottfrieds Text und das Pflanzenornament

Das Pflanzenornament auf der Kachel bereitet Probleme
bei einer Deutung als Minnetrankszene. Wenn es tatsidch-
lich eine Pflanze ist, spielt die Szene an Land. Ublicher-
weise wird die Minnetrankepisode aber auf einem Schiff
dargestellt (Abb. 7).

Allerdings ist der Text Gottfrieds von Strassburg in dieser
Sache nicht eindeutig: Das Ungliick geschieht wihrend
eines Reiseunterbruchs im Hafen, weil Isoldes Magd
Brangine abwesend ist. Die Damen sind an die Anstren-
gungen der Schiffsreise nicht gewohnt, und sie kommen
davon in «ungewonliche not». Tristan ordnet daher eine
Ruhepause auf Land an: «Man kam in einen Hafen, und die
meisten gingen von Bord, um an Land spazierenzugehen.
Sogleich ging Tristan, um zu begriissen und anzuschauen
seine strahlend schone Herrin. Und als er sich zu ihr setzte
und sie dies und jenes redeten iiber ihrer beider Angelegen-
heiten, bat er, man mége ihm etwas zu trinken bringen. Es
war aber niemand da — neben der Konigin — ausser einigen
jungen Hofdamen, von denen eine sagte: «Seht, hier ist
Wein in diesem kleinen Gefiss.> Nein, es war kein Wein,
wenn es ihm auch glich. Es war das dauernde Leid, die
endlose Herzensqual, an der sie beide sterben sollten. Das
aber wusste sie nicht. Sie stand auf und ging gleich hin, wo
der Trank und das Glas aufbewahrt und verborgen waren.
Sie gab es ihrem Kapitin, Tristan, und der bot es zuerst

Abb. 6: «Trinkszene», gelb glasierte Ofenkachel, gefunden am Waisen-
hausplatz in Bern 1955/56. Zeitstellung: Mitte des 14. Jahrhunderts
(BHM Inv. Nr. 34833, 34834. Roth Kaufmann 1994 [wie Anm. 10], Kat.
Nr. 43).

SR -

Abb. 7: Tristan und Isolde trinken den Minnetrank. In: Gottfried von
Strassburg, «Tristan und Isolt» mit der Fortsetzung des Ulrich von
Tiirheim, Historisches Archiv der Stadt Koln W*88. Pergament, 1323.

Isolde an. Sie trank widerwillig und erst nach einiger Zeit
und gab es dann Tristan, der davon trank. Sie beide glaub-
ten, es sei Wein.»23

21 Norbert H. Ott, Katalog der Tristan-Bildzeugnisse, in: Hella Friih-
morgen-Voss, Text und Illustration im Mittelalter. Aufsitze zu den
Wechselbeziehungen zwischen Literatur und bildender Kunst,
Miinchen 1975, 140175, insbesondere 146.

22 Ott 1975 (wie Anm. 21), 140—175 sowie Anhang der Abbildungen.
Siehe auch die Abbildungen in: Ott 1982 (wie Anm. 6), 194-240.

23 Tristan Vs. 11 648-11 665. Zitiert nach der Ubersetzung von
Riidiger Krohn, in: Gottfried von Strassburg. Tristan Bd. 2 (Univer-
sal-Bibliothek 4472), Stuttgart 51996, 109-110.

287



Tristan und Isolde sind also allein auf dem Schiff geblie-
ben, aber nicht auf hoher See. Ein anderes Detail spricht
gegen eine Zuordnung der Kachel. Im Text bietet Tristan
den Trank Isolde an, und sie gibt ihn dann lediglich zuriick.

Darstellungen des Tristan-Stoffes

Zu bedenken ist, dass Gottfrieds Tristan eine Bearbeitung
des Stoffes nebst anderen ist, wenn auch vielleicht geogra-
fisch gesehen diejenige, die am nichsten von Bern entstan-
den sein diirfte. Es ist aber eher unwahrscheinlich, dass der
Modelschneider oder sein Auftraggeber gerade Gottfrieds
Text zur Hand hatte. Liegt hier also vielleicht aufgrund der
gestalterischen Moglichkeiten des Kiinstlers und des Me-
diums eine der durchaus vorkommenden kiinstlerischen
Abweichungen von Text und Tradition vor??* Auf dem so
genannten Forrer-Kistchen ist die Minnetrankszene nach
Hella Frithmoren-Voss mit der ersten Umarmung des Paa-
res zusammengefasst dargestellt.S Die Ungliicklichen lie-
gen im Bett und erhalten den Trank von einer Magd
gereicht. Die Szene spielt in einem Palast und nicht auf
dem Schiff. Riidiger Krohn interpretiert die Darstellung
daher anders: Er meint, Brangine bringe Isolde und Marke
den letzten Rest des Trankes ans eheliche Lager.?® Immer-
hin scheint die Szene aus dem Tristan zu sein. Wenn aber
der Formschneider der Kachel das Schiff vielleicht aus
Platzgriinden weggelassen hiitte, warum hiitte er dann die
Pflanze eingefiigt, wo doch die traditionelle Darstellung
eindeutig das Schiff einbezieht?

Eine mogliche Antwort konnte ein Blick in den Codex
Manesse liefern. Hier finden wir bei von Bucheim An-
kldnge an den Minnetrank des Tristan (Abb. 8). Sdnger und
Dame sitzen unter einem blithenden Baum. Vor ihnen
musiziert ein Knappe. Der Dichter reicht seiner Herrin
einen Becher. Der gereichte Wein symbolisiert die zwin-
gende Kraft der Minne.?” Das Bild arbeitet ganz offen-
sichtlich mit dem Tristanwissen des Publikums.

Vergleicht man die Kachel mit der Miniatur in der Manes-
sischen Liederhandschrift und der Minnetrankdarstellung
in der Pergamenthandschrift?8, so erscheint die Kachel wie
ein Kompromiss der beiden andern Darstellungen. Wie in
der Tristandarstellung stehen auf der Kachel beide Figu-
ren. Die Dame ist ebenfalls rechts, und sie hat eine dhnliche
Kopfbedeckung wie auf der Zeichnung. Hingegen ist es
auf der Kachel die Dame als rechte Figur, die wie auf der
Miniatur den Becher reicht. Das Pflanzenornament steht
etwa dort, wo in der Miniatur der Knappe sitzt, als wiren
der Baum und der Knappe darin verschmolzen.

Eine Genreszene

Diese Argumente reichen allesamt nicht fiir eine Bestim-
mung der Kachel als Darstellung der Minnetrankszene des
Tristan. Dennoch gilt es, ein weiteres Argument zu disku-
tieren. Die Kachel stammt aus derselben Fundstelle wie
die Vergilkachel. Aus der gleichen Zeit, wenn auch aus
anderer Fundstelle, kennt man in Bern einen Samson, der
mit dem Lowen kdmpft. Man darf sich nun die Frage

288

Abb. 8: Von Bucheim reicht seiner Dame einen Becher, Farbige Minia-
tur der grossen Heidelberger Liederhandschrift, Folio 271 recto, um
1300.

stellen, ob die Samsonkachel allenfalls Argument genug
wire, die Trinkszene als Minnesklavendarstellung des
Tristan zu interpretieren. Samson ist wie Vergil ein Minne-
sklave. Meistens aber wird Samson als Minnesklave in den
Armen Dalilas schlafend dargestellt. Auf dem Malterer-
Teppich ist er jedoch — dhnlich der Kachel — den Lowen
bezwingend dargestellt. Mit Samson und Vergil sind auf
Berner Kacheln zwei Figuren dargestellt, welche in die
Reihe der Minnesklaven gehoren. Das Thema scheint also
in Bern um die Mitte des 14. Jahrhunderts bekannt und
beliebt gewesen zu sein.

Tristan ist ebenfalls als Minnesklave bekannt. Minneskla-
ve ist er aufgrund der Wirkung des Minnetrankes. Aller-
dings wird auch in diesem Fall eher die Baumgartenszene

24 Vgl. Ott 1982 (wie Anm. 6), 227.

25 Frithmorgen-Voss 1975 (wie Anm. 21), 120.

26 Vgl. Gottfried von Strassburg, Tristan Bd. 3. Kommentar, Stuttgart
41995, 372.

27 Ingo F. Walther, Codex Manesse. Die Miniaturen der Grossen
Heidelberger Liederhandschrift, Frankfurt 41989, 186.

28 Gottfried von Strassburg, «Tristan und Isolt» mit der Fortsetzung
des Ulrich von Tiirheim, Historisches Archiv der Stadt Kéln, W#88.
Pergament, 1323.



dargestellt.2? Solange also keine zweite Kachel derselben
Entstehungszeit gefunden wird, die mit Tituli oder Spruch-
band versehen wire, kann die Kachel nicht der Minne-
trankszene des Tristan zugeschrieben werden. Man kann
sie weder als Teil eines Zyklus noch als Minnesklavendar-
stellung und erst recht nicht als Stellvertreter fiir den
ganzen Stoffes bestimmen. Hingegen darf man anneh-
men, dass es sich mit grosser Wahrscheinlichkeit um eine
Genreszene handelt, die mit dem Tristanwissen des Be-
trachters rechnet. Immerhin ist vom Tristanstoff eine
breite miindliche, schriftliche und bildliche Rezeption be-
kannt.

Die Johannisminne
Wie die Manesseminiatur zeigt, hat es mit dem gemein-
schaftlichen Trinken eines Trunkes besondere Bewandtnis
auf sich. Auch der Minnetrank im Tristan ist Ausdruck
eines Glaubens an die verbindende Wirkung von Trink-
ritualen. So ist zum Beispiel seit dem 12. Jahrhundert das
Trinken der Johannisminne als hofische Sitte belegt. Die
Johannisminne ist ein Abschiedstrunk, der dem abreisen-
den Gast oder Geliebten gereicht wird.**In der Minnerede
Das Kloster der Minne, die vermutlich vor der Mitte des
14. Jahrhunderts im siiddeutsch-allemannischen Raum
entstand, ist der Brauch der Johannisminne literarisch
festgehalten:3!
AlsderRitter von der Geliebten Abschied nimmt, bietet sie
ihm das Trinken des «sant Johans segen» an. Die Dame
schickt ihre Magd, guten Wein zu holen, und nimmt dieser
den gefiillten goldenen Becher ab, um ihn dem Ritter zu
reichen. Sie spricht:

«’gesell, trinck mit mir,

als ich sin wal gunne dir,

trinck sant Johans minne,

und hab in dinem sinne

der Drier Konig namen,

daz wir frolich zesamen
schier komen miisen»32

Die Szene der Kachel entspricht der des Textes ziemlich
genau. Sie spielt im Freien; der Wein wird von der Dame
gereicht. Man vermutet, dass der Text als eine der ersten
Minnereden wenige Jahrzehnte vor der Kachel in der Nidhe
von Konstanz entstanden ist. Trotz der zeitlichen und
geografischen Nihe von Text und Kachel dientauch dieses
literarische Produkt lediglich der Einbettung des Kachel-
motivs in einen kulturellen Kontext.

Was bleibt?

Der Kontext der Kachel — dies lisst sich mit einiger
Sicherheit behaupten — ist hofisch, und das Thema der
Kachel ist die Minne. Es ist eher unwahrscheinlich, dass
auf der Kachel die Minnetrankszene des Tristan dargestellt
ist, auch wenn es sich bei dieser Szene aus heutiger Sicht
um die Kernszene des Stoffes handelt. Es ldsst sich auch
nicht sagen, ob auf der Kachel der Brauch des Minnetrin-
kens dargestellt ist, oder ob der Modelschnitzer die Minia-
tur der Manessichen Liederhandschrift gekannt hat. Aber
man darf annehmen, dass dort, wo Mann und Frau gemein-
sam trinken, die Liebe mitgemeint ist. Man darf ferner

auch annehmen, dass sich etliche der angesprochenen
Betrachter an den Tristanstoff oder an den Abschiedstrunk
mit liebesmagischer Wirkung erinnert sahen.

III. Schlussbetrachtung

Die Hauptschwierigkeit bei der Bestimmung von Ofen-
kachelmotiven des 14. Jahrhunderts ist die Isoliertheit
der einzelnen Kachelfragmente. Wihrend in Zyklen der
Wandmalerei, auf Teppichstickereinen oder in der Elfen-
beinschnitzerei meistens mehrere Szenen erhalten und
vielleicht sogar mit Tituli versehen sind, kennt man von
Kacheldfen nur einzelne isolierte Motive. Durch die se-
rienméssige Produktion der Kacheln liessen sie sich auch
mit verschiedenen Themen ohne bestimmte Darstellungs-
absicht kombinieren. So wire es denkbar, dass ein Model-
schnitzer zwar einen gesamten Minnesklavenzyklus kon-
zipierte, der Kdufer hingegen bloss ein einzelnes Sklaven-
motiv auswihlte und dieses mit anderen Minneszenen
kombinierte. Ebenfalls vorstellbar ist, dass der Model-
schneider sich von der zyklischen Darstellung eines litera-
rischen Stoffes inspirieren liess, die einzelnen Bilder aber
zu Genreszenen umformte, die er fiir verschiedene Ofen
verwenden konnte.

Der Bezug von Kachelmotiven zu literarischen Stoffen
der Zeit ldsst sich allenfalls indirekt und nicht verbindlich
feststellen. Denn im Vergleich mit dhnlichen Motiven der
Wandmalerei, Teppich-, Buch- oder Kleinkunst, die zum
Teil einen verschriftlichten Erzédhlstoff illustrieren oder
darstellen, kann die Darstellung auf der Kachel im Lichte
eines literarischen Erzeugnisses betrachtet werden. Durch
die Kenntnis des Textes erhellt sich ein moglicherweise
beabsichtigter Sinn der Kacheldarstellung, ohne dass ein
direkter Bezug zwischen Kachel und Text, ja nicht einmal
zwischen der Kachel und dem erzihlten Stoff vermutet
werden muss. Insofern finden sich Reflexe mittelalterli-
cher Literatur auf zeitgendssischen Ofenkacheln, die in die
Kultur ihrer Zeit eingebettet sind und von herausragenden
Kunstwerken verschiedener Gattungen beleuchtet wer-
den. Eine dieser Kunstgattungen ist die Literatur und ihr
zum grosseren Teil miindlich tradierter Fundus an Stoffen
und Vorstellungen, von denen sich die bildenden Kiinste
von jeher inspirieren liessen.

29 Friihmorgen-Voss 1975 (wie Anm. 21), Frontispiz.
30 Hanns Bichtold-Stiubli, Handworterbuch des deutschen Aber-
glaubens Bd. 4, Berlin 1931, 746.
31 Maria Schierling, «Das Kloster der Minne». Edition und Unter-
Zléchung (Goppinger Arbeiten zur Germanistik), Gppingen 1980,
1

32 Kloster der Minne Vs. 1800-1819. Zitiert nach Schierling 1980
(wie Anm. 31). «Liebster, trink mit mir, wie ich es dir wohl gewihre,
trink des Heiligen Johanns Minne, auf dass wir in deinem Sinn und
ger drei Kénige Namen frohlich wieder zusammen kommen wer-

en.»

289



-
) - LT s L R " a - .
. S ‘o __.- o TR " .
. B T T L I PO = ke
. e :
I N s e EE LN [ .
B - -
S S IR "I T -
. . [
I te =0 T "W . I::- S .
- B -
S e e e, Ly 4 A L . .
.
e T L B . pet "n o g ee . .
- - - - -
E .
T S T e A :
R .
Y TR . . e e . .
. - LU PRI N o
’ B ae. - B o B
- v S B L BT T T fit ie= o
. . - R . .
. - -#-'-.LL' B B r-l.-'-1 - .Il-u L'.ll I“-':' B - o
- . . = R I gree , =e s i
. i . o E o= s
. A" Rl e I = ey =
. R e =y " . .
- . T T N T L e R . B
ae SR

- .-
L S T
bt B adehe Tedte , fabpe tey g il atal G eBe el SR Sestine S
Pt fh L eer. B asWary tgtaeasa =T RS e opte el E
B B I S e L I TTCE LU
R T et P
. '.!-I-_ .v...."v:-_".."-.-:=..|:'-. S 0k - i -
'-_:.'_l._.,. N |:-'..". SRRl T . N =2
e _-In-.:: o ;'r;.‘:.. _-:' N ., . - .
ASpgniagaiet o a AP L SnspEgee A4 D s P,
PR A DR T PR 'l-l' ".""'" e = ":. . ._ N _...-. =-
o o :;_-..- R L M I
R TR B - -|..-.-! -..l'l_l [ o _'--- L o -
T Ia-,. ak g ten LT sie fedetech
e Ll RN . AR ELsm e ay =Rt L ol e, B e
T e e el P ot p o R et Bnaal e LRl s

B T T e L B

STem t Baoccaling . 2i0RE S L eime =) el Ahac t e ool @t

L T T I T T LA
e A T LAl L 7 LS LRI T RIS R A

T P TR O B Ly AR : I T
.. . . 7 . o= [ - = .
B PR Sl T e L LI .
B s = pas - o s "o = S =
R = :\. - L _'-. .?.:"-' = =11 T
L = o o T -ﬁ-h.l i R R
P s RN e maa®, *"e o= - o
- 1-.2!__ '..."'-l-- SRR ':I -‘-a'..'h S e Pt
St et =t |.|m_...u_Pr|i -___ . "‘:".'-g..u_-.:.l- R T
.:a.:. B L '--:%-"'-"' P I T R ne o

PR Eé.:-..“.-.-i"‘.”i) e .':1':' o ....:: = b = g ".‘u..h‘ S
B RN ... . e oo s A
='-5':§ !-unln.l:_ et iy rlil_ﬁlll.r_f h.ﬂ x ..;III Femaa Sotis o2 00 "L i

-!."-E.":.'.-I.f:-"?"-.'-’-".:-J'IJ“'-I'. \.,.-,_-_ ‘R M HE',._’"_ .’:;Ei]ﬁ' . "':--I'!'-."E'l'.'l._ﬂ‘:"'q\'-\'.'l.lll:



	Reflexe mittelalterlicher Literatur auf Ofenkacheln aus Bern und Aarberg

