
Zeitschrift: Appenzellische Jahrbücher

Herausgeber: Appenzellische Gemeinnützige Gesellschaft

Band: 152 (2025)

Artikel: "Die Angst, ausgewiesen zu werden, war immer da"

Autor: Surber, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1087996

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1087996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


40 Arbeitsmigration

«Die Angst, ausgewiesen zu werden,
war immer da»

Die Ausstellung «Ricordi e stima» und das Buch «Grazie a voi»
dokumentierten 2016 die italienische Migration in der
Ostschweiz nach dem Zweiten Weltkrieg Der in Heiden lebende
Fausto Tisato hatte mitgewirkt. Ein Interview über Diskriminierung

und Wertschätzung, Integration und Parallelgesellschaften.
Und im Anschluss eine Auswahl von Fotos aus «Grazie a voi».

Interview: Peter Surber

Was war der Ansporn zur Ausstellung «Ricordi e stima» und zum
Buch «Grazie a voi»?

Fausto Tisato: Der Anstoss kam vom Ostschweizer Archiv für
Frauen- und Sozialgeschichte in Kooperation mit dem Centro
Socio Culturale Italiano in St. Gallen und weiteren italienischen
Organisationen in der Ostschweiz. Bis dahin - im Jahr 2016 -
hatte es von offizieller amtlicher Seite kaum eine Anerkennung
oder Wertschätzung gegeben für das, was die Ausländergemeinschaft

geleistet hatte. Daraus entstand die Idee, sich diese

Anerkennung selbst zu verschaffen, wie es der Titel der Ausstellung
ausdrückt: «Ricordi e stima», Erinnerungen und Wertschätzung.
Ein Aspekt dieser Wertschätzung war, dass die Fotos nicht nur
innerhalb der italienischen Community, beispielsweise im Centro

Socio Culturale, ausgestellt würden, sondern im Kulturmuseum

St. Gallen. Allein dies bedeutete den Menschen viel, die
ihre Bilder zur Verfügung gestellt hatten. Sie waren stolz, die
Fotos aus dem eigenen Album hier wiederzusehen. Und sie riefen

auch bei Schweizer Besucherinnen und Besuchern viele

Erinnerungen wach und den Eindruck: Das ist ein Stück weit
auch unsere Geschichte. Aufgrund des Erfolgs der Ausstellung
kontaktierte uns der Limmat Verlag für das Buchprojekt. Die
Erstauflage des Buches war innerhalb eines Jahres vergriffen.

«Die Bilder riefen auch
bei Schweizer Besucherinnen

und Besuchern
viele Erinnerungen wach
und den Eindruck: Das
ist ein Stück weit auch
unsere Geschichte.»

Hast du eine Erklärung, warum diese Wertschätzung offiziell
ausblieb? Lag es am fehlenden Interesse an Alltagsgeschichte generell,

oder hat es spezifisch mit dem Thema Migration zu tun?

Ich kann dazu nur Vermutungen anstellen. Der Umgang mit den
Fremden spielte sicher eine Rolle. Zunächst wollte man die
«Gastarbeiter» hier haben, dann wollte man sie wieder loswerden,

in der Zeit von James Schwarzenbach und seinen
sogenannten Überfremdungsinitiativen. Das war eine unschöne,
schwierige Zeit. Man war mehr oder weniger geduldet und
wurde zumindest von einem Teil der Gesellschaft diskriminiert.
Während dieser Zeit habe ich als Kind Diskriminierung und



«Die Angst, ausgewiesen zu werden, war immer da» 41

«Hunderte; wenn nicht
Tausende von Kindern
wurden so in Wohnungen

versteckt gehalten
und; falls entdeckt; nach
Italien abgeschoben.»

Ausgrenzung am eigenen Leib erlebt. Ich traute mich im öffentlichen

Raum nicht mehr, mit meinen Eltern oder Brüdern
italienisch zu reden. «Essere Italiano» musste möglichst versteckt
werden. Mit der Ausstellung erhielten Betroffene wie ich gewis-
sermassen wieder das Wort zurück - und ein Stück Visibilität.

Die privaten Bilder aus den Italienervereinen, von politischen
Anlässen oder Freizeitaktivitäten vermitteln den Eindruck einer Art
Parallelgesellschaft. Wie muss man sich das genau vorstellen?

Für mich persönlich hat der Begriff der «Parallelgesellschaft»
zwei Aspekte. Einerseits steht er für mangelnde Integration. Von
Schweizer Seite wurde Assimilation angestrebt und keine echte

Integration. Das ist einer der Gründe, warum Parallelstrukturen
wie beispielsweise ein eigener Blutspendedienst aufgebaut wurden.

Diese bildeten ein Gegengewicht zu den eingeschränkten
Rechten und Möglichkeiten der italienischen Einwanderinnen
und Einwanderer im Vergleich zur Schweizer Bevölkerung. Der
Begriff Assimilation bedeutet wörtlich «ähnlich machen». Das
hiess für uns, sich bedingungslos an die Mehrheitsgesellschaft
anzupassen, ihre Werte und Kultur zu übernehmen und die

eigene kulturelle Identität zurückzustellen. Integration bedeutet
hingegen für mich die Eingliederung von Personen mitsamt
ihres kulturellen Hintergrunds in ein bestehendes System, sodass

sie Teil davon werden und an der Gesellschaft oder dem System
partizipieren können.

Integration würde verhindern, dass sich eine Parallelgesellschaft
bildet?

Ja, weitgehend schon. Dabei möchte ich betonen, dass Integration

für mich ein wechselseitiger Prozess ist, der Anstrengungen
sowohl von den Eingewanderten und ihrer «Community» als

auch von der Mehrheitsgesellschaft selbst erfordert, um
Teilhabechancen zu schaffen und die Gesellschaft gemeinsam zu
gestalten. Damit komme ich zum zweiten Aspekt: Viele Italienerinnen

und Italiener kamen anfänglich nur «für ein, zwei Jahre»,

um danach wieder zurückzukehren. Dazu kam, dass gemäss
Bundesgesetz damals nur einreisen durfte, wer einen Arbeitsvertrag

vorweisen konnte, und Ehepaare nur, wenn beide arbeiten

gingen. Ihre Kinder mussten «draussen» bleiben. Hunderte,
wenn nicht Tausende von Kindern wurden so in Wohnungen
versteckt gehalten und, falls entdeckt, nach Italien abgeschoben.

Das hat die Integration auf Seiten der Migrantinnen und
Migranten ebenfalls erschwert. Man blieb unter sich, aber man
blieb, und irgendwann wurde das zum Dauerzustand. So

entstanden je nach Herkunftsregion die «Circoli», man hatte die

eigenen Klublokale und unternahm Sonntagsausflüge mit
befreundeten italienischen Familien. Das war auch in meiner



42 Arbeitsmigration

Familie so. Der Aufbau italienischer Kindertagesstätten oder
Schulen war ein Beispiel dafür, wie weit diese Parallelgesellschaft

reichte. Dies schuf auch Konflikte innerhalb der italienischen

Gemeinschaft. So setzte sich beispielsweise die Federazi-

one Colonie Libéré Italiane (FCLI) - eine 1943 von antifaschistischen

Kreisen gegründete Organisation, deren Mitglieder
während des Zweiten Weltkriegs in die Schweiz geflüchtet waren

- für Integration ein. Andere Migrantinnen und Migranten
aus traditionsbewussten Familien sahen ihre Werte und ihre
Identität hingegen eher in parallelgesellschaftlichen Strukturen
gesichert.

Wo standen deine Eltern in diesem Konflikt?

Ich habe meine Eltern eher als apolitisch erlebt. Obwohl sie

aufgrund ihrer Kriegstraumata partisanenfreundlich waren und
Mussolinis faschistische Einparteiendiktatur ablehnten, haben
sie sich selten geäussert. Die Angst, ausgewiesen zu werden,
wenn sie sich gegen die Diskriminierung auflehnen würden,
war ständige Begleiterin. Möglichst unauffällig sein, das war ihre
Devise. Meine Eltern waren gerne unter Ihresgleichen und hatten

dadurch Mühe, Deutsch zu lernen. Für mich hingegen sind
aufgrund meiner eigenen Diskriminierungsgeschichte soziales

Engagement, gesellschaftliche Teilhabe und Miteinander statt
Gegeneinander zentral - sei es privat oder in meinen beruflichen

Projekten. Im Unterschied zu meinen Eltern muss ich
keine Angst mehr haben, ausgewiesen zu werden.

Wie hast du damals Ausgrenzung und Diskriminierung erlebt?

Während meiner Primarschulzeit war aufgrund von Schwarzenbachs

Volkshetze «Tschingge verschloh» eine Art Sport. Ich
musste regelmässig neue Umwege finden, um nach Hause zu
gelangen, da ich von Mitschülerinnen und Mitschülern abge-

passt wurde. Die ersten sieben fahre hat meine Familie im
Linsebühl gewohnt, das damals das Rotlichtviertel von St. Gallen

war. Es gab da billigen Wohnraum und einen hohen Anteil an
Ausländerinnen und Ausländern. Diese Ghettoisierung war an
sich bereits diskriminierend. Dadurch lernte ich erst im Kindergarten

richtig Schweizerdeutsch. In der ersten Klasse im Had-

wig-Schulhaus folgte dann ein einschneidendes Erlebnis. Am
ersten Schultag sagte der Lehrer, wer ein Wort nicht verstehe,
solle sich melden. Womöglich meinte er damit ein für auf
Schweizerdeutsch aufgewachsene Kinder unbekanntes
deutsches Wort. Am dritten Schultag streckte ich die Hand auf, weil
ich das Wort «Unterschied» nicht verstand. Ich sehe noch genau
vor mir, wie der Lehrer seinen Siegelring gegen die Handinnenseite

drehte, zu mir trat und mir eine Ohrfeige verpasste, die
mich vom Stuhl fegte. Dabei sagte er: «Du Sautschingg, gang

«Für mich sind aufgrund
meiner eigenen
Diskriminierungsgeschichte soziales

Engagement,
gesellschaftliche Teilhabe und
Miteinander statt
Gegeneinander zentral.»



«Die Angst, ausgewiesen zu werden, war immer da» 43

«Mitzuerleben; wie sich
eine Schweizerin für
mich einsetzte; war
eines der wichtigsten
Schlüsselerlebnisse in
meinem Leben.»

zerscht hei go Dütsch lerne, bevor d id Schuel chunnsch.» Ich
bin dann heimgerannt und meine Mutter, die sonst «gwehrig»

war, reagierte ganz verschüchtert. Wie bereits erwähnt, war die

Angst, von der Fremdenpolizei ausgeschafft zu werden, in dieser
Zeit immer präsent. Das Verhalten des Lehrers war für meine
Schulkameraden eine Art Freipass: Da ist ein Prügelknabe! Nach
dieser Ohrfeige hat es mir wortwörtlich «die Sprache verschlagen»,

und ich blieb für den Rest des Schuljahres stumm.
Glücklicherweise zogen wir nach der ersten Klasse in das

Lerchenfeld-Quartier. Der Lehrer der zweiten und dritten Klasse im
Schulhaus Feldli war nicht minder gewalttätig, aber wenigstens
nicht ausländerfeindlich eingestellt. In der vierten bis sechsten
Klasse hatte ich dann einen tollen, aufgeschlossenen Junglehrer
- das tat richtig gut. Bis zu jener Aushilfslehrerin, die mir mit
ausländerfeindlichen Bemerkungen das Aufsatzheft zerriss und
mir die Aufgabe stellte, alle Aufsätze neu zu schreiben.

Du bist Jahrgang 1959, das war demnach Anfang der 1970er-
Jahre, das ist noch nicht lange her...

Zuhause konnte ich den Vorfall nicht verheimlichen und musste
erzählen, was passiertwar. Zum Glückwar eine Schweizer Nachbarin

anwesend, die alles mitbekam. Sie intervenierte bei der

Schulverwaltung, und die Aushilfslehrerin wurde suspendiert.
Mitzuerleben, wie sich eine Schweizerin für mich einsetzte, war
eines der wichtigsten Schlüsselerlebnisse in meinem Leben. Die
Erfahrung, dass man etwas bewirken kann, wenn man sich auf
die Gerechtigkeitsebene begibt und entsprechend handelt, war
prägend für mein Leben. Diskriminierung habe ich auch später
oft erlebt, zum Beispiel bei der Wohnungssuche nach meiner
Ausbildung. Bei telefonischen Kontaktaufnahmen hiess es ab

und zu: «Ah, Sie sind Tessiner?» Und wenn ich antwortete, dass

ich Italiener sei, folgte eine ablehnende Antwort.

Wann hörten solche rassistischen Erlebnisse auf? Oder gibt es sie

weiterhin?

Das hat sich meiner Wahrnehmung nach schleichend geändert.
Die erste echte Wertschätzung als Italiener habe ich während
der Sekundärschule erlebt. Damals wurde Italien plötzlich
modern, als Ferienland mit seiner Musik und seinem Essen. Es war
«in» für Schweizer Mädchen, einen italienischen Freund zu
haben. Da die Diskriminierungserfahrungen noch sehr präsent
waren und ich sie noch nicht verarbeitet hatte, fiel es mir schwer,
dies anzunehmen, und ich zog mich zurück.



44 Arbeitsmigration

Wenn du deine eigene Lebensgeschichte vergleichst mit den
Geschichten aus der Recherchearbeit zur italienischen Migrationsgeschichte:

Was bleibt dir als Bild, was ist das Prägende? Ihr habt ja
den Buchtitel gewählt: «Grazie a voi».

Der Buchtitel ist ein Statement der Dankbarkeit. Unsere
Elterngeneration hat viel durchgemacht und hat sich viel erkämpfen
müssen. Die Suche nach einem «besseren Leben» war dabei

ganz zentral: der Wunsch der Eltern, dass ihre Kinder einen
besseren Start ins Leben haben. Das kam in Interviews mit
Vertreterinnen und Vertretern der zweiten Generation immer wieder
zur Sprache: Sie selbst sollten es besser haben als die
Vorkriegsgeneration.

War es auch ein Befreiungsgefühl, überhaupt wegzukommen,
gerade aus Süditalien, wo die Perspektiven damals schlecht waren
und wo die Abwanderung besonders stark war?

Zweifellos hatte die Arbeitsmigration auch bei meinen aus
Norditalien stammenden Eltern mit Not zu tun, aber es war
auch die für junge Menschen typische Neugier im Spiel. Es war
ein Sog, der viele erfasste. Da gibt es für mich keinen
Unterschied zwischen Nord- und Süditalien, denn die Not in den

Nachkriegsjahren war in ganz Italien gross. In Sizilien beispielsweise

waren es in den 1950er-Jahren vor allem die gescheiterte
Landreform und die damit verbundene Landflucht, die
Tausende von Bauern in die Emigration zwangen. Mit ein Grund für
die Emigration war für manche auch die Befreiung aus engen
Familienbanden und Wertvorstellungen sowie die Suche nach

Selbstbestimmung und Freiheit.

«In Ugento gibt es

einen Verein der
Zurückgekehrten, der
sich am Aufbau der
Ausstellung
beteiligte.»

Ihr habt die Ausstellung nach St. Gallen auch in Ugento in

Süditalien gezeigt. Interessieren sich die Menschen im Herkunftsgebiet
für die Emigrationsgeschichte?

Ja, viele Migrantinnen und Migranten sind später zurückgekehrt,
um ihren Lebensabend in der Heimat zu verbringen. Viele haben
Geld zurückgeschickt, um die Familie im Herkunftsland zu
unterstützen. Sie sind jeden Sommer in die Ferien gefahren und
nicht wenige haben sich ein Haus gebaut oder das der Eltern
geerbt. Insofern war das Interesse gross. In Ugento gibt es einen
Verein der Zurückgekehrten, der sich am Aufbau der Ausstellung
beteiligte. Unser Anliegen war es, mit der Ausstellung ein Bild
davon zu vermitteln, wie der Alltag hier in der Schweiz war und
wie das Leben in der «Fremde» ausgesehen hat. Wir wollten die

Ausstellung «Ricordi e stima» dann nach Norden wandern
lassen, aber das klappte bisher nicht, da uns die finanziellen und
personellen Ressourcen fehlen. Eine weitere Idee ist es, das digitale

Archiv der Ausstellung dem MEI - dem Nationalmuseum der
italienischen Auswanderung - in Genua zu übergeben.



«Die Angst, ausgewiesen zu werden, war immer da» 45

«Hoffnung gibt es

durch Bildungsinitiativen

und Projekte;
die stereotype
Denkweisen abbauen; um
eine offene Gesellschaft

zu fördern. »

Wo müsste die Forschungsarbeit weitergehen, die ihr angefangen
habt?

Es gibt aus meiner Sicht zwei Themen, die zwar bereits erforscht,
aber noch nicht ausreichend im öffentlichen Diskurs verankert
sind. Das eine ist der innerhalb nationaler Gemeinschaften
bestehende Rassismus und die damit verbundenen Diskriminierungen.

Ich treffe auch heute immer wieder Norditaliener, die
sich despektierlich und rassistisch über ihre Landsleute aus
dem Süden äussern. Das zweite Thema ist das «Wir-und-die-An-
deren»-Narrativ, das selbst von Migrations-Betroffenen bedient
wird. Mich beschäftigt die Art und Weise, wie ehemalige Migrantinnen

und Migranten oder ihre Nachkommen sich selbst
definieren und gleichzeitig andere Gruppen ausgrenzen. Mich
beschäftigt, wie die Geringschätzung, die man selbst oder die Eltern
erlebt haben, weitergegeben wird. Wie kommt es, dass sich
sogenannte «Secondos» politisch in Gruppen oder Parteien engagieren,

die sich fremdenfeindlich äussern und ausgrenzende
Narrative bewusst nähren? Es mag sein, dass man nicht mehr der

Prügelknabe oder das Prügelmädchen sein will - und deshalb
über andere herzieht. Personen, die Ausgrenzung erfahren
haben, internalisieren diese Erfahrungen oft. Statt Empathie für
andere zu entwickeln, versuchen sie, ihre eigene Unsicherheit
zu kompensieren, indem sie eine starke Gruppenidentität
entwickeln, die sich gegen «die Anderen» richtet. Es gibt bestimmt
weitere Gründe, die es zu erforschen gilt. Hoffnung gibt es durch
Bildungsinitiativen und Projekte, die stereotype Denkweisen
abbauen, um eine offene Gesellschaft zu fördern. Ein Beispiel ist
die Wanderausstellung «Wir und die Andern. Vom Vorurteil zum
Rassismus», die vom Musée de l'Homme in Paris konzipiert und
an die Schweizer Gegebenheiten angepasst wurde, inklusive
ihres umfangreichen Begleitprogramms für Schulen.



46 Arbeitsmigration

Blick ins Familienalbum
Arbeit, Freizeit, Wohnen, Politik: Fotos aus dem Buch «Grazie a vor

Arbeiterinnen mit Padre Denardi undPadre Cesare von der Missione Cattolica. Denardi hatte
diese Frauen aus seiner Heimat Conegliano in der Provinz Freviso an die BischoffTextil AG in
St. Gallen vermittelt. St. Gallen, ca. 1955.

Ein Arbeitssaal des Textilunternehmens S. Rothschild & Co. an der Teufener Strasse in St. Gallen.
Die Firma beschäftigte zahlreiche italienische Näherinnen. St. Gallen, 1961.



«Die Angst, ausgewiesen zu werden, war immer da» 47

Strassenbauarbeiten der Firma Gellere AG, die 2019-2021 den Landsgemeindeplatz Trogen neu
pflästerte. Ein Arbeiter bearbeitet einen Randstein. Unterer Graben, St. Gallen, Sommer 1956.

Migranten bauten Eisenbahntunnels und Autobahnen. Bis heute unterhalten sie Strassen und Schienennetze. Ohne
sie ist der Ausbau und Unterhalt des Schweizer Verkehrsnetzes nicht zu bewältigen. Die Arbeit ist hart und schweiss-

treibend, die Unterstützung durch Baumaschinen war bis in die 1980er-Jahre hinein noch rudimentär, wie das Bild
mit Gleisarbeitern zeigt. Gearbeitet wurde ohne Schutzkleidung. Ort unbekannt, Anfang der 1970er-Jahre.



48 Arbeitsmigration

Bruno Tisato im Team U. C. Veronese beim Aufstieg Richtung Castel San Pietro. Nach der Migration

in die Schweiz 1954 beendete er seine Karriere als Radfahrer. Sein Sohn erhielt den Vornamen
Fausto, als Hommage an den legendären italienischen Radweltmeister Fausto Coppi. Verona, 1948.

Freundschaftsspiel zwischen Ledigen und Verheirateten; ein Brauch, der von Italien mit in die Schweiz gebracht
wurde, hier aufder Kreuzbleiche. St. Gallen, Jahr unbekannt.



«Die Angst, ausgewiesen zu werden, war immer da» 49

Auftritt der Band «The Batmen» an der Gala della Canzone im Restaurant Hirschen in Teufen. Teufen,

1970erJahre.

Konferenz der Associazione italiana d'assistenza di Teufen über die Probleme der Arbeiterschaft und die
Fernsehgebühren. Teufen, 1970.



50 Arbeitsmigration

Ferien am Meer in Lignano Pineta. V. I. n. r.: Die Brüder
Stefano und Fausto Tisato, die Mutter Pierina Frisan
und Edith, die Ehefrau des Cousins Giuseppe Frisan.

Lignano Pineta, 1962.

Eleganz und Lässigkeit. Die beiden Arbeiter Luciano Dalla Rosa (links) und
Giuliano Alghisi aufeinem Ausflug der Maschinenbaufirma Spühl AG,
Wittenbach. Luzern, 1963 oder 1964.



«Die Angst, ausgewiesen zu werden, war immer da» 51

Anna Maria Casanova Borcia mit ihrer Vespa aufder Rückkehr aus den Sommerferien in Campolattaro, Kampanien.
Gotthard-Pass, 1962.

Literatur: Marina Widmer u. a. (Hrsg.): Grazie a voi. Fotografien zur italienischen

Migration in der Schweiz. Zürich: Limmat Verlag 2018 (1. Aufl. 2016).


	"Die Angst, ausgewiesen zu werden, war immer da"

