Zeitschrift: Appenzellische Jahrblucher
Herausgeber: Appenzellische Gemeinnutzige Gesellschaft

Band: 149 (2022)

Artikel: One Health

Autor: Surber, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-981547

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-981547
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

84 Mensch und Tier

One Health

Geliebte und gehasste Schmetterlinge, Massentierhaltung

und Tiergerechtigkeit, Wolfe und Viren, Fleischkonsum

und Deep Ecology - Uberlegungen zum vertrackten Verhdltnis
des Menschen zu den nichtmenschlichen Tieren.

PETER SURBER

«Was unterscheidet d'moénsche vom schimpans / S’isch nid die
glatti hut, dr fihlend schwanz / Nid dass mir schldchter d’b6im
ufchome, nei / Dass mir hemmige hei.» So hat der Berner Lie-
dermacher Mani Matter einst den Unterschied zwischen
Mensch und Tier auf den Punkt gebracht. Seinem Chanson zum
Trotzist es aber mitden Hemmungen nicht weit her, der Mensch
beutet seine Umwelt weitherum hemmungslos aus - Tiere in-
klusive.

Umhegt und verwiinscht

Woher kommt das? Die Frage stosst eine Reihe von kontrover-
sen Themen an. Zum einen: Wie konnen Tierwohl oder Tierge-
rechtigkeit definiertwerden, und ist dem Tier Wiirde im mensch-
lichen Sinn {iberhaupt zuzusprechen? Zum zweiten kommt un-
sere Nahrung ins Spiel - Vegetarismus und Veganismus sind
hoch im Kurs, der Fleischkonsum im Riickgang. Und schliess-
lich, in einer evolutiondren Perspektive: Wie gehdren Mensch
und Tier zusammen beziehungsweise worin unterscheiden sie
sich? Und was ziehen wir daraus fiir Schliisse?

Sicher ist: Unser Umgang mit Tieren ist h6chst widerspriich-
lich.

Um bei den Schmetterlingen zu beginnen: Alle lieben den
prachtigen Schwalbenschwanz, einen der grossten heimischen
Tagfalter. Katharina Antonietti lebt in Trogen und ziichtet pas-
sioniert Schwalbenschwiénze. Sie hat auch einen Tipp, wie
man den Schmetterling in den eigenen Garten locken kann:
Fenchel pflanzen! Das ist das Lieblingsmenii der Schwalben-
schwanz-Raupe. Und ohne Raupe bekanntlich kein Schmetter-
ling.! Aber auf der anderen Seite: der Buchsbaumziinsler. In
Stidfrankreich hat die unscheinbare Raupe ganze Bergriicken
kahlgefressen. Ubrig bleiben starre, ungemein kratzige Aste und
eine Landschaft zum Erbarmen. Beim Wandern ist man umflat-
tertvon Legionen der weissen Falter. Ein Neozoon, eingeschleppt
Anfang des Jahrhunderts aus Ostasien. Ein Schéidling.

Niitzling, Schidling, der eine umhegt, der andere ver-
wiinscht: Das ist die Menschen-Perspektive. Sie pragt den Um-
gang mit unseren Mitlebewesen, den Tieren beziehungsweise

1 Vgl. Julia Sutter: Wer die Raupe
nicht ehrt ... Besuch bei Katharina
Antonietti und ihren Schwalben-
schwinzen in Trogen. In: Saiten
Nr. 302 (Juli/August 2020), S. 30-33.
URL: https://dx.doi.org/10.5169/
seals-954311.



2 Marc Bekoff und Jessica Pierce:
Sind Tiere die besseren Menschen?
Stuttgart 2017.

3 Simone Knapp: Die Geschichte
der Tierprozesse, National Geogra-
phic, Version vom 06.09.2021. URL:
www.nationalgeographic.de/ge-
schichte-und-kultur/2021/08/
die-geschichte-der-tierprozes-
se-von-moerderischen-schwei-
nen-und-teuflischen-holzwuer-
mern/ (Stand: 31.07.2022).

4 Art. «Tierrechtsbewegungy.

In: Wikipedia. URL: https://de.
wikipedia.org/wiki/Tierrechts-
bewegung (Stand: 31.07.2022).

One Health 85

«nichtmenschlichen Tieren» (wie es die Sachbuchautoren
Marc Bekoff und Jessica Pierce in ihrem Buch «Sind Tiere die
besseren Menschen?»? prizisieren). Wir hitscheln Hunde, ihr
naher Verwandter hingegen, der Wolf, ist zum Politikum ge-
worden, er wird gejagt, damonisiert - und auf der Gegenseite
idealisiert. Rehe sind siiss, vor allem im Bambi-Alter. Aber die
wachsenden Wildpopulationen werden in Berggebieten zum
Problem: Mit grossem baulichem Aufwand miissen die Areale,
auf denen der Schutzwald aufgeforstet wird, vor Rehverbiss ge-
schiitzt werden. Oder noch ein Blick in den Garten: Wir sden
Blumen, um die kostbaren Bienen anzulocken und einen Bei-
trag zur Biodiversitit zu leisten - und hadern mit den
Nacktschnecken, die unseren Kohlrabiléchern und die jungen
Salate wegfressen.

Die fiinf Freiheiten der Tiere

Gibt es «gute» und «bodse» Tiere? Natiirlich nicht - moralische
Kategorien taugen im Tierreich nichts, auch wenn es im Mittel-
alter eigentliche Gerichtsprozesse gegen Tiere gegeben hat, ge-
gen Schweine, die Kleinkinder angefallen hatten, aber auch ge-
gen «biblische» Plagen wie Holzwiirmer oder Miuse.? Und auch
wenn Bekoff/Pierce den hoheren Tieren moralische Verhaltens-
weisen von Empathie bis zu Vergeltung zusprechen. Klar diirfte
sein: Die Schnecke frisst, weil Fressen ihre Existenz ist und nicht
aus Schadenfreude. Der Wolf reisst Limmer, weil er Hunger hat
und nicht, weil er bosartig oder schlecht gelaunt ist.

Und der Mensch? Er ist jenes Tier, das den Wolf mit Gesetzen
in Schranken hilt, Schnecken tétet, Wale jagt, Schweine mistet,
Pferde ziichtet, Tierversuche mit Mausen anstellt, Katzen strei-
chelt, Bienen hilt, Schafe klont, Nashorner ausrottet und so wei-
ter. Dank Intellekt und Bewusstsein ist der Mensch zum «Konig
der Tiere» geworden, mit der Lizenz, sie sich «untertan» zu ma-
chen und fiir seine Bediirfnisse zu nutzen - zumindest in der
jiidisch-christlichen Tradition, wéahrend im Hinduismus oder
Buddhismus weniger utilitaristische, stdrker von der Ehrfurcht
vor dem Leben geprégte Prinzipien gelten. So oder so trigt der
Mensch damit auch eine Verantwortung fiir das tierische Wohl-
ergehen. Institutionell dussert sich dies bereits im 19. Jahrhun-
dert mit der Griindung der ersten Tierschutzvereine (den Ap-
penzeller Tierschutzverein gibt es seit 1941).

Daneben hat sich in den letzten Jahrzehnten eine kampferi-
sche Tierrechts-Bewegung formiert. Sie grenzt sich gegeniiber
dem traditionellen Tierschutz ab, indem sie eine Ungleichbe-
handlung oder -bewertung zwischen dem Menschen und ande-
ren Spezies ablehnt. Dies schliesst auch die Kategorisierung von
Tieren als Nutztier oder Haustier prinzipiell aus. Die Bewegung
ist heterogen, ihre Aktionen sind teils umstritten.*



86 Mensch und Tier

1979 formulierte der Farm Animal Welfare Council in Bezug auf
die Nutztierhaltung eine Art Codex, die «Fiinf Freiheiten»:

1. Freiheit von Hunger, Durst und Fehlerndhrung,

2. Freiheit von Unbehagen,

3. Freiheit von Schmerz, Verletzung und Krankheit,

4. Freiheit von Angst, Stress und Leiden und

5. Freiheit zum Ausleben normalen Verhaltens.®

Die fiinfte Forderung ist insofern anspruchsvoll, als Nutztiere
Fleisch, Milch, Wolle, Eier und so weiter quasi gegen ihre Natur
liefern - die Frage nach «artgerechter» Tierhaltung ist entspre-
chend vertrackt. Zuletzt machte in der Schweiz die Initiative ge-
gen Massentierhaltung, die am 25. September 2022 (nach Re-
daktionsschluss dieses Jahrbuchs) zur Abstimmung kam, auf
diese Thematik aufmerksam. Sie wollte die Zahl der pro Bauern-
betrieb erlaubten Tiere (heute z. B. bis zu 1500 Schweine, 18 000
Legehennen oder 27 000 Masthiihner) reduzieren und den Bund
verpflichten, Kriterien fiir eine tierfreundliche Haltung, den Zu-
gang ins Freie oder die Schlachtung festzulegen. Die Grundsatz-
kritik dahinter: Nutztiere wiirden als Produkte betrachtet und
deren Bediirfnisse zu wenig beriicksichtigt. Der Schutz der
Wiirde aller in der Landwirtschaft gehaltenen Tiere solle daher
in die Verfassung aufgenommen werden. Die Gegnerinnen und
Gegner machten geltend, dass in der Schweiz bereits heute
strengste Tierschutzgesetze herrschten und dass von «Massen-
tierhaltung» hierzulande generell nicht die Rede sein kénne - im
Gegensatz zu anderen Lindern.

Lernen vom Virus

Auf eine ganz andere, dramatische Weise hat die Covid-Pande-
mie das Vernetztsein von Mensch und Tier aufgezeigt. Das fatale
Virus war gemadss derzeitigem Wissensstand auf einem chine-
sischen Wildtiermarkt vom Tier auf den Menschen iibertragen
worden. Die Gefahr fiir die Ausbreitung solcher Infektions-
krankheiten, Zoonosen genannt, steigt in dem Mass, in dem
Mensch und Tier auf engem Raum zusammenleben. Die durch
Zecken iibertragene Hirnhautentziindung ist ein anderes Bei-
spiel. «<Wir ernten, was wir sden», heisst es dazu in einem Posi-
tionspapier von Greenpeace.® Das Vordringen des Menschen in
tierische Okosysteme biete im Zusammenspiel mit der Globali-
sierung Erregern ein ideales Milieu, um sich erfolgreich und
rasant zu vermehren.

Hier setzt das Konzept One Health an. Es sagt im Grundsatz:
Menschengesundheit, Tiergesundheit und Okogesundheit ge-
horen zusammen, das eine hat Einfluss auf das andere. «Wir
sind verletzliche Individuen in einer verletzlichen Welt. Was wir
der Umwelt antun, kommt frither oder spéter zu uns zuriick, im

5 Farm Animal Welfare Council:
Five Freedoms, Version vom
06.04.2009, archiviert am
10.10.2012. URL: webarchive.
nationalarchives.gov.uk/ukgwa/
20121010012427/http://www.fawc.
org.uk/freedoms.htm (Stand:
31.07.2022).

6 Yves Zenger: One Health: Tier-
wohl und Menschenwohl sind eins,
greenpeace.ch, Version vom
23.04.2020. URL: www.greenpeace.
ch/de/story/43498/one-health-
tierwohl-und-menschenwohl-sind-
eins/ (Stand: 31.07.2022).



7 Mehr dazu und iiber den «Neuen
Animismus» bei Martin Kolmar:
Grenzbeschreitungen. Vom Sinn,
dem gelingenden Leben und unse-
rem Umgang mit Natur. K6ln 2021,
S.337 ff.

8 Key facts and findings,
www.fao.org (= Food and Agricul-
ture Organization of the United
Nations). URL: https://www.fao.
org/news/story/en/item/197623/
icode/ (Stand: 31.07.2022).

9 Statista Research Department:
Fleischverzicht in der Schweiz nach
Geschlecht 2021, Version vom
01.02.2022. URL: https://de.statista.
com/statistik/daten/studie/
683958/umfrage/fleischverzicht-
in-der-schweiz-nach-geschlecht/
(Stand: 31.07.2022).

One Health 87

Guten wie im Schlechten», schreibt Greenpeace: «Die Tier- und
Humanmedizin sowie die Lebensmittelproduktion und der
Zustand der Umwelt miissen vernetzt betrachtet werden - welt-
weit, ohne Kompromisse.» Die Forderungen, die sich daraus
ableiten, klingen nach «system change»: eine Landwirtschatft,
die Tierwohl und dkologische Nachhaltigkeit tiber den maxima-
len Ertrag stellt, ein Verbot des Handels mit wilden Tieren, der
Schutz von Okosystemen und Lebensrdumen fiir Wildtiere und
Pflanzen. Noch radikaler postuliert die Deep-Ecology-Bewe-
gung, dass das Wohlergehen aller Lebewesen ein Wert an sich
ist, unabhingig vom Nutzen fiir den Menschen: ein ethischer
Imperativ mit allerdings vorprogrammierten Zielkonflikten.”

Vom tiergerechten Essen

Nicht zuletzt steht bei all dem unser Essverhalten zur Debatte,
mit Blickauf die Tierrechte wie auf das Klima. Die Massentierhal-
tung ist gemdss der UNO-Erndhrungsorganisation FAO der
grosste CO.-Treiber weltweit, noch vor dem Verkehr.? Dies muss
aber nichtzwingend heissen, nur noch vegetarisch zu leben. Was
im {ibrigen bisher erstaunlich wenige Menschen tun: Im Jahr
2021 lag der Anteil der Vegetarierinnen und Vegetarier in der
Schweiz bei rund vier Prozent der Gesamtbevolkerung, der An-
teil der Veganerinnen und Veganer hat sich mit aktuell 0,6 Pro-
zent seit dem letzten Jahr verdoppelt.® Auffillig: 70 Prozent der
Vegetarierinnen sind Frauen, bei den Veganern sind es sogar
83 Prozent. Auf Fleisch verzichten aber weitaus mehr Menschen,
wenn auch nicht konsequent: 40 Prozent der Bevolkerung
beschreiben sich als «Flexitarier», also als Teilzeitvegetarier.

Ich rede mit der jungen Biobduerin Rahel Schneider tiber das
Thema. Sie betreut auf einem Hof im Appenzeller Vorderland die
Ziegen und Schafe. Und fiihrt sie auch zum Metzger. Einerseits
tue das jeweils weh, sagt Rahel - zu den Tieren hat sie eine ver-
traute Beziehung, sie hegt und fiittert sie, pflegt ihre Klauen,
zdaunt die Weiden ein. Aber andererseits gehore das Metzgen
zum natiirlichen Kreislauf auf dem Hof. Dieser wiirde rein «vege-
tarisch» kaum funktionieren; die Pflanzen brauchen den Dung
der Tiere, die Tiere fressen das Gras, Pflanze und Tier erndhren
den Menschen, kurzum: Alles hingt zusammen. Wer sich
«flexitarisch» erndhre, handle daher verantwortungsbewusst, ist
Rahel Schneiders Haltung, vorausgesetzt, die Tiere werden art-
gerecht gehalten, fressen Gras und nicht Menschennahrung
(zum Beispiel Mais oder Soja) oder weiden nicht auf Fldchen, die
pradestiniert wiaren, um darauf Nahrung fiir Menschen anzu-
bauen. Schliesslich gehore dazu, dass sie auch bei ihrem Gang
zur Schlachtbank mit Respekt behandelt wiirden.

Verantwortungsvoll und respektvoll zu handeln, ist das Pri-
vileg des Menschen, es ist das, was er den Tieren voraus hat.



88 Mensch und Tier

Inklusive das Gegenteil: «Als einzige verfiigt unsere Artiiber die
destruktive Fahigkeit, das Leben auf der Erde - mit einem ein-
zigen Driicken der Nukleartaste - auszurotten», schreibt der
niederldndische Journalist Frank Westerman in seiner «anthro-
pologischen Detektivgeschichte» mit dem Titel «Was uns zu
Menschen macht».'® Er zihlt eine Vielzahl weiterer nur dem
Menschen zur Verfiigung stehender Errungenschaften auf, zu-
letzt diese: «Als einzige auf der Welt erzdhlen wir Menschen uns
Geschichten, wir sind in der Lage zu errdten und Witze zu ma-
chen, zu programmieren und zu sabotieren, zu philosophieren
und Theater zu spielen.» Und eben: den Planeten an den Ab-
grund zu bringen.

Mani Matter sah das auch schon voraus. Sein Chanson von
den «Hemmige» endet so: «Und we me gseht, was hiitt dr
monschheitdroht / So gseht me wiirklech schwarz, nid nume rot
/ Und was me no cha hoffen isch alei / Dass si hemmige hei.»"!

10 Frank Westerman: Was uns zu
Menschen macht. Eine anthro-
pologische Detektivgeschichte.
Berlin 2020, S. 43-44.

11 Mani Matter: Hemmige, als
Single erschienen bei Zytglogge
1970.



	One Health

