
Zeitschrift: Appenzellische Jahrbücher

Herausgeber: Appenzellische Gemeinnützige Gesellschaft

Band: 149 (2022)

Artikel: One Health

Autor: Surber, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-981547

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-981547
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


84 Mensch und Tier

One Health
Geliebte und gehasste Schmetterlinge, Massentierhaltung
und Tiergerechtigkeit, Wölfe und Viren, Fleischkonsum
und Deep Ecology - Überlegungen zum vertrackten Verhältnis
des Menschen zu den nichtmenschlichen Tieren.

Peter Surber

«Was unterscheidet d'mönsche vom schimpans / S'isch nid die

glatti hut, dr fählend schwänz / Nid dass mir schlächter d'böim
ufchöme, nei / Dass mir hemmige hei.» So hat der Berner
Liedermacher Mani Matter einst den Unterschied zwischen
Mensch und Tier auf den Punkt gebracht. Seinem Chanson zum
Trotz ist es aber mit den Hemmungen nicht weit her, der Mensch
beutet seine Umwelt weitherum hemmungslos aus - Tiere
inklusive.

Umhegt und verwünscht

Woher kommt das? Die Frage stösst eine Reihe von kontroversen

Themen an. Zum einen: Wie können Tierwohl oder
Tiergerechtigkeit definiertwerden, und ist dem TierWürde im menschlichen

Sinn überhaupt zuzusprechen? Zum zweiten kommt
unsere Nahrung ins Spiel - Vegetarismus und Veganismus sind
hoch im Kurs, der Fleischkonsum im Rückgang. Und schliesslich,

in einer evolutionären Perspektive: Wie gehören Mensch
und Tier zusammen beziehungsweise worin unterscheiden sie

sich? Und was ziehen wir daraus für Schlüsse?

Sicher ist: Unser Umgang mit Tieren ist höchst widersprüchlich.

Um bei den Schmetterlingen zu beginnen: Alle lieben den

prächtigen Schwalbenschwanz, einen der grössten heimischen
Tagfalter. Katharina Antonietti lebt in Trogen und züchtet
passioniert Schwalbenschwänze. Sie hat auch einen Tipp, wie
man den Schmetterling in den eigenen Garten locken kann:
Fenchel pflanzen! Das ist das Lieblingsmenü der
Schwalbenschwanz-Raupe. Und ohne Raupe bekanntlich kein Schmetterling.1

Aber auf der anderen Seite: der Buchsbaumzünsler. In
Südfrankreich hat die unscheinbare Raupe ganze Bergrücken
kahlgefressen. Übrig bleiben starre, ungemein kratzige Äste und
eine Landschaft zum Erbarmen. Beim Wandern ist man umflattert

von Legionen derweissen Falter. Ein Neozoon, eingeschleppt
Anfang des Jahrhunderts aus Ostasien. Ein Schädling.

Nützling, Schädling, der eine umhegt, der andere
verwünscht: Das ist die Menschen-Perspektive. Sie prägt den
Umgang mit unseren Mitlebewesen, den Tieren beziehungsweise

1 Vgl. Julia Sutter : Wer die Raupe
nicht ehrt... Besuch bei Katharina
Antonietti und ihren Schwalbenschwänzen

in Trogen. In: Saiten
Nr. 302 (Juli/August 2020), S. 30-33.
URL: https://dx.doi.org/10.5169/
seals-954311.



One Health 85

2 Marc Bekoff und Jessica Pierce:
Sind Tiere die besseren Menschen?

Stuttgart 2017.

«nichtmenschlichen Tieren» (wie es die Sachbuchautoren
Marc Bekoff und Jessica Pierce in ihrem Buch «Sind Tiere die
besseren Menschen?»2 präzisieren). Wir hätscheln Hunde, ihr
naher Verwandter hingegen, der Wolf, ist zum Politikum
geworden, er wird gejagt, dämonisiert - und auf der Gegenseite
idealisiert. Rehe sind süss, vor allem im Bambi-Alter. Aber die
wachsenden Wildpopulationen werden in Berggebieten zum
Problem: Mit grossem baulichem Aufwand müssen die Areale,
auf denen der Schutzwald aufgeforstet wird, vor Rehverbiss
geschützt werden. Oder noch ein Blick in den Garten: Wir säen

Blumen, um die kostbaren Bienen anzulocken und einen Beitrag

zur Biodiversität zu leisten - und hadern mit den
Nacktschnecken, die unseren Kohlrabi löchern und die jungen
Salate wegfressen.

3 Simone Knapp: Die Geschichte
der Tierprozesse, National Geographie,

Version vom 06.09.2021. URL:

www.nationalgeographic.de/ge-
schichte-und-kultur/2021 /08/
die-geschichte-der-tierprozes-
se-von-moerderischen-schwei-
nen-und-teuflischen-holzwuer-
mern/ (Stand: 31.07.2022).

4 Art. «Tierrechtsbewegung».
In: Wikipedia. URL: https://de.
wikipedia.org/wiki/Tierrechts-
bewegung (Stand: 31.07.2022).

Die fünf Freiheiten der Tiere

Gibt es «gute» und «böse» Tiere? Natürlich nicht - moralische
Kategorien taugen im Tierreich nichts, auch wenn es im Mittelalter

eigentliche Gerichtsprozesse gegen Tiere gegeben hat,
gegen Schweine, die Kleinkinder angefallen hatten, aber auch
gegen «biblische» Plagen wie Holzwürmer oder Mäuse.3 Und auch

wenn Bekoff/Pierce den höheren Tieren moralische Verhaltensweisen

von Empathie bis zu Vergeltung zusprechen. Klar dürfte
sein: Die Schnecke frisst, weil Fressen ihre Existenz ist und nicht
aus Schadenfreude. Der Wolf reisst Lämmer, weil er Hunger hat
und nicht, weil er bösartig oder schlecht gelaunt ist.

Und der Mensch? Er ist jenes Tier, das den Wolf mit Gesetzen
in Schranken hält, Schnecken tötet, Wale jagt, Schweine mästet,
Pferde züchtet, Tierversuche mit Mäusen anstellt, Katzen
streichelt, Bienen hält, Schafe klont, Nashörner ausrottet und so weiter.

Dank Intellekt und Bewusstsein ist der Mensch zum «König
der Tiere» geworden, mit der Lizenz, sie sich «Untertan» zu
machen und für seine Bedürfnisse zu nutzen - zumindest in der

jüdisch-christlichen Tradition, während im Hinduismus oder
Buddhismus weniger utilitaristische, stärker von der Ehrfurcht
vor dem Leben geprägte Prinzipien gelten. So oder so trägt der
Mensch damit auch eine Verantwortung für das tierische
Wohlergehen. Institutionell äussert sich dies bereits im 19. Jahrhundert

mit der Gründung der ersten Tierschutzvereine (den
Appenzeller Tierschutzverein gibt es seit 1941).

Daneben hat sich in den letzten Jahrzehnten eine kämpferische

Tierrechts-Bewegung formiert. Sie grenzt sich gegenüber
dem traditionellen Tierschutz ab, indem sie eine Ungleichbehandlung

oder -bewertung zwischen dem Menschen und anderen

Spezies ablehnt. Dies schliesst auch die Kategorisierung von
Tieren als Nutztier oder Haustier prinzipiell aus. Die Bewegung
ist heterogen, ihre Aktionen sind teils umstritten.4



86 Mensch und Tier

1979 formulierte der Farm Animal Welfare Council in Bezug auf
die Nutztierhaltung eine Art Codex, die «Fünf Freiheiten»:
1. Freiheit von Hunger, Durst und Fehlernährung,
2. Freiheit von Unbehagen,
3. Freiheit von Schmerz, Verletzung und Krankheit,
4. Freiheit von Angst, Stress und Leiden und
5. Freiheit zum Ausleben normalen Verhaltens.5

Die fünfte Forderung ist insofern anspruchsvoll, als Nutztiere
Fleisch, Milch, Wolle, Eier und so weiter quasi gegen ihre Natur
liefern - die Frage nach «artgerechter» Tierhaltung ist entsprechend

vertrackt. Zuletzt machte in der Schweiz die Initiative
gegen Massentierhaltung, die am 25. September 2022 (nach Re-

daktionsschluss dieses Jahrbuchs) zur Abstimmung kam, auf
diese Thematik aufmerksam. Sie wollte die Zahl der pro Bauernbetrieb

erlaubten Tiere (heute z. B. bis zu 1500 Schweine, 18000

Legehennen oder 27 000 Masthühner) reduzieren und den Bund
verpflichten, Kriterien für eine tierfreundliche Haltung, den
Zugang ins Freie oder die Schlachtung festzulegen. Die Grundsatzkritik

dahinter: Nutztiere würden als Produkte betrachtet und
deren Bedürfnisse zu wenig berücksichtigt. Der Schutz der
Würde aller in der Landwirtschaft gehaltenen Tiere solle daher
in die Verfassung aufgenommen werden. Die Gegnerinnen und
Gegner machten geltend, dass in der Schweiz bereits heute

strengste Tierschutzgesetze herrschten und dass von
«Massentierhaltung» hierzulande generell nicht die Rede sein könne - im
Gegensatz zu anderen Ländern.

5 Farm Animal Welfare Council:
Five Freedoms, Version vom
06.04.2009, archiviert am
10.10.2012. URL: webarchive.

nationalarchives.gov.uk/ukgwa/
20121010012427/http ://www.fawc.
org.uk/freedoms.htm (Stand:
31.07.2022).

Lernen vom Virus

Auf eine ganz andere, dramatische Weise hat die Covid-Pande-
mie das Vernetztsein von Mensch und Tier aufgezeigt. Das fatale
Virus war gemäss derzeitigem Wissensstand auf einem
chinesischen Wildtiermarkt vom Tier auf den Menschen übertragen
worden. Die Gefahr für die Ausbreitung solcher
Infektionskrankheiten, Zoonosen genannt, steigt in dem Mass, in dem
Mensch und Tier auf engem Raum zusammenleben. Die durch
Zecken übertragene Hirnhautentzündung ist ein anderes
Beispiel. «Wir ernten, was wir säen», heisst es dazu in einem
Positionspapier von Greenpeace.6 Das Vordringen des Menschen in
tierische Ökosysteme biete im Zusammenspiel mit der Globalisierung

Erregern ein ideales Milieu, um sich erfolgreich und
rasant zu vermehren.

Hier setzt das Konzept One Health an. Es sagt im Grundsatz:

Menschengesundheit, Tiergesundheit und Ökogesundheit
gehören zusammen, das eine hat Einfluss auf das andere. «Wir
sind verletzliche Individuen in einer verletzlichen Welt. Was wir
der Umwelt antun, kommt früher oder später zu uns zurück, im

6 Yves Zenger: One Health:
Tierwohl und Menschenwohl sind eins,

greenpeace.ch, Version vom
23.04.2020. URL: www.greenpeace.
ch/de/story/43498/one-health-
tierwohl-und-menschenwohl-sind-
eins/ (Stand: 31.07.2022).



One Health 87

7 Mehr dazu und über den «Neuen
Animismus» bei Martin Kolmar:
Grenzbeschreitungen. Vom Sinn,
dem gelingenden Leben und unserem

Umgang mit Natur. Köln 2021,
S. 337 ff.

8 Key facts and findings,
www.fao.org Food and Agriculture

Organization of the United
Nations). URL: https://www.fao.
org/news/story/en/item/197623/
icode/ (Stand: 31.07.2022).

9 Statista Research Department:
Fleischverzicht in der Schweiz nach
Geschlecht 2021, Version vom
01.02.2022. URL: http s ://de.statista.
com/statistik/daten/studie/
683958/umfrage/fleischverzicht-
in-der-schweiz-nach-geschlecht/
(Stand: 31.07.2022).

Guten wie im Schlechten», schreibt Greenpeace: «Die Tier- und
Humanmedizin sowie die Lebensmittelproduktion und der
Zustand der Umwelt müssen vernetzt betrachtet werden - weltweit,

ohne Kompromisse.» Die Forderungen, die sich daraus
ableiten, klingen nach «system change»: eine Landwirtschaft,
die Tierwohl und ökologische Nachhaltigkeit über den maximalen

Ertrag stellt, ein Verbot des Handels mit wilden Tieren, der
Schutz von Ökosystemen und Lebensräumen für Wildtiere und
Pflanzen. Noch radikaler postuliert die Deep-Ecology-Bewe-
gung, dass das Wohlergehen aller Lebewesen ein Wert an sich
ist, unabhängig vom Nutzen für den Menschen: ein ethischer
Imperativ mit allerdings vorprogrammierten Zielkonflikten.7

Vom tiergerechten Essen

Nicht zuletzt steht bei all dem unser Essverhalten zur Debatte,
mit Blick auf die Tierrechte wie aufdas Klima. Die Massentierhaltung

ist gemäss der UNO-Ernährungsorganisation FAO der

grösste C02-Treiber weltweit, noch vor dem Verkehr.8 Dies muss
aber nicht zwingend heissen, nur noch vegetarisch zu leben. Was

im übrigen bisher erstaunlich wenige Menschen tun: Im Jahr
2021 lag der Anteil der Vegetarierinnen und Vegetarier in der
Schweiz bei rund vier Prozent der Gesamtbevölkerung, der Anteil

der Veganerinnen und Veganer hat sich mit aktuell 0,6
Prozent seit dem letzten Jahr verdoppelt.9 Auffällig: 70 Prozent der

Vegetarierinnen sind Frauen, bei den Veganern sind es sogar
83 Prozent. Auf Fleisch verzichten aber weitaus mehr Menschen,
wenn auch nicht konsequent: 40 Prozent der Bevölkerung
beschreiben sich als «Flexitarier», also als Teilzeitvegetarier.

Ich rede mit der jungen Biobäuerin Rahel Schneider über das

Thema. Sie betreut aufeinem Hof im Appenzeller Vorderland die

Ziegen und Schafe. Und führt sie auch zum Metzger. Einerseits
tue das jeweils weh, sagt Rahel - zu den Tieren hat sie eine
vertraute Beziehung, sie hegt und füttert sie, pflegt ihre Klauen,
zäunt die Weiden ein. Aber andererseits gehöre das Metzgen
zum natürlichen Kreislaufauf dem Hof. Dieserwürde rein
«vegetarisch» kaum funktionieren; die Pflanzen brauchen den Dung
der Tiere, die Tiere fressen das Gras, Pflanze und Tier ernähren
den Menschen, kurzum: Alles hängt zusammen. Wer sich
«flexitarisch» ernähre, handle daher verantwortungsbewusst, ist
Rahel Schneiders Haltung, vorausgesetzt, die Tiere werden
artgerecht gehalten, fressen Gras und nicht Menschennahrung
(zum Beispiel Mais oder Soja) oder weiden nicht aufFlächen, die

prädestiniert wären, um darauf Nahrung für Menschen
anzubauen. Schliesslich gehöre dazu, dass sie auch bei ihrem Gang
zur Schlachtbank mit Respekt behandelt würden.

Verantwortungsvoll und respektvoll zu handeln, ist das

Privileg des Menschen, es ist das, was er den Tieren voraus hat.



88 Mensch und Tier

Inklusive das Gegenteil: «Als einzige verfügt unsere Art über die
destruktive Fähigkeit, das Leben auf der Erde - mit einem
einzigen Drücken der Nukleartaste - auszurotten», schreibt der
niederländische lournalist Frank Westerman in seiner
«anthropologischen Detektivgeschichte» mit dem Titel «Was uns zu
Menschen macht».10 Er zählt eine Vielzahl weiterer nur dem
Menschen zur Verfügung stehender Errungenschaften auf,
zuletzt diese: «Als einzige auf der Welt erzählen wir Menschen uns
Geschichten, wir sind in der Lage zu erröten und Witze zu
machen, zu programmieren und zu sabotieren, zu philosophieren
und Theater zu spielen.» Und eben: den Planeten an den
Abgrund zu bringen.

Mani Matter sah das auch schon voraus. Sein Chanson von
den «Hemmige» endet so: «Und we me gseht, was hütt dr
mönschheit droht / So gseht me würklech schwarz, nid nume rot
/ Und was me no cha hoffen isch alei / Dass si hemmige hei.»11

10 Frank Westerman: Was uns zu
Menschen macht. Eine
anthropologische Detektivgeschichte.
Berlin 2020, S. 43-44.

11 Mani Matter: Hemmige, als

Single erschienen bei Zytglogge
1970.


	One Health

