Zeitschrift: Appenzellische Jahrblucher
Herausgeber: Appenzellische Gemeinnutzige Gesellschaft

Band: 145 (2018)

Artikel: Gewissheiten und Zweifel : Gesprache tber Gott und die Welt mit
Fachleuten aus der Welt des Glaubens

Autor: Sporri, Hanspeter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-813183

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-813183
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

76 500 Jahre Reformation

Gewissheiten und Zweifel

Gesprdche iiber Gott und die Welt mit Fachleuten aus der Welt des Glaubens

HANSPETER SPORRI

Uber der Frage nach Gott, nach Gottesbildern oder Nicht-Bil-
dern kann man sich leicht entzweien. Die Theologie ist eine Wis-
senschaft mit vielen Spitzfindigkeiten, Fallstricken und proble-
matischen Begriffen. Die Wissenschaftlichkeit wird ihr oft abge-
sprochen. Es ist wohl wahr, was ein Theologiestudent aus Chur in
seinem Blog schreibt: «Das Nachdenken tiber Gott fiihrt zu kei-
nem Ziel, zu keinem wissenschaftlichen oder wirtschaftlichen
Mehrwert.»! Allerdings stosst der Mensch beim Nachdenken
tiber Gott auch auf jene Fragen, welche die Wissenschaft eben-
falls nicht oder nur auf ganz banale Weise beantworten kann:

Bewusstsein, Geist: Eine Funktion der Materie? Ein Ergebnis
der Evolution? Eine Illusion? Oder etwas Beseeltes?

Das Ich: Ein geistiges Wesen? Oder Resultat blosser biologi-
scher Vorgidnge in einem neuronalen Netzwerk? Ein sich immer
wandelndes Konstrukt?

Oder die Zeit: Eine unumkehrbare Tatsache? Mit dem Ur-
knall als Beginn? Die Frage, was vor dem Urknall war, ist aus wis-
senschaftlicher Sicht anscheinend unergiebig.

«Im Nachdenken tiber Gott erstreben wir Menschen letztlich
nur die héchste menschliche Finalitdt», schreibt der bloggende
Theologiestudent. «Oder einfacher ausgedriickt: Wir tun es, ein-
fach weil wir es konnen - und weil es schon ist.»?

Noch so ein Begriff - Schénheit -, der sich wissenschaftlicher
Analyse weitgehend entzieht, aber im menschlichen Wahrneh-
men von zentraler Bedeutung ist.

«Es gibt kein ewiges Leben und auch keinen ewigen Tod», hatte
Polo Hofer (1945-2017), der Berner Mundart-Rocker, 2006 wih-
rend einer Begegnung mit dem Pfarrer und Schriftsteller Kurt
Marti (1921-2017) gesagt. Gott sei eine Behauptung, niemand
wisse, ob es ihn gebe oder nicht. Kurt Marti hielt ihm entgegen:
«Wenn man schon von ewig redet, kann das nur Gott sein. Ewig-
keit bedeutet ja: ohne Anfang und ohne Ende. Und da wir alle
einen Anfang haben, haben wir auch ein Ende. Man kann Gott
nicht beweisen, aber kann auch nicht beweisen, dass er nichtist.
Insofern ist er eine Behauptung - eine sehr hilfreiche und sehr
inspirierende Behauptung.»*

Diese Behauptung stand im Raum bei den zehn Gespréchen, die
ich im Laufe des heissen und trockenen Sommers 2018 mit Pfar-
rerinnen und Pfarrern, mit einer Theologiestudentin und einer

1 René Ochsenbein: Aphoristi-
sches Theologie-Studium-Tage-
buch. URL: https://aphthe.blogspot.
com/2018/01/0-gott-wenn-ich-
dich-aus-furcht-vor-der.html.

2 Ebd.

3 Walter Dépp, Brigitta Niederhau-
ser: «Es gibt kein ewiges Leben und
auch keinen ewigen Tod». In: Der
Bund vom 25.07.2017. URL: https://
www.derbund.ch/bern/kanton/
es-gibt-kein-ewiges-leben-und-
auch-keinen-ewigen-tod/story/
30472933.



4 Wie Anm. 1.-1.Kor 13,13.

Gewissheiten und Zweifel 77

Ordensschwester fithren durfte. Die Portratierten hat die Jahr-
buchredaktion mehr oder weniger zuféllig ausgewéhlt. Ein Kri-
terium: der Interviewer sollte sie nicht bereits gut kennen, son-
dern in den Gespréchen in eine neue Welt eintauchen. Es ging
dabei um den personlichen Glauben, individuelle Uberzeugun—
gen, Gewissheiten und Zweifel, die Biografie, um Gott und die
Welt. Die Gesprache waren ausfiihrlich und tiefschiirfend. Die
daraus hervorgegangenen Texte sind bewusst kurz gehalten und
je auf ein zentrales Thema fokussiert. Viele Fragen blieben dabei
ausgeklammert. Die vermeintlich wichtigste: Gibt es Gott - oder
ist er eine Fiktion? Die Debatten, die diese Frage auslost und die
heute medial immer wieder geftihrt werden, ergeben in der Re-
gel keine neuen Erkenntnisse. Manchmal wird zwar behauptet,
die Welt ohne Religion wiére eine bessere. Doch auch der Athe-
ismus oder atheistische Gesellschaftslehren konnen mit einem
fundamentalistischen Furor vertreten werden, der den Dialog
erschwert und im Extremfall zu Inhumanitat fihrt. In der
menschlichen Geschichte geht es laut dem oben zitierten Theo-
logiestudenten immer um «Macht, Krieg und Religion». Er
glaubt, dass Paulus zu diesem Dreiklang eine Gegenposition
aufgezeigt habe: «Fiir jetzt bleiben Glaube, Hoffnung und
Liebe».*

Zu den Bildern:

«Miissen die Fotografien so gross sein?», fragte einer der Ge-
sprdchspartner, der bedauert, dass Bilder gegeniiber dem Wort
iibermdichtig geworden seien. Wie immer blickt das Jahrbuch
nicht nur in die Vergangenheit, sondern dokumentiert die Gegen-
wart fiir zukiinftige Forschende - dies auch mit Bildern. Die zehn
Aufnahmen des Herisauer Fotografen Toni Kiing zeigen elf Men-
schen, darunter ein Pfarrerpaar, die sich in den Dienst des Glau-
bens, der Kirche, eines Ordens gestellt haben. Die Fotografien sind
an einem von den Portrdtierten gewdihlten Ort entstanden, zeigen
Mcdinner und Frauen, die mit ihrem Glauben, ihrem theologischen
Denken und Forschen, ihrer seelsorgerlichen Arbeit in einer Kon-
tinuildt stehen. Ein Symbol hierfiir ist der Abendmahlskelch, den
der Hunduwiler Pfarrer in den Hénden hdlt. Das spdtgotische
liturgische Gerét wurde wohl noch fiir die vorreformatorische
Messe in der Hundwiler Kirche geschaffen, war also stummer
Zeuge grosser Verdnderungen, wie sie auch in der Gegenwart wie-
der statifinden.



78 500 Jahre Reformation

Corinna Boldt

*1963, aufgewachsen in Bremerhaven,

Studium in Miinster/Westfalen,

Pfarrerin in Walzenhausen von 1996 bis 2017

Lust an der Vernunft

Corinna Boldt hat wegen ihrer Furchtlosigkeit gegeniiber Zah-
len und Formeln, ihrer «Lust an der Vernunft», einst erwogen,
Mathematik zu studieren, sich schliesslich aber doch fiir die
Theologie entschieden, weil sie seit ihrer Konfirmation den
Wunsch in sich trug, Pfarrerin zu werden. Zahlenreihen, Bilan-
zen und Budgets interpretiert sie immer noch gern.

Dank ihres US-amerikanischen Professors beschiftigte sie
sich wahrend des Studiums mit Johannes Calvin, dem in Genf
wirkenden Reformator. Moglicherweise ist das ebenfalls ein Zei-
chen ihrer Furchtlosigkeit. Der Schriftsteller Stefan Zweig hatte
tiber Calvin eine 1936 erschienene historische Monografie ver-
fasst - als verschliisselte Kritik am totalitdren Nationalsozialis-
mus. Corinna Boldt wurde zunichst abgeschreckt von Calvin,
empfand ihn als den «dunkelsten Reformator», entdeckte aber
bald, dass er sehr viel Positives ausgeldst habe und betont gerne
dessen «starke und interessante Seiten». Spannend ist aus ihrer
Sicht, wie Calvin in Genf im 16.Jahrhundert eine Kirchenord-
nung eingefiihrt habe, die bis heute die reformierten Kirchen
prédge: «weg von der hierarchischen Papstkirche, hin zu einer
demokratisch strukturierten Ordnung». Calvins Einteilung in
vier Amter - Pfarramt und Lehramt, Alteste und Diakone - dient
einer Gemeindeleitung, in der gegenseitiger Dienst ohne Herr-
schaft der einen iiber die anderen im Zentrum steht. Das hat
dann gewiss auch zur Entwicklung staatlicher Demokratien bei-
getragen.

Fiir Calvin sei der Glaube an Jesus Christus derart logisch ge-
wesen, dass er dieser Wahrheit alles untergeordnet habe, ver-
mutet Corinna Boldt. Allerdings habe er als Jurist und Wissen-
schaftler versucht, Glaube und Vernunft zusammenzubringen,
«etwas, was wirimmer noch versuchen». «Selber denken» werde
gerade bei den Reformierten grossgeschrieben. Corinna Boldt
findet allerdings, dass keine Religion den absoluten Wahrheits-
anspruch geltend machen sollte. Wenn er erhoben werde, sei
dies in jeder Konfession oder Religion Ausdruck einer funda-
mentalistischen Haltung und verunmaogliche den Dialog.

Vermisst sie Walzenhausen, wo sie 21 Jahre lang im Pfarr-
dienst stand? Ja. Sie betreut in Rotkreuz im katholischen Kanton
Zug eine Minderheit von hochstens zehn Prozent Reformierten.
Die Region ist extrem globalisiert. «Alles ist individuell, keine
Beerdigung gleicht der anderen. Viele Betagte leben ohne Kon-
takt zur Aussenwelt.» Aber gerade das gibt ihrer Arbeit als Pfar-
rerin Sinn.

{( Calvin hat in Genfim
16.Jahrhundert eine
Kirchenordnung eingefiihrt,
die bis heute die reformier-
ten Kirchen pragt: weg

von der hierarchischen
Papstkirche, hin zu einer
demokratisch strukturier-
ten Ordnung. »






80 500 Jahre Reformation

Irina Bossart

*1968, aufgewachsen in Buchs SG, Pfarrerin in Stein,
ehemalige Geschichtslehrerin, promovierte Theologin

Auf dass das Herz sich weitet

Als Historikerin ist es Irina Bossart gewohnt, Quellen kritisch zu
wiirdigen und der eigenen Wahrnehmung zu misstrauen. Als
Theologin weiss sie aber auch, dass dies bei heiligen Schriften
auf Widerstand stdsst. Sie 16st das Dilemma mit einem Ver-
gleich: So wie eine musikalische Komposition erst durch die
Interpretation lebendig werde, erhalte auch ein Bibeltext erst
durch die Interpretation seine Aussagekraft. Texte wiirden un-
terschiedlich verstanden und interpretiert; das sei unvermeid-
lich, liege in der Natur des Menschen, der Sprache und des Tex-
tes selbst. Der Anspruch auf den alleinigen Besitz der Wahrheit
fithre in die Enge.

Das gleiche gelte {ibrigens auch fiir den Islam. Den Koran hat
Irina Bossart zweimal gelesen. Als heilig gelte laut islamischen
Theologen nur der niedergeschriebene Konsonantentext, der je
nach Vokalisierung anders verstanden werden kénne: «Von der
Anlage her ist der Koran vieldeutig, ein offener Text. Leider geht
das hdufig vergessen.»

Seit 30 oder mehr Jahren beschiftigt sich Irina Bossart mit
Religion und Spiritualitit. Am Gymnasium Immensee lernte sie
die Befreiungstheologie kennen, setzte sich als Jugendliche mit
der Frage nach der Gerechtigkeit auseinander. Zehn Jahre lang
arbeitete sie als Handarbeitslehrerin und finanzierte sich so ihr
Geschichts- und Theologiestudium an der Universitédt Basel.
Dann wirkte sie wihrend 15 Jahren als Lehrerin am Gymnasium
Oberwil (BL), unterrichtete Geschichte und Religionswissen-
schaft. Da ging es darum, Phdnomene verstdndlich zu machen,
Entwicklungen aufzuzeigen. Irgendwann im Jahr 2015 ent-
schied sie sich - recht kurzfristig -, die einjdhrige Ausbildung zur
Pfarrerin zu absolvieren. Seit Herbst 2017 ist sie Pfarrerin in
Stein und glaubt, dass dies ihr bisher anspruchsvollstes Amt sei,
unter anderem deshalb, weil sie im Einzelpfarramt nebst den
Kernaufgaben fiir alles zustdndig sei, wofiir andernorts Spezia-
listen bereit stiinden: Altersarbeit, Erwachsenenbildung, Admi-
nistration und Offentlichkeitsarbeit. Dabei gehe es immer auch
darum, Menschen mit unterschiedlichsten Erfahrungen so mit
dem Traditionsstrom der Bibel in Verbindung zu bringen, dass
Ankniipfungspunkte sichtbar wiirden, das Herz sich weite.

Dass sie seit langem Fan des Appenzellerlandes ist, erleich-
tere ihr den beruflichen Alltag. Sie hat am 31. Dezember Ge-
burtstag und fiihle vielleicht auch deshalb eine gewisse Nihe
zum Brauch des Silvesterchlausens mit seiner ganz eigenen In-
nigkeit.

<( So wie eine musikalische
Komposition erst durch

die Interpretation lebendig
wird, erhélt auch ein
Bibeltext erst durch die
Interpretation

seine Aussagekraft. »)



Kulturfiihrer 8
Schweiz




82 500 Jahre Reformation

Schwester Elisabeth

*1992 als Angela Pustelnik,
aufgewachsen in Bad Salzuflen, Nordrhein-Westfalen,
im Kloster Leiden Christi Jakobsbad seit 2011, Ewige Profess 2017

Von Gott zart beriihrt

Auf das Kloster Leiden Christi ist Angela Pustelnik im Internet
gestossen. Beim Betrachten der Bilder habe sie sich «wie ver-
liebt». Sie war 18, stand kurz vor dem Abitur, wollte schon seit
langerem ihrer Sehnsucht, ein Leben im Kloster zu fiihren,
nachgehen. Arztin oder Lehrerin zu werden, wie man ihr vor-
schlug, schloss sie aus. Stattdessen schrieb sie an das Kloster im
Jakobsbad, fiirchtete allerdings, mit ihrem Wunsch, ein Jahr im
Kloster mitzuleben, nicht ernst genommen zu werden. Doch
Schwester Mirjam, Frau Mutter des Klosters Leiden Christi,
schrieb einen Brief zuriick, der ihr Mut machte. Mit ihrem Vater
kam sie deshalb im Juni 2011 fiir drei Tage ins Jakobsbad: «Als
wir durch die Klosterpforte traten, fiithlte ich mich gleich da-
heim; es war ein Ankommen. Ich war nie zuvor in einem Kloster
gewesen, war schiichtern, fiihlte mich aber wohl; es schien mir,
als sei ich schon immer hier gewesen. Die Schwestern wirkten
vertraut, der Umgang war familidr.,» Dass ihr Weg ausserge-
wohnlich ist, weiss sie: «Aber wenn man den Weg mit Gott ge-
hen will, hat man den Mut und die Kraft dazu. Verstehen Sie
das?»
Von Gott fiihlt sie sich immer wieder gefiihrt oder «zart be-
rithrt», beispielsweise wenn sie bei der Lektiire auf eine pas-
sende Stelle stosst. Immer wieder begegnete ihr so auch der
Name Elisabeth - bis ihr klar wurde: «Gott kennt mich gut, er <€ Etwas geht aber kaputt,
weiss genau, was zu mir passt. Mit dem Entscheid, diesen Na- wenn die Menschen
men anzunehmen, hatte ich wirklich meinen Frieden.» Das hat glauben, sie kénnten
auch mit der heiligen Elisabeth von Thiiringen (1207-1231) zu
tun, die sich fiir die Krankenpflege einsetzte, fiir die Mitmen-
schen da war. Nachdem sie mehrere Biografien dieser Frau ge-
lesen hat, weiss sie: «Kein anderer Name kdme in Frage.» Und i€ in die Rolle von Gott
Angela? «Die bleibt in mir. Wenn man ins Kloster eintritt, gibt ~treten wollen. »»
man die eigene Personlichkeit, die positiven und negativen Er-
lebnisse und Prigungen nicht einfach an der Pforte ab.»
Wissenschaft und Forschung hilt sie fiir wichtig, wenn sie
zum Wohle der Menschen eingesetzt werden: «Etwas geht aber
kaputt, wenn die Menschen glauben, sie konnten und diirften
auf alles Einfluss nehmen, wenn sie in die Rolle von Gott treten
wollen.» Im Ordensberuf fiihlt sie sich wohl, denn «das ist die
gelebte Beziehung zu Gott und den Menschen, die sich immer
wieder im Gebet erneuern und festigen kann.» Das sei ein ge-
schenktes Gliick, dass sie kaum in Worte fassen kénne.

und diirften auf alles
Einfluss nehmen, wenn






84 500 Jahre Reformation

Andreas Ennulat

*1955 in Hamburg, Pfarrer in Wolfhalden
Studium in Géttingen, promoviert an der Universitdt Bern

Permanentes Ringen um Sprache

«Am Anfang war das Wort.» (Joh 1,1) Religion, so weiss Andreas
Ennulat, hat viel mit Sprache zu tun, und deshalb auch mit Ver-
stehen und Missverstehen. Den Wolfhéldler Pfarrer beschiftigt
immer wieder die Frage, wie iiber religiose Themen gesprochen
werden kann, ohne dass sich falsche Tone einschleichen, die
Aussage pathetisch, banal oder selbstgerecht wird. Einen Satz
des Theologen Dietrich Bonhoeffer hat er sich zu Herzen ge-
nommen. Der Tag werde kommen, schrieb dieser kurzbevor ihn
die Nationalsozialisten ermordeten, an dem wieder Menschen
berufen wiirden, das Wort Gottes so auszusprechen, dass sich
die Welt darunter verdndere und erneuere: «Es wird eine neue
Sprache sein, vielleicht ganz unreligios, aber befreiend und er-
l6send, wie die Sprache Jesu, [...] die Sprache einer neuen Ge-
rechtigkeit und Wahrheit.»
Dies versteht Ennulat als Auftrag - an Einzelne ebenso wie an
die Institution Kirche. Dabei 6ffnet sich fiir ihn allerdings ein
Widerspruch zu einem anderen inspirierenden Satz. «Wovon
man nicht sprechen kann, dariiber muss man schweigen», hatte
der Philosoph Ludwig Wittgenstein festgehalten. «Intellektuell
redlich bleiben», das sei wichtig! Nicht das prézis Richtige sagen
kénnen und doch reden miissen - vor diese Pflicht gestellt sehe
sich eine Pfarrperson wohl immer wieder. Beladene Menschen
bendtigten nicht Vertrostung, sondern Trost: «Doch mit Spra- €€ Nicht das prézis
che kommt man immer irgendwie, irgendwann an Grenzen.» Richtige sagen koénnen
Manchmal helfe die Musik oder Poesie. Kraft, Uberzeugungs- ;nd doch reden miissen -
und Trostkraft, gewinne die Sprache aus dem Moment, aus dem
Kontext heraus, ist Andreas Ennulat {iberzeugt: «Deshalb ist in
der menschlichen Geschichte und auch in der Religionsge-
schichte die miindliche Uberlieferung so bedeutsam.» Pfarrperson wohl immer
Ennulat ist in einem nicht-religiosen Elternhaus aufgewach- wieder. »»
sen, den Religionsunterricht am Gymnasium hat er nur besucht,
«um dagegen zu sein». Theologie hat er studiert, weil seine da-
malige Freundin Theologie studiert hat. Pfarrer ist er dann nach
einigen Umwegen geworden: Vielleicht weil ihn das Ringen um
die Sprache in Bann zog, weil er mit den routiniert einfach da-
hingesprochenen Sitzen in den Kirchen unzufrieden war: «Der
Herr hat’s gegeben, der Herr hat's genommen.» (Hiob 1,21) Das
sei im Grundsatz ein philosophisch richtiger Satz, der aber im
falschen Moment verletzend und banal wirke.

vor diese Pflicht gestellt
sieht sich eine






86 500 Jahre Reformation

Uwe Habenicht

*1969 in Hannover, Pfarrer in St. Gallen Straubenzell;
Studium der evangelischen Theologie in Erlangen, Tiibingen, Leipzig, Rom und Gottingen,
Autor «Leben mit leichtem Gepdick. Eine minimalistische Spiritualitdit» (echter, 2018)

Ulrike Hesse

*1974 in Magdeburg, Pfarrerin in Rehetobel;
Studium der evangelischen Theologie in Gottingen, Wien, Marburg und Hamburg

Formen finden, die Halt geben kénnen

Ulrike Hesse und Uwe Habenicht stehen beide im Pfarrdienst,
sie in Rehetobel, er in St. Gallen Straubenzell. Das Ehepaar hat
sich beim Studium in Géttingen kennen gelernt. Danach arbei-
teten die beiden zunéchst in einem Dorf bei Bremen, wo er
Dorfpfarrer und sie Schulpfarrerin war. Die lutherische Pragung
war bis zu diesem Zeitpunkt fiir sie ganz selbstverstdndlich,
ebenso das Amtsverstindnis, das dem Pfarrer oder der Pfarrerin
eine herausgehobene Rolle in der Leitung der Gemeinde ein-
riaumt. Mit der Ubernahme einer Auslandspfarrstelle am Lago
Maggiore in Italien im Jahr 2009 verdnderte sich fiir sie vieles,
auch in ihrem Selbstverstdndnis als Pfarrpersonen. Seit August
2017 wohnt die Familie mit den drei Kindern im Pfarrhaus in
Rehetobel.

Das Luthertum, sagt Ulrike Hesse, stehe liturgisch in gewisser
Weise der katholischen Kirche ndher als den reformierten Kir-
chen der Schweiz. Von ihrer Herkunft her sei sie also aus hiesiger
Sicht «nicht durch und durch reformiert», habe sich ein Stiick <€ Uns gefillt, dass man
weit eingewéhnen miissen und achte sehr darauf, den Gottes- hier als Individuum mit
dienstin Rehetobel so zu gestalten, dass er nicht als fremd wahr- seiner religit’j sen Auto-
genommen werde: «Aber Formen sind mir schon wichtig. So
trage ich im Gottesdienst einen Talar, obwohl mir gesagt wurde,
das sei hier nicht mehr tiblich.» Der Talar als liturgische Klei-
dung hebt die Pfarrperson einerseits in ihrer Funktion innerhalb ~ Die Kirche kommt nicht
des Gottesdienstes von der iibrigen Gemeinde ab, andererseits mehr weiter, wenn sie
zeigt er, dass die Gemeinde eine Person mit der Leitung des Got- den Leuten bevormun-
tesdienstes beauftragt hat. So schafft der Talar aus Sicht von  jend entgegentritt.
Ulrike Hesse «Klarheit und Eindeutigkeit, die der Form des Got-
tesdienstes zu Gute kommt».

«Die lutherische Reformation war eine Fiirsten-Reformation,
eine Reformation von oben», ergidnzt Uwe Habenicht mit selbst-
kritischem Unterton. Dies sei bis heute spiirbar. «Viele lutheri-
sche Landeskirchen in Deutschland werden von oben her re-
giert, die Finanzen werden zentral verwaltet, Kirchgemeinden
kénnen nicht tiber die Anstellung von Pfarrerinnen und Pfar-

nomie anerkannt wird.
Das ist wegweisend.



o o

AN




88 500 Jahre Reformation

rern selbst entscheiden.» Fiir Ulrike Hesse ist es «eine neue Er-
fahrung, dass die Kirchenvorsteherschaft tiber meine Anstel-
lung entscheiden kann.» Das hat Folgen, weiss Uwe Habenicht:
«Es entsteht eine ganz andere Machtstruktur als in Deutschland.
Die Einzelnen tragen hier als Laien Verantwortung fiir das
Ganze. Das entspricht einer Beteiligungskirche, eine radikale
Form des Priestertums aller Gldubigen.» Das von den Reforma-
toren des 16.Jahrhunderts postulierte «Priestertum aller Glau-
bigen» wurzelt in der Taufe: «Es verleiht jeder und jedem Ge-
tauften die gleiche unmittelbare Néhe zu Gott. Alle Amter inner-
halb der Kirche beschreiben nur die Aufgaben, die einzelne fiir
die Gemeinschaft iibernehmen, ohne dass diese Funktionen
eine grossere Ndhe zu Gott schaffen. Priester, Pfarrer, Bischofe
und Pipste stehen durch ihre Amter Gott nicht niher als jeder
andere getaufte Christenmensch.»

«Fiir uns ist dieses gelebte und quasi basisdemokratische
Priestertum aller Gldubigen etwas Neues», sagt Ulrike Hesse:
«Etwas, das wir nach und nach mehr verstehen lernen. Uns ge-
fallt, dass man hier als Individuum mit seiner religiosen Autono-
mie anerkannt wird. Das ist wegweisend. Die Kirche kommt
nicht mehr weiter, wenn sie den Leuten bevormundend entge-
gentritt.» Eine Frage aber beschiftigt sie sehr: «Wie viel Form ist
notig, damit diese Autonomie auch tatsidchlich gelebt werden
kann?»

Uwe Habenicht stellt ein Verflachen des Autonomie- und
Freiheitsverstdandnisses fest. So hitten viele Jugendliche, denen
sie im Konfirmandenunterricht begegnen, bewusst oder unbe-
wusst die Haltung {ibernommen: Ich glaube, was ich glaube,
und das ist meine Sache. Autonomie aber heisse doch auch, die
eigene Position begriinden und anderen einsichtig machen zu
koénnen, bewusst einen Ort in der Gemeinschaft einzunehmen.
«Wenn die Formen sich auflosen, der klare kirchliche Kontext
verschwindet, gerédt auch der Glaube selbst in Gefahr. Es ist ahn-
lich, wie wenn man ein Musikinstrument spielen mochte, aber
keine Zeit zum Uben findet.»

«Schon wiire es, Formen zu finden, die nicht als einengend
erfahren werden, sondern einem Halt geben», ergdnzt Ulrike
Hesse. Dass danach eine Sehnsucht bestehe, ersieht sie aus dem
Zuspruch, den Taizé-Gebete auch hier in der Ostschweiz bei
evangelisch-reformierten und katholischen Glaubensgenossin-
nen und -genossen finden.

Rehetobel ist fiir das Pfarrehepaar nicht die erste Auslandser-
fahrung. 2009 waren die beiden nach Italien gezogen, um am
Lago Maggiore die kleine evangelisch-6kumenische Kirchge-
meinde Ispra-Varese zu betreuen. Diese war in den 1960er Jah-
ren gegriindet worden. In Ispra befinden sich drei von sieben
Instituten der Gemeinsamen Forschungsstelle der EU, in denen

{( Wenn die Formen
sich auflosen, der klare
kirchliche Kontext
verschwindet, gerdt auch
der Glaube selbst in
Gefahr. »»



Gewissheiten und Zweifel 89

Wissenschaftler aus ganz Europa - darunter auch viele deutsch-
sprachige - arbeiten. «Wir glaubten, wir wiissten, wie man in
einer Kirchgemeinde zu arbeiten hat, waren aber ganz unvorbe-
reitet auf das, was uns in Italien erwartete.» Dem Durchschnitts-
italiener sei nicht klar gewesen, dass sie als Protestanten eben-
falls Christen seien. «Man verwechselte uns mit «musulmani»,
wie Muslime im Italienischen heissen. In dieser Sprache exis-
tiert kein gebrdauchliches Wort fiir Konfession, man spricht von
Religionen, kann also kaum eine innerchristliche Unterschei-
dung treffen. Auch die Berufsbezeichnung war schwierig: Unter
«pastore» verstehe man in Italien - nicht ganz unzutreffend - ei-
nen Hirten, frage gleich, wo denn die Schafe seien. Noch schwie-
riger werde es mit der weiblichen Form: La pastora? Il pastore
feminile? Der Protestantismus scheitere in Italien auch am Vo-
kabular. Sie seien jedenfalls lange Zeit als merkwiirdige Minder-
heit wahrgenommen worden. Besser geworden sei es erst, als
der neue katholische Priester am Ort seine Amtseinsetzung mit
einer Andacht in der protestantischen Kirche habe beginnen
lassen, von wo aus anschliessend eine Prozession zur katholi-
schen Kirche hintiberfiihrte: «Von da an gehdérten wir dazu, und
die Leute begannen uns zu verstehen - ein Lernprozess von vie-
len Jahren.»

Beriihrungsingste kennen Uwe Habenicht und Ulrike Hesse
nicht. Ihr jiingster Sohn singt in der St. Galler Domsingschule:
«Dort erleben wir eine absolut sichere Formbeherrschung. Die
Chorleiterin strahlt diese Formgebung geradezu aus. Die Kinder
werden ganz selbstverstdndlich darin eingeiibt, dadurch kommt
eine Feier, eine Messe zum Klingen.» Ein Vorbild? «Eine Inspira-
tion», sagt Ulrike Hesse.



90 500 Jahre Reformation

Salome Hengartner

*1998, Speicher, Theologiestudentin
Matura an der Kantonsschule Trogen

«Wer glaubt, zweifelt immer»

Frauen sollen in der (Kirch-)Gemeinde schweigen, steht im
1. Korintherbrief. Theologiestudentin Salome Hengartner sieht
in dieser Forderung einen Widerspruch zu anderen Sétzen des
Apostels Paulus, mit denen er davon ausgeht, dass Frauen in den
Gemeinden predigen. Sie schliesst nicht aus, dass es sich um
eine nachpaulinische Ergdnzung handle, weil der Satz in den
altesten Bibelabschriften nicht zu finden sei und weil in der ge-
nannten Stelle der Schriftstil nicht typisch fiir Paulus sei.

Jedenfalls schweigt sie nicht in kirchlichen und religiésen An-
gelegenheiten. Thre Maturaarbeit hat Salome Hengartner 2016
an der Kantonsschule Trogen iiber die Stellung der Frau in Ju-
dentum, Christentum und Islam verfasst. Von der theologischen
Fakultdt der Universitédt Fribourg wurde diese mit dem Preis fiir
die beste Maturaarbeit zu einem theologischen Thema ausge-
zeichnet. Uber Islam und Judentum habe sie wenig gewusst, als
sie mitder Recherche begann, rdumtsie ein. Aber der christliche
Glaube sei ihr von Kindheit an vertraut gewesen. Sie ist in einer
reformierten Familie in Speicher aufgewachsen und hat wih-
rend zwei Jahren zusétzlich eine Freikirche besucht. Ihr habe die
Landeskirche damals wenig geboten. Die freikirchliche Jugend-
gruppe habe sie sehr geprigt, findet Salome Hengartner. Ein
halbes Jahr verbrachte sie in Bolivien in einem christlichen
Schulprojekt. Die Gemeinschaft in der dortigen Kirchgemeinde <{ Ich sehe keine Notwen-
habe ihr viel bedeutet. Auf Nachfrage rdumt sie allerdings ein, digkeit, Widerspriiche
dass das freigirchliche Denken ihr da auch nichtin allem zuge-  \;nmittelbar aufzultsen
sagt habe: «Uber das Thema Evolution konnte ich mit einigen
nicht einmal diskutieren. Sie hielten diese Idee fiir derart abwe-
gig, dass sie sich gar nicht mit ihr befassen wollten.»

Das ist wohl typisch fiir Salome Hengartner: Sie sieht keine und richtig zu unter-

Notwendigkeit, Widerspriiche unmittelbar aufzulésen oder in  scheiden. »»
Glaubensfragen sofort zwischen falsch und richtig zu unter-
scheiden. Zweifel stéren sie nicht: «Wer glaubt, zweifelt immer.»
Unbefangen nédhert sie sich anderen Konfessionen und Religio-
nen, ohne ihre eigene Haltung aufzugeben. Mit Urteilen hilt sie
sich zuriick. In den Gesprachen fiir ihre Maturaarbeit hat sie er-
fahren, dass eine Muslimin das Kopftuch mit Uberzeugung tra-
gen kann, eine Jiidin sich nicht unterdriickt fiihlt, obwohl sie
offensichtlich weniger Rechte hat als ihr Mann.

oder in Glaubensfragen
sofort zwischen falsch






92 500 Jahre Reformation

Lukas Hidber

*1971, aufgewachsen in Sargans, Standespfarrer von Appenzell
Theologiestudium in Luzern und Wien, Priesterweihe 1998

Die Kraft des Mystischen

Pfarrer Lukas Hidber ziindet die auf dem Tisch stehende Kerze
an. Eine kleine, keine nebenséchliche Geste am Beginn unseres
Gesprichs im Appenzeller Pfarrhaus. Rituale sind fiir Lukas
Hidber seit frither Kindheit wichtiger Bestandteil des Lebens. Er
istin Sargans aufgewachsen - «nicht in einem frommen, aber in
einem gldubigen Elternhaus».
Die Erstkommunion hat er als ein freudiges Ereignis in Erin-
nerung. Er meldete sich als Ministrant, und in ihm wuchs der
Wunsch, Priester zu werden. Der Primarlehrer, der seine Buben-
triume kannte, empfahl ihm spasseshalber, Priester in einer
Biindner Gemeinde zu werden, wo er nebenamtlich als Bahn-
hofsvorstand der Rhitischen Bahn amtieren kénne. Damals be-
gann er Klavier zu spielen, wechselte in der dritten Klasse zur
Orgel. Friih entwickelte er eine Liebe zur Musik von Johann Se-
bastian Bach, kaufte als Flinftkldssler Kassetten mit Orgelmusik
und Noten, die er noch gar nicht spielen konnte. Im Gymnasium
schwankte er lange: Sollte er Theologie oder Kirchenmusik stu-
dieren? Am liebsten hitte er beides kombiniert. Das wire heute
moglich, ging damals aber nicht. Schliesslich habe er sich fiir die
Theologie entschieden, mit dem klaren Ziel des Priesteramts vor
Augen.
Die kirchlichen Rituale erlebt Lukas Hidber als entlastend; sie
sind fiir ihn «die grosse Stirke der katholischen Religion». Eine <€ Rituale und Musik
Kirche, die nicht mystisch sei, werde zum mysteriosen Verein, {iberwinden kulturelle
zitiert er Kardinal Kurt Koch. Rituale und Musik iiberwinden aus ;114 sprachliche Grenzen,
seiner Sicht kulturelle und sprachliche Grenzen, erlauben den
Verzicht auf Erklirungen, ermdoglichen Zugang zum Unaus-
sprechlichen. Danach sehnten sich auch heutige Menschen.
Angesichts der Globalisierung und des schnellen gesellschaft- lichen Zugang zum
lichen Wandels gewiinnen Tradition und Herkunft wieder an Unaussprechlichen. »»
Bedeutung. Manche zeigten wieder Interesse am klosterlichen
Leben mit seinem klaren Rhythmus.
Von aussen gesehen wirke Appenzell Innerrhoden vielleicht
wie ein katholisches Ballenberg, sagt Hidber. Tatsdchlich hitten
die Leute hier ein breiteres Wissen iiber die Kirche als in stadti-
schen Gegenden. Das soziale Netz sei tragfahig. Als Seelsorger
weiss er aber auch, dass dies Fluch und Segen zugleich sein
kann, denn fiir Aussenseiter sei es in einer derart {iberschauba-
ren Gemeinschaft nicht immer einfach.

erlauben den Verzicht
auf Erkldrungen, ermog-






94 500 Jahre Reformation

Josef Manser

*1945, ab 1986 Pfarrer in der Pauluspfarrei Speicher Trogen Wald
Studium der Theologie in Mainz, Miinster und Freiburg/B,
Promotion 1975, Priesterweihe 1976, Kaplan in Flawil und Biitschwil

Befreiende Dimension

Wihrend 27 Jahren, bis zu seiner Pensionierung 2013, war Josef
Manser Priester in der Pauluspfarrei Speicher Trogen Wald, die
ihn damals nur ungern in den Ruhestand entliess. Wire er sei-
nen Neigungen gefolgt, hétte er sein Leben nach dem Theologie-
studium weiterhin der Wissenschaft gewidmet. Noch heute lebt
er inmitten von Biichern und schitzt intellektuelle Debatten.
Doch mehr und mehr sei in ihm die Uberzeugung gewachsen,
die Praxis Jesu als Leitlinie fiir sein eigenes Tun zu wihlen: «Je-
sus hatte, nach allem, was wir von ihm wissen, immer die Men-
schen im Auge, ungeachtet ihres gesellschaftlichen Standes.
Dies war einer der Griinde, weshalb er bei den Vertretern der
etablierten Religion aneckte.»

Und so wurde Josef Manser Priester und lebte viele Jahre
auch als Gefdangnisseelsorger - dabei immer bestrebt, nicht zu
urteilen und vor allem nicht zu verurteilen.

Die Religion - alle Religionen - laufe immer wieder Gefahr,

Prinzipien, Werte, Wahrheiten so zu verabsolutieren, dass der

Mensch nebensédchlich werde. Wenn man den Evangelien treu

bleiben wolle, kdnne man aber gar nicht anders, als sich immer

wieder von neuem auch um Fragen des gesellschaftlichen Zu-

sammenlebens zu kiimmern. Das lebe auch Papst Franziskus

vor, glaubt Josef Manser. In theologischen Fragen denke dieser

wohl eher konservativ, aber immer wieder werde sichtbar, dass <€ Jesus hatte, nach allem,
es ihm um die Menschen und ihre Lebensbedingungen gehe. was wir von ihm wissen,
Das fiihre ganz von selbst zu einem kritischen Blick - aufdie Kir-  jiymer die Menschen

che, auf Wirtschaft und Politik.

Die Aufkldarung, die Vorurteile jedweder Art mit rationalem
Denken iiberwinden will, ist fiir Josef Manser «aus christlicher
und katholischer Sicht richtig und wichtigr. Aber wie bei den Standes.»)
Religionen bestehe auch im aufgekldrten Denken die Gefahr der
Verabsolutierung. Die Evangelien haben fiir Josef Manser eine
befreiende Dimension. Sie machen es fiir die Kirche zur Pflicht,
immer wieder gegen unterschiedlichste Formen der Verskla-
vung einzutreten.

Er habe sich nie parteipolitisch engagiert, sagt Manser, aber
sein kirchliches Amt stets so verstanden, dass er sich zu gesell-
schaftlichen Fragen mit ethischer Dimension durchaus habe
dussern diirfen und miissen: «Das kann zu Spannungen fiihren,
die man aushalten muss. Mit Blick auf die jesuanische Botschaft
kann dies gelingen.»

im Auge, ungeachtet ihres
gesellschaftlichen



UBIoE)
SR

SYES
uufS yoeu ayaNg

FDIMANIS

o

B %inie R0 nyn N




96 500 Jahre Reformation

Bernhard Rothen

*1955 in Schweden, Pfarrer in Hundwil
lutherisch getauft und reformiert konfirmiert,
Autor zahlreicher theologischer Schriften

Wir brauchen die Debatte

Bernhard Rothen gilt als konservativ. Daran ist der ehemalige
Basler Miinsterpfarrer, der heute in Hundwil wirkt, nicht ganz
unschuldig: In Biichern, Zeitungsartikeln und Interviews nimmt
der Mani-Matter-Kenner hdufig dezidiert und manchmal auch
ironisch Stellung gegen das, was er als fundamentalistischen
Anti-Fundamentalismus bezeichnet. Der verbreiteten Haltung,
die zu wissen vorgebe, dass alles relativ sei und man nichts defi-
nitiv wissen konne, hélt er die «Klarheit der Schrift» entgegen.
Sein ceterum censeo: Die Wahrheit gibt es - fiir uns zu fassen als
Stiicke, die man verstehen und glauben kann.

Auf den ersten Blick ist also klar: Rothen hat tatsdchlich ein
konservatives Bibelverstindnis. Aber warum nur «Stiicke»?
Rothen sagt mit einem Lachen, das Problem sei nicht die Wahr-
heit an sich, sondern unser limitiertes Erkennen der Wahrheit.
Er zitiert aus dem ersten Korinther-Brief des Apostels Paulus:
«Denn unser Erkennen ist Stiickwerk, und unser Reden aus Ein-
gebung ist Stiickwerk.» Rothens Relativismus ist sozusagen er-
kenntnistheoretischer Natur und erst noch biblisch begriindet.
Der Relativismus in Bezug auf die Fakten aber sei von Ubel und
habe zu Donald Trump und seinen alternativen Fakten gefiihrt.

Der menschliche Wunsch nach vollkommener Erkenntnis
der Wahrheit ziehe sich durch die ganze Kirchengeschichte und
habe immer wieder auf Irrwege gefiihrt, zum menschlichen <{ Die Wahrheit gibt es -
Schwanken zwischen Verzweiflung und Hochmut: «Wer sich  fiir uns zu fassen als
nach der Beichte frei von Stinden gefiihlt hat, ist vielleicht seiner Stiicke, die man
Neigung zum Hochmut erlegen. Hatte er dies eingesehen, folgte
die Verzweiflung.» Allein der Glaube an die Gnade und die Ver-
gebung der Siinden fiihre aus diesem Dilemma, habe Luther
erkannt.

Bernhard Rothen verfasste iiber Luther seine Dissertation. Er
schatzt ihn hoch, sieht aber auch seine dunklen Seiten, beson-
ders seine unertriagliche Polemik gegen die Juden, die sich Anti-
semiten spéter zunutze machten. Der Hundwiler Pfarrer ist be-
lesen, liebt den intellektuellen Disput und beansprucht nicht
nur fiir Luther, sondern auch fiir sich selbst ein Recht auf Irrtum:
«Wir brauchen die Debatte. Aber wir fiithren sie nicht - weil wir
uns nicht der Kritik aussetzen wollen.» Stimmt das? Und schon
wiren wir mittendrin - in der Debatte.

verstehen und glauben
kann. »






98 500 Jahre Reformation

Lars Syring

*1971 in Enger, Ostwestfalen, seit 2001 Pfarrer in Biihler
Theologiestudium in Bethel und Miinster,
verheiratet mit Regula Gamp, drei Kinder

Mit dem Vertrauen zur Freiheit

Auch wenn er sich kirchenpolitisch hin und wieder dussert:
Wirklich spannend sind Leitbild- und Verfassungsdiskussionen
fiir Lars Syring nicht. Was ihn an seinem Beruf fasziniert, sind
die Begegnungen mit unterschiedlichsten Leuten. Ein Erlebnis
hat ihn tief gepragt. Nach seinem Examen 1998 in Deutschland
kam er fiir sein Vikariat nach Schénengrund und Waldstatt.
Nach der Sonntagspredigt sagte ihm ein Bauer aus Schonen-
grund: «Was Sie da erzdhlt haben, ist schon recht - aber ich
komme nur wegen des Segens.» Syring verstand sofort. Der er-
fahrene Bauer wusste, dass Gliick und Gelingen nicht in seiner
Hand liegen, auch wenn er alles Menschenmégliche fiir das
Wohl und die Gesundheit seiner Tiere unternimmt: «Notig ist
Gottes Segen. Und diesen kann man sich nicht selber geben,
sondern muss ihn sich zusprechen lassen.»

Seither ist fiir Syring die alles entscheidende Frage, wie er als
Pfarrer zu jener Haltung findet, die ihm das Segnen erlaubt. Auf
seinem Weg ist er auf das Herzensgebet gestossen - eine Gebets-
form, bei der man jedem Atemzug ein Gebetswort mitgibt. Sie
wurde schon vor 1800 Jahren von friithchristlichen Monchen in
der dgyptischen Wiiste praktiziert und ist heute vor allem in der
Orthodoxen Kirche verbreitet. Mit ihren stetigen Wiederholun-
gen der gleichen Worte oder Sitze erinnert sie an die mantrische
Praxis in Buddhismus und Hinduismus. «Die Worte sinken beim €€ Glaube bedeutet
Gebet quasi vom Kopfins Herz», sagt Syring. In der reformierten Vertrauen und Freiheit.
Tradition sei der Glaube leider zu einer Kopfsache geworden,  Die Wahrheit macht
ergdnzt er: «Das halte ich fiir einen Irrweg.» Syring reibt sich
auch am Begriff der Aufkldrung: «Als Aufforderung zum selber
Denken ist Aufkldrung eine gute Sache.» Ihn beeindruckt die
Philosophin Hannah Arendt, deren Buch «Denken ohne Geldn-
der» ihm spontan einfillt. Aus seiner Sicht ist nicht nur das Den-
ken, sondern auch das Vertrauen grenzenlos: Die kirchliche
Hierarchie und allfdllige Glaubensdogmen sind fiir ihn dabei
nicht relevant: «Glaube bedeutet Vertrauen und Freiheit. <Die
Wahrheit macht Euch frei», sagte Jesus.»

Dass sich seit seinem Amtsantritt vor 17 Jahren die Zahl der
Gottesdienstbesucherinnen und -besucher wie in den meisten
Gemeinden halbiert hat, beschiftigt ihn. Wohin gehen wir mit
unserer Kirche? «Die basisdemokratische Organisation unserer
Appenzeller Kirchgemeinden sorgt dafiir, dass wir alle dafiir
Verantwortung tragen.»

Euch frei>, sagte Jesus. »»



b et T — ey

T — e

OO 05 i R R







	Gewissheiten und Zweifel : Gespräche über Gott und die Welt mit Fachleuten aus der Welt des Glaubens

