
Zeitschrift: Appenzellische Jahrbücher

Herausgeber: Appenzellische Gemeinnützige Gesellschaft

Band: 145 (2018)

Artikel: Gewissheiten und Zweifel : Gespräche über Gott und die Welt mit
Fachleuten aus der Welt des Glaubens

Autor: Spörri, Hanspeter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-813183

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-813183
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


76 500 Jahre Reformation

Gewissheiten und Zweifel
Gespräche über Gott und die Welt mit Fachleuten aus der Welt des Glaubens

Hanspeter Spörri

Über der Frage nach Gott, nach Gottesbildern oder Nicht-Bildern

kann man sich leicht entzweien. Die Theologie ist eine
Wissenschaft mit vielen Spitzfindigkeiten, Fallstricken und
problematischen Begriffen. Die Wissenschaftlichkeit wird ihr oft
abgesprochen. Es ist wohl wahr, was ein Theologiestudent aus Chur in
seinem Blog schreibt: «Das Nachdenken über Gott führt zu
keinem Ziel, zu keinem wissenschaftlichen oder wirtschaftlichen
Mehrwert.»1 Allerdings stösst der Mensch beim Nachdenken
über Gott auch auf jene Fragen, welche die Wissenschaft ebenfalls

nicht oder nur auf ganz banale Weise beantworten kann:
Bewusstsein, Geist: Eine Funktion der Materie? Ein Ergebnis

der Evolution? Eine Illusion? Oder etwas Beseeltes?

Das Ich: Ein geistiges Wesen? Oder Resultat blosser biologischer

Vorgänge in einem neuronalen Netzwerk? Ein sich immer
wandelndes Konstrukt?

Oder die Zeit: Eine unumkehrbare Tatsache? Mit dem
Urknall als Beginn? Die Frage, was vor dem Urknall war, ist aus
wissenschaftlicher Sicht anscheinend unergiebig.

«Im Nachdenken über Gott erstreben wir Menschen letztlich
nur die höchste menschliche Finalität», schreibt der bloggende
Theologiestudent. «Oder einfacher ausgedrückt: Wir tun es,
einfach weil wir es können - und weil es schön ist.»2

Noch so ein Begriff - Schönheit -, der sich wissenschaftlicher
Analyse weitgehend entzieht, aber im menschlichen Wahrnehmen

von zentraler Bedeutung ist.

1 René Ochsenbein: Aphoristisches

Theologie-Studium-Tagebuch.

URL: https://aphthe.blogspot.
com/2018/01/o-gott-wenn-ich-
dich-aus-furcht-vor-der.html.

2 Ebd.

«Es gibt kein ewiges Leben und auch keinen ewigen Tod», hatte
Polo Hofer (1945-2017), der Berner Mundart-Rocker, 2006 während

einer Begegnung mit dem Pfarrer und Schriftsteller Kurt
Marti (1921-2017) gesagt. Gott sei eine Behauptung, niemand
wisse, ob es ihn gebe oder nicht. Kurt Marti hielt ihm entgegen:
«Wenn man schon von ewig redet, kann das nur Gott sein. Ewigkeit

bedeutet ja: ohne Anfang und ohne Ende. Und da wir alle
einen Anfang haben, haben wir auch ein Ende. Man kann Gott
nicht beweisen, aber kann auch nicht beweisen, dass er nicht ist.
Insofern ist er eine Behauptung - eine sehr hilfreiche und sehr

inspirierende Behauptung.»3

Diese Behauptung stand im Raum bei den zehn Gesprächen, die
ich im Laufe des heissen und trockenen Sommers 2018 mit
Pfarrerinnen und Pfarrern, mit einer Theologiestudentin und einer

3 Walter Däpp, Brigitta Niederhau-
ser: «Es gibt kein ewiges Leben und
auch keinen ewigen Tod». In: Der
Bund vom 25.07.2017. URL: https://
www.derbund.ch/bern/kanton/
es-gibt-kein-ewiges-leben-und-
auch-keinen-ewigen-tod/story/
30472933.



Gewissheiten und Zweifel 77

Ordensschwester führen durfte. Die Porträtierten hat die
Jahrbuchredaktion mehr oder weniger zufällig ausgewählt. Ein
Kriterium: der Interviewer sollte sie nicht bereits gut kennen,
sondern in den Gesprächen in eine neue Welt eintauchen. Es ging
dabei um den persönlichen Glauben, individuelle Überzeugungen,

Gewissheiten und Zweifel, die Biografie, um Gott und die
Welt. Die Gespräche waren ausführlich und tiefschürfend. Die
daraus hervorgegangenen Texte sind bewusst kurz gehalten und
je aufein zentrales Thema fokussiert. Viele Fragen blieben dabei

ausgeklammert. Die vermeintlich wichtigste: Gibt es Gott - oder
ist er eine Fiktion? Die Debatten, die diese Frage auslöst und die
heute medial immer wieder geführt werden, ergeben in der Regel

keine neuen Erkenntnisse. Manchmal wird zwar behauptet,
die Welt ohne Religion wäre eine bessere. Doch auch der
Atheismus oder atheistische Gesellschaftslehren können mit einem
fundamentalistischen Furor vertreten werden, der den Dialog
erschwert und im Extremfall zu Inhumanität führt. In der
menschlichen Geschichte geht es laut dem oben zitierten
Theologiestudenten immer um «Macht, Krieg und Religion». Er

glaubt, dass Paulus zu diesem Dreiklang eine Gegenposition
aufgezeigt habe: «Für jetzt bleiben Glaube, Hoffnung und

4 WieAnm. X.-l.Kor 13,13. Liebe».4

Zu den Bildern:
«Müssen die Fotografien so gross sein?», fragte einer der
Gesprächspartner, der bedauert, dass Bilder gegenüber dem Wort
übermächtig geworden seien. Wie immer blickt das Jahrbuch
nicht nur in die Vergangenheit, sondern dokumentiert die Gegenwart

für zukünftige Forschende - dies auch mit Bildern. Die zehn

Aufnahmen des FJerisauer Fotografen Toni Küng zeigen elf
Menschen, darunter ein Pfarrerpaar, die sich in den Dienst des Glaubens,

derKirche, eines Ordens gestellt haben. Die Fotografien sind
an einem von den Porträtierten gewählten Ort entstanden, zeigen
Männer und Frauen, die mit ihrem Glauben, ihrem theologischen
Denken und Forschen, ihrer seelsorgerlichen Arbeit in einer
Kontinuität stehen. Ein Sym bol hierfür ist der Abendmahlskelch, den
der Hundwiler Pfarrer in den Händen hält. Das spätgotische
liturgische Gerät wurde wohl noch für die vorreformatorische
Messe in der Hundwiler Kirche geschaffen, war also stummer
Zeuge grosser Veränderungen, wie sie auch in der Gegenwart wieder

stattfinden.



78 500 Jahre Reformation

Corinna Boldt

*1963, aufgewachsen in Bremerhaven,
Studium in Münster/Westfalen,

Pfarrerin in Walzenhausen von 1996 bis 2017

Lust an der Vernunft

Corinna Boldt hat wegen ihrer Furchtlosigkeit gegenüber Zahlen

und Formeln, ihrer «Lust an der Vernunft», einst erwogen,
Mathematik zu studieren, sich schliesslich aber doch für die
Theologie entschieden, weil sie seit ihrer Konfirmation den
Wunsch in sich trug, Pfarrerin zu werden. Zahlenreihen, Bilanzen

und Budgets interpretiert sie immer noch gern.
Dank ihres US-amerikanischen Professors beschäftigte sie

sich während des Studiums mit Johannes Calvin, dem in Genf
wirkenden Reformator. Möglicherweise ist das ebenfalls ein
Zeichen ihrer Furchtlosigkeit. Der Schriftsteller Stefan Zweig hatte
über Calvin eine 1936 erschienene historische Monografie ver-
fasst - als verschlüsselte Kritik am totalitären Nationalsozialismus.

Corinna Boldt wurde zunächst abgeschreckt von Calvin,

empfand ihn als den «dunkelsten Reformator», entdeckte aber

bald, dass er sehr viel Positives ausgelöst habe und betont gerne
dessen «starke und interessante Seiten». Spannend ist aus ihrer
Sicht, wie Calvin in Genf im 16. Jahrhundert eine Kirch en

Ordnung eingeführt habe, die bis heute die reformierten Kirchen
präge: «weg von der hierarchischen Papstkirche, hin zu einer
demokratisch strukturierten Ordnung». Calvins Einteilung in
vier Ämter - Pfarramt und Lehramt, Älteste und Diakone - dient
einer Gemeindeleitung, in der gegenseitiger Dienst ohne
Herrschaft der einen über die anderen im Zentrum steht. Das hat
dann gewiss auch zur Entwicklung staatlicher Demokratien
beigetragen.

Für Calvin sei der Glaube an Jesus Christus derart logisch
gewesen, dass er dieser Wahrheit alles untergeordnet habe,
vermutet Corinna Boldt. Allerdings habe er als Jurist und
Wissenschaftler versucht, Glaube und Vernunft zusammenzubringen,
«etwas, was wir immer noch versuchen». «Selber denken» werde
gerade bei den Reformierten grossgeschrieben. Corinna Boldt
findet allerdings, dass keine Religion den absoluten Wahrheitsanspruch

geltend machen sollte. Wenn er erhoben werde, sei

dies in jeder Konfession oder Religion Ausdruck einer
fundamentalistischen Haltung und verunmögliche den Dialog.

Vermisst sie Walzenhausen, wo sie 21 Jahre lang im
Pfarrdienst stand? Ja. Sie betreut in Rotkreuz im katholischen Kanton

Zug eine Minderheit von höchstens zehn Prozent Reformierten.
Die Region ist extrem globalisiert. «Alles ist individuell, keine

Beerdigung gleicht der anderen. Viele Betagte leben ohne Kontakt

zur Aussenwelt.» Aber gerade das gibt ihrer Arbeit als
Pfarrerin Sinn.

« Calvin hat in Genf im
16. Jahrhundert eine

Kirchenordnung eingeführt,
die bis heute die reformierten

Kirchen prägt: weg
von der hierarchischen
Papstkirche, hin zu einer
demokratisch strukturierten

Ordnung. »





80 500 Jahre Reformation

Irina Bossart

*1968, aufgewachsen in Buchs SG, Pfarrerin in Stein,

ehemalige Geschichtslehrerin, promovierte Iheologin

Auf dass das Herz sich weitet

Als Historikerin ist es Irina Bossart gewohnt, Quellen kritisch zu
würdigen und der eigenen Wahrnehmung zu misstrauen. Als

Theologin weiss sie aber auch, dass dies bei heiligen Schriften
auf Widerstand stösst. Sie löst das Dilemma mit einem
Vergleich: So wie eine musikalische Komposition erst durch die

Interpretation lebendig werde, erhalte auch ein Bibeltext erst
durch die Interpretation seine Aussagekraft. Texte würden
unterschiedlich verstanden und interpretiert; das sei unvermeidlich,

liege in der Natur des Menschen, der Sprache und des Textes

selbst. Der Anspruch auf den alleinigen Besitz der Wahrheit
führe in die Enge.

Das gleiche gelte übrigens auch für den Islam. Den Koran hat
Irina Bossart zweimal gelesen. Als heilig gelte laut islamischen
Theologen nur der niedergeschriebene Konsonantentext, der je
nach Vokalisierung anders verstanden werden könne: «Von der

Anlage her ist der Koran vieldeutig, ein offener Text. Leider geht
das häufig vergessen.»

Seit 30 oder mehr Jahren beschäftigt sich Irina Bossart mit
Religion und Spiritualität. Am Gymnasium Immensee lernte sie

die Befreiungstheologie kennen, setzte sich als Jugendliche mit
der Frage nach der Gerechtigkeit auseinander. Zehn Jahre lang
arbeitete sie als Handarbeitslehrerin und finanzierte sich so ihr
Geschichts- und Theologiestudium an der Universität Basel.

Dann wirkte sie während 15 Jahren als Lehrerin am Gymnasium
Oberwil (BL), unterrichtete Geschichte und Religionswissenschaft.

Da ging es darum, Phänomene verständlich zu machen,
Entwicklungen aufzuzeigen. Irgendwann im Jahr 2015
entschied sie sich - recht kurzfristig -, die einjährige Ausbildung zur
Pfarrerin zu absolvieren. Seit Herbst 2017 ist sie Pfarrerin in
Stein und glaubt, dass dies ihr bisher anspruchsvollstes Amt sei,

unter anderem deshalb, weil sie im Einzelpfarramt nebst den

Kernaufgaben für alles zuständig sei, wofür andernorts Spezialisten

bereit stünden: Altersarbeit, Erwachsenenbildung,
Administration und Öffentlichkeitsarbeit. Dabei gehe es immer auch
darum, Menschen mit unterschiedlichsten Erfahrungen so mit
dem Traditionsstrom der Bibel in Verbindung zu bringen, dass

Anknüpfungspunkte sichtbar würden, das Herz sich weite.
Dass sie seit langem Fan des Appenzellerlandes ist, erleichtere

ihr den beruflichen Alltag. Sie hat am 31. Dezember
Geburtstag und fühle vielleicht auch deshalb eine gewisse Nähe

zum Brauch des Silvesterchlausens mit seiner ganz eigenen
Innigkeit.

« So wie eine musikalische
Komposition erst durch
die Interpretation lebendig
wird, erhält auch ein
Bibeltext erst durch die

Interpretation
seine Aussagekraft. »





82 500 Jahre Reformation

Schwester Elisabeth

*1992 als Angela Pustelnik,
aufgewachsen in Bad Salzuflen, Nordrhein-Westfalen,

im Kloster Leiden Christi Jakobsbad seit 2011, Ewige Profess 2017

Von Gott zart berührt

Auf das Kloster Leiden Christi ist Angela Pustelnik im Internet
gestossen. Beim Betrachten der Bilder habe sie sich «wie
verliebt». Sie war 18, stand kurz vor dem Abitur, wollte schon seit

längerem ihrer Sehnsucht, ein Leben im Kloster zu führen,
nachgehen. Ärztin oder Lehrerin zu werden, wie man ihr
vorschlug, schloss sie aus. Stattdessen schrieb sie an das Kloster im
Jakobsbad, fürchtete allerdings, mit ihrem Wunsch, ein Jahr im
Kloster mitzuleben, nicht ernst genommen zu werden. Doch
Schwester Mirjam, Frau Mutter des Klosters Leiden Christi,
schrieb einen Brief zurück, der ihr Mut machte. Mit ihrem Vater
kam sie deshalb im Juni 2011 für drei Tage ins Jakobsbad: «Als

wir durch die Klosterpforte traten, fühlte ich mich gleich
daheim; es war ein Ankommen. Ich war nie zuvor in einem Kloster

gewesen, war schüchtern, fühlte mich aber wohl; es schien mir,
als sei ich schon immer hier gewesen. Die Schwestern wirkten
vertraut, der Umgang war familiär.» Dass ihr Weg ausserge-
wöhnlich ist, weiss sie: «Aber wenn man den Weg mit Gott
gehen will, hat man den Mut und die Kraft dazu. Verstehen Sie

das?»

Von Gott fühlt sie sich immer wieder geführt oder «zart
berührt», beispielsweise wenn sie bei der Lektüre auf eine
passende Stelle stösst. Immer wieder begegnete ihr so auch der
Name Elisabeth - bis ihr klar wurde: «Gott kennt mich gut, er
weiss genau, was zu mir passt. Mit dem Entscheid, diesen
Namen anzunehmen, hatte ich wirklich meinen Frieden.» Das hat
auch mit der heiligen Elisabeth von Thüringen (1207-1231) zu

tun, die sich für die Krankenpflege einsetzte, für die Mitmenschen

da war. Nachdem sie mehrere Biografien dieser Frau
gelesen hat, weiss sie: «Kein anderer Name käme in Frage.» Und
Angela? «Die bleibt in mir. Wenn man ins Kloster eintritt, gibt
man die eigene Persönlichkeit, die positiven und negativen
Erlebnisse und Prägungen nicht einfach an der Pforte ab.»

Wissenschaft und Forschung hält sie für wichtig, wenn sie

zum Wohle der Menschen eingesetzt werden: «Etwas geht aber

kaputt, wenn die Menschen glauben, sie könnten und dürften
auf alles Einfluss nehmen, wenn sie in die Rolle von Gott treten
wollen.» Im Ordensberuf fühlt sie sich wohl, denn «das ist die

gelebte Beziehung zu Gott und den Menschen, die sich immer
wieder im Gebet erneuern und festigen kann.» Das sei ein
geschenktes Glück, dass sie kaum in Worte fassen könne.

« Etwas geht aber kaputt,
wenn die Menschen
glauben, sie könnten
und dürften auf alles
Einfluss nehmen, wenn
sie in die Rolle von Gott
treten wollen. »





84 500 Jahre Reformation

Andreas Ennulat

*1955 in Hamburg, Pfarrer in Wolfhalden
Studium in Göttingen, promoviert an der Universität Bern

Permanentes Ringen um Sprache

«Am Anfang war das Wort.» (Joh 1,1) Religion, so weiss Andreas
Ennulat, hat viel mit Sprache zu tun, und deshalb auch mit
Verstehen und Missverstehen. Den Wolfhäldler Pfarrer beschäftigt
immer wieder die Frage, wie über religiöse Themen gesprochen
werden kann, ohne dass sich falsche Töne einschleichen, die

Aussage pathetisch, banal oder selbstgerecht wird. Einen Satz
des Theologen Dietrich Bonhoeffer hat er sich zu Herzen
genommen. Der Tagwerde kommen, schrieb dieser kurz bevor ihn
die Nationalsozialisten ermordeten, an dem wieder Menschen
berufen würden, das Wort Gottes so auszusprechen, dass sich
die Welt darunter verändere und erneuere: «Es wird eine neue
Sprache sein, vielleicht ganz unreligiös, aber befreiend und
erlösend, wie die Sprache Jesu, [...] die Sprache einer neuen
Gerechtigkeit und Wahrheit.»

Dies versteht Ennulat als Auftrag - an Einzelne ebenso wie an
die Institution Kirche. Dabei öffnet sich für ihn allerdings ein
Widerspruch zu einem anderen inspirierenden Satz. «Wovon

man nicht sprechen kann, darüber muss man schweigen», hatte
der Philosoph Ludwig Wittgenstein festgehalten. «Intellektuell
redlich bleiben», das sei wichtig! Nicht das präzis Richtige sagen
können und doch reden müssen - vor diese Pflicht gestellt sehe
sich eine Pfarrperson wohl immer wieder. Beladene Menschen
benötigten nicht Vertröstung, sondern Trost: «Doch mit Sprache

kommt man immer irgendwie, irgendwann an Grenzen.»
Manchmal helfe die Musik oder Poesie. Kraft, Überzeugungsund

Trostkraft, gewinne die Sprache aus dem Moment, aus dem
Kontext heraus, ist Andreas Ennulat überzeugt: «Deshalb ist in
der menschlichen Geschichte und auch in der Religionsgeschichte

die mündliche Überlieferung so bedeutsam.»
Ennulat ist in einem nicht-religiösen Elternhaus aufgewachsen,

den Religionsunterricht am Gymnasium hat er nur besucht,
«um dagegen zu sein». Theologie hat er studiert, weil seine
damalige Freundin Theologie studiert hat. Pfarrer ist er dann nach

einigen Umwegen geworden: Vielleicht weil ihn das Ringen um
die Sprache in Bann zog, weil er mit den routiniert einfach da-

hingesprochenen Sätzen in den Kirchen unzufrieden war: «Der
Herr hat's gegeben, der Herr hat's genommen.» (Hiob 1,21) Das
sei im Grundsatz ein philosophisch richtiger Satz, der aber im
falschen Moment verletzend und banal wirke.

« Nicht das präzis
Richtige sagen können
und doch reden müssen -

vor diese Pflicht gestellt
sieht sich eine

Pfarrperson wohl immer
wieder. »





86 500 Jahre Reformation

Uwe Habenicht
*1969 in Hannover, Pfarrer in St. Gallen Straubenzell;

Studium der evangelischen Theologie in Erlangen, Tübingen, Leipzig, Rom und Göttingen,
Autor «Leben mit leichtem Gepäck. Eine minimalistische Spiritualität» (echter, 2018)

Ulrike Hesse

*1974 in Magdeburg, Pfarrerin in Rehetobel;
Studium der evangelischen Tlreologie in Göttingen, Wien, Marburg und Hamburg

Formen finden, die Halt geben können

Ulrike Hesse und Uwe Habenicht stehen beide im Pfarrdienst,
sie in Rehetobel, er in St. Gallen Straubenzell. Das Ehepaar hat
sich beim Studium in Göttingen kennen gelernt. Danach arbeiteten

die beiden zunächst in einem Dorf bei Bremen, wo er

Dorfpfarrer und sie Schulpfarrerin war. Die lutherische Prägung
war bis zu diesem Zeitpunkt für sie ganz selbstverständlich,
ebenso das Amtsverständnis, das dem Pfarrer oder der Pfarrerin
eine herausgehobene Rolle in der Leitung der Gemeinde
einräumt. Mit der Übernahme einer Auslandspfarrstelle am Lago

Maggiore in Italien im Jahr 2009 veränderte sich für sie vieles,
auch in ihrem Selbstverständnis als Pfarrpersonen. Seit August
2017 wohnt die Familie mit den drei Kindern im Pfarrhaus in
Rehetobel.

Das Luthertum, sagt Ulrike Hesse, stehe liturgisch in gewisser
Weise der katholischen Kirche näher als den reformierten
Kirchen der Schweiz. Von ihrer Herkunft her sei sie also aus hiesiger
Sicht «nicht durch und durch reformiert», habe sich ein Stück
weit eingewöhnen müssen und achte sehr darauf, den Gottesdienst

in Rehetobel so zu gestalten, dass er nicht als fremd
wahrgenommen werde: «Aber Formen sind mir schon wichtig. So

trage ich im Gottesdienst einen Talar, obwohl mir gesagt wurde,
das sei hier nicht mehr üblich.» Der Talar als liturgische
Kleidung hebt die Pfarrperson einerseits in ihrer Funktion innerhalb
des Gottesdienstes von der übrigen Gemeinde ab, andererseits

zeigt er, dass die Gemeinde eine Person mit der Leitung des

Gottesdienstes beauftragt hat. So schafft der Talar aus Sicht von
Ulrike Hesse «Klarheit und Eindeutigkeit, die der Form des
Gottesdienstes zu Gute kommt».

«Die lutherische Reformation war eine Fürsten-Reformation,
eine Reformation von oben», ergänzt Uwe Habenicht mit
selbstkritischem Unterton. Dies sei bis heute spürbar. «Viele lutherische

Landeskirchen in Deutschland werden von oben her
regiert, die Finanzen werden zentral verwaltet, Kirchgemeinden
können nicht über die Anstellung von Pfarrerinnen und Pfar-

« Uns gefällt, dass man
hier als Individuum mit
seiner religiösen
Autonomie anerkannt wird.
Das ist wegweisend.
Die Kirche kommt nicht
mehr weiter, wenn sie

den Leuten bevormundend

entgegentritt. »



irr« %<CArn*mm MHHCÉmmm



88 500 Jahre Reformation

rem selbst entscheiden.» Für Ulrike Hesse ist es «eine neue
Erfahrung, dass die Kirchenvorsteherschaft über meine Anstellung

entscheiden kann.» Das hat Folgen, weiss Uwe Habenicht:
«Es entsteht eine ganz andere Machtstruktur als in Deutschland.
Die Einzelnen tragen hier als Laien Verantwortung für das

Ganze. Das entspricht einer Beteiligungskirche, eine radikale
Form des Priestertums aller Gläubigen.» Das von den Reformatoren

des 16. Jahrhunderts postulierte «Priestertum aller
Gläubigen» wurzelt in der Taufe: «Es verleiht jeder und jedem
Getauften die gleiche unmittelbare Nähe zu Gott. Alle Ämter innerhalb

der Kirche beschreiben nur die Aufgaben, die einzelne für
die Gemeinschaft übernehmen, ohne dass diese Funktionen
eine grössere Nähe zu Gott schaffen. Priester, Pfarrer, Bischöfe
und Päpste stehen durch ihre Ämter Gott nicht näher als jeder
andere getaufte Christenmensch.»

«Für uns ist dieses gelebte und quasi basisdemokratische
Priestertum aller Gläubigen etwas Neues», sagt Ulrike Hesse:

«Etwas, das wir nach und nach mehr verstehen lernen. Uns
gefällt, dass man hier als Individuum mit seiner religiösen Autonomie

anerkannt wird. Das ist wegweisend. Die Kirche kommt
nicht mehr weiter, wenn sie den Leuten bevormundend
entgegentritt.» Eine Frage aber beschäftigt sie sehr: «Wie viel Form ist

nötig, damit diese Autonomie auch tatsächlich gelebt werden
kann?»

Uwe Habenicht stellt ein Verflachen des Autonomie- und
Freiheitsverständnisses fest. So hätten viele Jugendliche, denen
sie im Konfirmandenunterricht begegnen, bewusst oder unbe-
wusst die Haltung übernommen: Ich glaube, was ich glaube,
und das ist meine Sache. Autonomie aber heisse doch auch, die

eigene Position begründen und anderen einsichtig machen zu
können, bewusst einen Ort in der Gemeinschaft einzunehmen.
«Wenn die Formen sich auflösen, der klare kirchliche Kontext
verschwindet, gerät auch der Glaube selbst in Gefahr. Es ist ähnlich,

wie wenn man ein Musikinstrument spielen möchte, aber
keine Zeit zum Üben findet.»

«Schön wäre es, Formen zu finden, die nicht als einengend
erfahren werden, sondern einem Halt geben», ergänzt Ulrike
Hesse. Dass danach eine Sehnsucht bestehe, ersieht sie aus dem
Zuspruch, den Taizé-Gebete auch hier in der Ostschweiz bei
evangelisch-reformierten und katholischen Glaubensgenossinnen

und -genossen finden.
Rehetobel ist für das Pfarrehepaar nicht die erste Auslandserfahrung.

2009 waren die beiden nach Italien gezogen, um am
Lago Maggiore die kleine evangelisch-ökumenische Kirchgemeinde

Ispra-Varese zu betreuen. Diese war in den 1960er Jahren

gegründet worden. In Ispra befinden sich drei von sieben
Instituten der Gemeinsamen Forschungsstelle der EU, in denen

« Wenn die Formen
sich auflösen, der klare
kirchliche Kontext
verschwindet, gerät auch
der Glaube selbst in
Gefahr. »



Gewissheiten und Zweifel 89

Wissenschaftler aus ganz Europa - darunter auch viele
deutschsprachige - arbeiten. «Wir glaubten, wir wüssten, wie man in
einer Kirchgemeinde zu arbeiten hat, waren aber ganz unvorbereitet

auf das, was uns in Italien erwartete.» Dem Durchschnittsitaliener

sei nicht klar gewesen, dass sie als Protestanten ebenfalls

Christen seien. «Man verwechselte uns mit «musulmani»,
wie Muslime im Italienischen heissen. In dieser Sprache existiert

kein gebräuchliches Wort für Konfession, man spricht von
Religionen, kann also kaum eine innerchristliche Unterscheidung

treffen. Auch die Berufsbezeichnung war schwierig: Unter
«pastore» verstehe man in Italien - nicht ganz unzutreffend -
einen Hirten, frage gleich, wo denn die Schafe seien. Noch schwieriger

werde es mit der weiblichen Form: La pastora? II pastore
feminile? Der Protestantismus scheitere in Italien auch am
Vokabular. Sie seien jedenfalls lange Zeit als merkwürdige Minderheit

wahrgenommen worden. Besser geworden sei es erst, als

der neue katholische Priester am Ort seine Amtseinsetzung mit
einer Andacht in der protestantischen Kirche habe beginnen
lassen, von wo aus anschliessend eine Prozession zur katholischen

Kirche hinüberführte: «Von da an gehörten wir dazu, und
die Leute begannen uns zu verstehen - ein Lernprozess von vielen

Jahren.»

Berührungsängste kennen Uwe Habenicht und Ulrike Hesse

nicht. Ihr jüngster Sohn singt in der St. Galler Domsingschule:
«Dort erleben wir eine absolut sichere Formbeherrschung. Die
Chorleiterin strahlt diese Formgebung geradezu aus. Die Kinder
werden ganz selbstverständlich darin eingeübt, dadurch kommt
eine Feier, eine Messe zum Klingen.» Ein Vorbild? «Eine Inspiration»,

sagt Ulrike Hesse.



90 500 Jahre Reformation

Salome Hengartner
*1998, Speicher, Theologiestudentin

Matura an der Kantonsschule Trogen

«Wer glaubt, zweifelt immer»

Frauen sollen in der (Kirch-)Gemeinde schweigen, steht im
1. Korintherbrief. Theologiestudentin Salome Hengartner sieht
in dieser Forderung einen Widerspruch zu anderen Sätzen des

Apostels Paulus, mit denen er davon ausgeht, dass Frauen in den
Gemeinden predigen. Sie schliesst nicht aus, dass es sich um
eine nachpaulinische Ergänzung handle, weil der Satz in den
ältesten Bibelabschriften nicht zu finden sei und weil in der
genannten Stelle der Schriftstil nicht typisch für Paulus sei.

Jedenfalls schweigt sie nicht in kirchlichen und religiösen
Angelegenheiten. Ihre Maturaarbeit hat Salome Hengartner 2016

an der Kantonsschule Trogen über die Stellung der Frau in
Judentum, Christentum und Islam verfasst. Von der theologischen
Fakultät der Universität Fribourg wurde diese mit dem Preis für
die beste Maturaarbeit zu einem theologischen Thema
ausgezeichnet. Über Islam und Judentum habe sie wenig gewusst, als

sie mit der Recherche begann, räumt sie ein. Aber der christliche
Glaube sei ihr von Kindheit an vertraut gewesen. Sie ist in einer
reformierten Familie in Speicher aufgewachsen und hat während

zwei Jahren zusätzlich eine Freikirche besucht. Ihr habe die
Landeskirche damals wenig geboten. Die freikirchliche Jugendgruppe

habe sie sehr geprägt, findet Salome Hengartner. Ein
halbes Jahr verbrachte sie in Bolivien in einem christlichen
Schulprojekt. Die Gemeinschaft in der dortigen Kirchgemeinde
habe ihr viel bedeutet. Auf Nachfrage räumt sie allerdings ein,
dass das freikirchliche Denken ihr da auch nicht in allem zugesagt

habe: «Über das Thema Evolution konnte ich mit einigen
nicht einmal diskutieren. Sie hielten diese Idee für derart abwegig,

dass sie sich gar nicht mit ihr befassen wollten.»
Das ist wohl typisch für Salome Hengartner: Sie sieht keine

Notwendigkeit, Widersprüche unmittelbar aufzulösen oder in
Glaubensfragen sofort zwischen falsch und richtig zu
unterscheiden. Zweifel stören sie nicht: «Wer glaubt, zweifelt immer.»

Unbefangen nähert sie sich anderen Konfessionen und Religionen,

ohne ihre eigene Haltung aufzugeben. Mit Urteilen hält sie

sich zurück. In den Gesprächen für ihre Maturaarbeit hat sie
erfahren, dass eine Muslimin das Kopftuch mit Überzeugung
tragen kann, eine Jüdin sich nicht unterdrückt fühlt, obwohl sie

offensichtlich weniger Rechte hat als ihr Mann.

« Ich sehe keine Notwendigkeit,

Widersprüche
unmittelbar aufzulösen
oder in Glaubensfragen
sofort zwischen falsch
und richtig zu
unterscheiden. »





92 500 Jahre Reformation

Lukas Hidber

*1971, aufgewachsen in Sargans, Standespfarrer von Appenzell
Theologiestudium in Luzern und Wien, Priesterweihe 1998

Die Kraft des Mystischen

Pfarrer Lukas Hidber zündet die auf dem Tisch stehende Kerze

an. Eine kleine, keine nebensächliche Geste am Beginn unseres
Gesprächs im Appenzeller Pfarrhaus. Rituale sind für Lukas
Hidber seit früher Kindheit wichtiger Bestandteil des Lebens. Er
ist in Sargans aufgewachsen - «nicht in einem frommen, aber in
einem gläubigen Elternhaus».

Die Erstkommunion hat er als ein freudiges Ereignis in
Erinnerung. Er meldete sich als Ministrant, und in ihm wuchs der
Wunsch, Priester zu werden. Der Primarlehrer, der seine
Bubenträume kannte, empfahl ihm spasseshalber, Priester in einer
Bündner Gemeinde zu werden, wo er nebenamtlich als
Bahnhofsvorstand der Rhätischen Bahn amtieren könne. Damals

begann er Klavier zu spielen, wechselte in der dritten Klasse zur
Orgel. Früh entwickelte er eine Liebe zur Musik von Johann
Sebastian Bach, kaufte als Fünftklässler Kassetten mit Orgelmusik
und Noten, die er noch gar nicht spielen konnte. Im Gymnasium
schwankte er lange: Sollte er Theologie oder Kirchenmusik
studieren? Am liebsten hätte er beides kombiniert. Das wäre heute
möglich, ging damals aber nicht. Schliesslich habe er sich für die

Theologie entschieden, mit dem klaren Ziel des Priesteramts vor
Augen.

Die kirchlichen Rituale erlebt Lukas Hidber als entlastend; sie

sind für ihn «die grosse Stärke der katholischen Religion». Eine
Kirche, die nicht mystisch sei, werde zum mysteriösen Verein,
zitiert er Kardinal Kurt Koch. Rituale und Musik überwinden aus
seiner Sicht kulturelle und sprachliche Grenzen, erlauben den
Verzicht auf Erklärungen, ermöglichen Zugang zum
Unaussprechlichen. Danach sehnten sich auch heutige Menschen.
Angesichts der Globalisierung und des schnellen gesellschaftlichen

Wandels gewännen Tradition und Herkunft wieder an
Bedeutung. Manche zeigten wieder Interesse am klösterlichen
Leben mit seinem klaren Rhythmus.

Von aussen gesehen wirke Appenzell Innerrhoden vielleicht
wie ein katholisches Ballenberg, sagt Hidber. Tatsächlich hätten
die Leute hier ein breiteres Wissen über die Kirche als in städtischen

Gegenden. Das soziale Netz sei tragfähig. Als Seelsorger
weiss er aber auch, dass dies Fluch und Segen zugleich sein
kann, denn für Aussenseiter sei es in einer derart überschaubaren

Gemeinschaft nicht immer einfach.

« Rituale und Musik
überwinden kulturelle
und sprachliche Grenzen,
erlauben den Verzicht
auf Erklärungen, ermöglichen

Zugang zum
Unaussprechlichen. »





94 500 Jahre Reformation

Josef Manser

*1945, ab 1986 Pfarrer in der Pauluspfarrei Speicher Trogen Wald
Studium der Theologie in Mainz, Münster und Freiburg/B,

Promotion 1975, Priesterweihe 1976, Kaplan inFlawil und Bütschwil

Befreiende Dimension

Während 27 Jahren, bis zu seiner Pensionierung 2013, war Josef
Manser Priester in der Pauluspfarrei Speicher Trogen Wald, die
ihn damals nur ungern in den Ruhestand entliess. Wäre er
seinen Neigungen gefolgt, hätte er sein Leben nach dem Theologiestudium

weiterhin der Wissenschaft gewidmet. Noch heute lebt
er inmitten von Büchern und schätzt intellektuelle Debatten.
Doch mehr und mehr sei in ihm die Überzeugung gewachsen,
die Praxis Jesu als Leitlinie für sein eigenes Tun zu wählen: «Jesus

hatte, nach allem, was wir von ihm wissen, immer die
Menschen im Auge, ungeachtet ihres gesellschaftlichen Standes.

Dies war einer der Gründe, weshalb er bei den Vertretern der
etablierten Religion aneckte.»

Und so wurde Josef Manser Priester und lebte viele Jahre
auch als Gefängnisseelsorger - dabei immer bestrebt, nicht zu
urteilen und vor allem nicht zu verurteilen.

Die Religion - alle Religionen - laufe immer wieder Gefahr,

Prinzipien, Werte, Wahrheiten so zu verabsolutieren, dass der
Mensch nebensächlich werde. Wenn man den Evangelien treu
bleiben wolle, könne man aber gar nicht anders, als sich immer
wieder von neuem auch um Fragen des gesellschaftlichen
Zusammenlebens zu kümmern. Das lebe auch Papst Franziskus

vor, glaubt Josef Manser. In theologischen Fragen denke dieser
wohl eher konservativ, aber immer wieder werde sichtbar, dass

es ihm um die Menschen und ihre Lebensbedingungen gehe.
Das führe ganz von selbst zu einem kritischen Blick - auf die
Kirche, auf Wirtschaft und Politik.

Die Aufklärung, die Vorurteile jedweder Art mit rationalem
Denken überwinden will, ist für Josef Manser «aus christlicher
und katholischer Sicht richtig und wichtig». Aber wie bei den

Religionen bestehe auch im aufgeklärten Denken die Gefahr der

Verabsolutierung. Die Evangelien haben für Josef Manser eine
befreiende Dimension. Sie machen es für die Kirche zur Pflicht,
immer wieder gegen unterschiedlichste Formen der Versklavung

einzutreten.
Er habe sich nie parteipolitisch engagiert, sagt Manser, aber

sein kirchliches Amt stets so verstanden, dass er sich zu
gesellschaftlichen Fragen mit ethischer Dimension durchaus habe
äussern dürfen und müssen: «Das kann zu Spannungen führen,
die man aushalten muss. Mit Blick auf die jesuanische Botschaft
kann dies gelingen.»

« Jesus hatte, nach allem,
was wir von ihm wissen,
immer die Menschen
im Auge, ungeachtet ihres
gesellschaftlichen
Standes. »





96 500 Jahre Reformation

Bernhard Rothen

*1955 in Schweden, Pfarrer in Hundwil
lutherisch getauft und reformiert konfirmiert,

Autor zahlreicher theologischer Schriften

Wir brauchen die Debatte

Bernhard Rothen gilt als konservativ. Daran ist der ehemalige
Basler Münsterpfarrer, der heute in Hundwil wirkt, nicht ganz
unschuldig: In Büchern, Zeitungsartikeln und Interviews nimmt
der Mani-Matter-Kenner häufig dezidiert und manchmal auch
ironisch Stellung gegen das, was er als fundamentalistischen
Anti-Fundamentalismus bezeichnet. Der verbreiteten Haltung,
die zu wissen vorgebe, dass alles relativ sei und man nichts
definitiv wissen könne, hält er die «Klarheit der Schrift» entgegen.
Sein ceterum censeo: Die Wahrheit gibt es - für uns zu fassen als

Stücke, die man verstehen und glauben kann.
Auf den ersten Blick ist also klar: Rothen hat tatsächlich ein

konservatives Bibelverständnis. Aber warum nur «Stücke»?

Rothen sagt mit einem Lachen, das Problem sei nicht die Wahrheit

an sich, sondern unser limitiertes Erkennen der Wahrheit.
Er zitiert aus dem ersten Korinther-Brief des Apostels Paulus:
«Denn unser Erkennen ist Stückwerk, und unser Reden aus
Eingebung ist Stückwerk.» Rothens Relativismus ist sozusagen
erkenntnistheoretischer Natur und erst noch biblisch begründet.
Der Relativismus in Bezug auf die Fakten aber sei von Übel und
habe zu Donald Trump und seinen alternativen Fakten geführt.

Der menschliche Wunsch nach vollkommener Erkenntnis
der Wahrheit ziehe sich durch die ganze Kirchengeschichte und
habe immer wieder auf Irrwege geführt, zum menschlichen
Schwanken zwischen Verzweiflung und Hochmut: «Wer sich
nach der Beichte frei von Sünden gefühlt hat, ist vielleicht seiner

Neigung zum Hochmut erlegen. Hatte er dies eingesehen, folgte
die Verzweiflung.» Allein der Glaube an die Gnade und die
Vergebung der Sünden führe aus diesem Dilemma, habe Luther
erkannt.

Bernhard Rothen verfasste über Luther seine Dissertation. Er

schätzt ihn hoch, sieht aber auch seine dunklen Seiten, besonders

seine unerträgliche Polemik gegen die Juden, die sich
Antisemiten später zunutze machten. Der Hundwiler Pfarrer ist
belesen, liebt den intellektuellen Disput und beansprucht nicht
nur für Luther, sondern auch für sich selbst ein Recht auf Irrtum:
«Wir brauchen die Debatte. Aber wir führen sie nicht - weil wir
uns nicht der Kritik aussetzen wollen.» Stimmt das? Und schon
wären wir mittendrin - in der Debatte.

« Die Wahrheit gibt es -

für uns zu fassen als

Stücke, die man
verstehen und glauben
kann. »





98 500 Jahre Reformation

Lars Syring
*1971 in Enger, Ostwestfalen, seit 2001 Pfarrer in Bühler

Theologiestudium in Bethel und Münster,
verheiratet mit Regula Camp, drei Kinder

Mit dem Vertrauen zur Freiheit

Auch wenn er sich kirchenpolitisch hin und wieder äussert:

Wirklich spannend sind Leitbild- und Verfassungsdiskussionen
für Lars Syring nicht. Was ihn an seinem Beruf fasziniert, sind
die Begegnungen mit unterschiedlichsten Leuten. Ein Erlebnis
hat ihn tief geprägt. Nach seinem Examen 1998 in Deutschland
kam er für sein Vikariat nach Schönengrund und Waldstatt.
Nach der Sonntagspredigt sagte ihm ein Bauer aus Schönengrund:

«Was Sie da erzählt haben, ist schon recht - aber ich
komme nur wegen des Segens.» Syring verstand sofort. Der
erfahrene Bauer wusste, dass Glück und Gelingen nicht in seiner
Hand liegen, auch wenn er alles Menschenmögliche für das

Wohl und die Gesundheit seiner Tiere unternimmt: «Nötig ist
Gottes Segen. Und diesen kann man sich nicht selber geben,
sondern muss ihn sich zusprechen lassen.»

Seither ist für Syring die alles entscheidende Frage, wie er als

Pfarrer zu jener Haltung findet, die ihm das Segnen erlaubt. Auf
seinem Weg ist er aufdas Herzensgebet gestossen - eine Gebetsform,

bei der man jedem Atemzug ein Gebetswort mitgibt. Sie

wurde schon vor 1800 fahren von frühchristlichen Mönchen in
der ägyptischen Wüste praktiziert und ist heute vor allem in der
Orthodoxen Kirche verbreitet. Mit ihren stetigen Wiederholungen

der gleichen Worte oder Sätze erinnert sie an die mantrische
Praxis in Buddhismus und Hinduismus. «Die Worte sinken beim
Gebet quasi vom Kopf ins Herz», sagt Syring. In der reformierten
Tradition sei der Glaube leider zu einer Kopfsache geworden,
ergänzt er: «Das halte ich für einen Irrweg.» Syring reibt sich
auch am Begriff der Aufklärung: «Als Aufforderung zum selber
Denken ist Aufklärung eine gute Sache.» Ihn beeindruckt die

Philosophin Hannah Arendt, deren Buch «Denken ohne Geländer»

ihm spontan einfällt. Aus seiner Sicht ist nicht nur das Denken,

sondern auch das Vertrauen grenzenlos: Die kirchliche
Hierarchie und allfällige Glaubensdogmen sind für ihn dabei
nicht relevant: «Glaube bedeutet Vertrauen und Freiheit. <Die

Wahrheit macht Euch frei>, sagte fesus.»
Dass sich seit seinem Amtsantritt vor 17 Jahren die Zahl der

Gottesdienstbesucherinnen und -besucher wie in den meisten
Gemeinden halbiert hat, beschäftigt ihn. Wohin gehen wir mit
unserer Kirche? «Die basisdemokratische Organisation unserer
Appenzeller Kirchgemeinden sorgt dafür, dass wir alle dafür
Verantwortung tragen.»

« Glaube bedeutet
Vertrauen und Freiheit.
<Die Wahrheit macht
Euch frei>, sagte Jesus. »






	Gewissheiten und Zweifel : Gespräche über Gott und die Welt mit Fachleuten aus der Welt des Glaubens

