
Zeitschrift: Appenzellische Jahrbücher

Herausgeber: Appenzellische Gemeinnützige Gesellschaft

Band: 145 (2018)

Artikel: Über Gott und die Kirchen : 30 Mitglieder der Appenzellischen
Gemeinnützigen Gesellschaft äussern sich

Autor: Eisenhut, Heidi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-813182

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-813182
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über Gott und die Kirchen 51

Über Gott und die Kirchen

30 Mitglieder der Appenzellischen Gemeinnützigen Gesellschaft äussern sich

Heidi Eisenhut

1 Religiöse und spirituelle Praktiken

und Glaubensformen in der
Schweiz. Erste Ergebnisse der Erhebung

zur Sprache, Religion und
Kultur 2014. Hrsg. vom Bundesamt
für Statistik BFS. Neuchâtel 2016.

URL: https://www.bfs.admin.ch/
bfsstatic/dam/assets/350455/
master.

2 Ebd., S. 6. Der Unterschied der
beiden Konfessionen lässt sich
durch die Einwanderung erklären:
33 % der Katholikinnen und Katholiken

haben einen Migrationshintergrund

der ersten Generation.

3 Ebd.

«Die Religionslandschaft der Schweiz hat in den letzten
Jahrzehnten einen deutlichen Wandel erfahren», schreibt das

Bundesamt für Statistik 2016.1 Der Anteil des katholischen
Bevölkerungsteils nahm zwischen 1970 und 2014 um rund 20 % ab und
der Anteil des protestantischen halbierte sich beinahe.2

In Zahlen ausgedrückt, gehörten 2014 insgesamt 38% der

ständig in der Schweiz wohnhaften Personen mit einem
Mindestalter von 15 Jahren der römisch-katholischen Gemeinschaft,

26 % den evangelisch-reformierten Landeskirchen, 1,7 %

anderen evangelikalen Gemeinden, 5,7 % anderen christlichen
Gemeinschaften, 5% muslimischen Gemeinschaften, 1,5 %

anderen Religionen und 22 % keiner Religion an. Bemerkenswert
ist, dass der Anteil der Konfessionslosen von 1,2 % im Jahr 1970

auf 22% in den Jahren 2012 bis 2014 angewachsen ist.3

Sie, liebe Leserin, lieber Leser, werden sich in dieser Statistik
finden. Und vielleicht geht es Ihnen dabei wie uns Jahrbuchredaktoren?

Wir gehören zu denjenigen Personen, die «von Geburt
her» und «auf dem Papier» eine Konfession haben, aber selbst
nicht besonders viel Wert darauflegen.

Für das diesjährige Jahrbuch wollten wir es etwas genauer
wissen. Neugierde und das Wissen um eine Dunkelziffer, die in
solchen Statistiken verborgen ist, verlockten uns dazu, Gott und
die Kirchen zum Gegenstand einer Anfrage an 80 Mitglieder der

Appenzellischen Gemeinnützigen Gesellschaft zu machen. Bei
der Auswahl der Personen achteten wir auf eine gleichmässige
Verteilung der Geschlechter sowie der Wohnorte. In einem Brief
baten wir die AGG-Mitglieder, einen Beitrag für das Jahrbuch zu
schreiben, der auf eine (oder mehrere) der nachfolgenden Fragen

eingeht:
1. Wer oder was ist Gott für Sie? Was glauben Sie über ihn (oder

sie) zu wissen?
2. Lässt uns der wissenschaftliche Fortschritt der letzten Jahre,

Jahrzehnte oder Jahrhunderte überhaupt noch Raum für
religiöses Denken und Empfinden? In welcher Beziehung
stehen Wissen und Glauben?

3. Welche Aufgaben haben die Kirchen heute?
200 bis 1800 Zeichen sollte der Beitrag umfassen. 30 Mitglieder
der AGG - 20 Männer und 10 Frauen - folgten unserem Aufruf.
Auf den Seiten 52 bis 70 finden Sie die eingegangenen Texte in
alphabetischer Reihenfolge.



52 500 Jahre Reformation

Vor einiger Zeit wurde an einem Trauergottesdient für einen
Berufskollegen, der ein ausgesprochener Feinschmecker

war, von der katholischen Kanzel herab allen Ernstes gepredigt,
der Verstorbene sitze nun an einer himmlischen Tafel, die
noch exquisiter gedeckt sei, als er es auf Erden je erlebt habe.
Und in einer evangelischen Predigt habe ich vernommen, der
Mensch sei ganz bestimmt kein Ergebnis der Evolution,
sondern ein Geschöpf Gottes. Wenn ich derlei höre, sträuben sich
mir die noch verbliebenen Nackenhaare. Die Idee von einem
schönen Leben im Jenseits ist schlicht dumm. Und wenn der
Mensch ein Geschöpf Gottes wäre, wären dies nicht auch die
Tiere, deren evolutionäre Herkunft ja wohl nicht bestreitbar
ist? Wenn nein, bei welchem Menschentyp würde die Schöpfung

Gottes anfangen? Würde der Neandertaler schon
dazugehören?

Alle Menschen haben sich Götter ausgedacht. Über den
reich bevölkerten Götterhimmel der Griechen und die ewigen
Jagdgründe der Indianer lächeln wir heute. Künftige Generationen

werden sich auch über unsere Vorstellung von Gott und
seinem zwecks Vergebung unserer Sünden Mensch gewordenen

Sohn wundern.
Es stellt sich die Frage, wieso ich bei dieser Einstellung

eigentlich in die Kirche gehe und die Evangelisch-reformierte
Kirchgemeinde Speicher gar vier Jahr lang präsidiert habe. Ich
zweifle nicht daran, dass uns Jesus von Nazareth, ein Mensch
wie wir, Werte vermittelt hat, die sich in Erinnerung zu rufen
immer wieder lohnend und sinnvoll ist. Die Kirche, die dazu

Gelegenheit bietet, gehört zu unserer Kultur. Ihre Rituale geben
uns Trost und Kraft. Wenn der Senn abends seinen Alpsegen
gesprochen hat, wird das Gewitter deswegen nicht abziehen,
aber die Älpler werden gefasst und zuversichtlich sein. Die
Gebete Dietrich Bonhoeffers, der von guten Mächten wunderbar
geborgen war, haben seinen Tod in der Gaskammer nicht
verhindert, aber sie haben die Angst und Verzweiflung von ihm
ferngehalten.

Eugen Auer
(*1936)

Rechtsanwalt, Speicher

Ich glaube, dass Gott in mir ist. Die Lebensfreude, die positive
Energie, das Streben, ein guter Mensch zu sein, ist Gott. Wir

Menschen nennen das auch «Seele». Gott ist mein Wegweiser
für den Alltag und mein Gewissen. Nach den Werten «meines
Gottes» zu leben, bedeutet für mich Geborgenheit.

Es ist sicher nicht in seinem Sinne, dass die Menschen im
Namen Gottes Kriege gegen Andersgläubige führen. Gott ist
tolerant - im Buddhismus, im Christentum, im Hinduismus
und im Islam. Ich glaube auch zu wissen, dass er kein alter
Mann mit einem weissen Bart ist.

Monika
Bodenmann-Odermatt

(*1964)

Kantonsrätin,
Präsidentin FDP.Die Liberalen

Appenzell Ausserrhoden und
Appenzellerland Tourismus AG,

Waldstatt



Über Gott und die Kirchen 53

Wissen und Glauben stehen für mich nicht zwingend in
einer Beziehung zueinander. Ich denke, dass in unserer
modernen, schnelllebigen Welt die Sinnsuche wieder an
Bedeutung gewinnt. Und dies nicht zuletzt, weil uns die
wissenschaftlichen Erkenntnisse und der Wohlstand viele neue
Möglichkeiten geben, die neue Fragen aufwerfen.

Die Kirche ist für mich ein Dienstleistungsunternehmen.
Sie hat die Aufgabe, Gläubige auf dem Weg durch die verschiedenen

Stationen des Lebens zwischen Geburt und Tod zu
begleiten, sie soll Ansprechpartnerin sein in schwierigen Phasen
des Lebens, aber auch im Alltag. An ihrem Grundauftrag, das

Evangelium zu verkünden und den christlichen Glauben in die
Welt hinauszutragen, hat sich nichts verändert. Die moderne
Gesellschaft verlangt aber zu Recht von der Institution Kirche,
dass sie sich den veränderten Lebensgewohnheiten und
Ansprüchen anpasst. Die aktuellen Entwicklungen (Erfolge von
alternativen Glaubensgemeinschaften, Kirchenaustritte)
zeigen, dass dies den Landeskirchen in der Schweiz noch zu
wenig gelingt.

Pierre Burgauer
(*1950)

Textilkaufmann, Textile Relations
Mediator (Vermittlung von

Spinnereien zu Webereien mit
Schwergewicht Italien und

Frankreich), Rehetobel

Das Bild Gottes, respektive G'ttes, der Name des Allmäch¬
tigen wird im Judentum nie voll ausgeschrieben, hat sich

für mich im Laufe der Jahre stark verändert. In meiner Jugend
war dies wohl, wie für viele andere auch, ein alter bärtiger
Mann, wie in vielen Kirchen gezeigt. Im Judentum kann es ein
Abbild Gottes nicht geben: «Du sollst Dir kein Abbild machen.»
Dieses «Bild» hat sich in meinem Leben verändert, zu einer
überall vorhandenen Kraft, sei dies in uns Menschen, in der
Natur, aber auch in unserem ganzen Denken; diese Kraft ist
weder männlich noch weiblich.

Die traditionellen Religionen haben uns Menschen immer
verpflichtet, in einer bestimmten Richtung zu denken und
auch gewisse «religiöse» Verpflichtungen einzuhalten. Diese
Gebote sind zwar - als Beispiel im Judentum - durch die
Halacha oder auch durch biblische Gesetze und Gebote in der
Thora festgelegt respektive durch diese Schriften interpretiert.
Wir Juden sind theoretisch verpflichtet, uns an diese Gesetze

und Gebote zu halten. Damit entsteht heute eine Ambivalenz,
sich an diese von Menschen überlieferten Gebote zu halten
und diese mit unserem heutigen Leben in Einklang zu bringen.

Das Loslösen von traditionellen Verpflichtungen und der
Erhalt einer religiösen Tradition und eines gewissen
Zugehörigkeitsgefühls bringen mich persönlich in einen Zwiespalt der
Gefühle: des schlechten «Gewissens» gegenüber der Gemeinschaft

und meinem modernen Leben, in welchem ich mich diesen

Geboten und Verboten nicht mehr unterordnen möchte.



54 500 Jahre Reformation

Der Gedanke an Gott gibt mir das Gefühl, dass es etwas
Grösseres gibt, welches ich nicht mit dem Verstand erfassen

kann. Etwas, aus dem die Welt und das Leben hervorgeht.
Die Idee, dass die Entstehung des Lebens kein Zufall war und
diese nicht einzig mit biologischen Vorgängen erklärt werden
kann, gefällt mir. Auch die Vorstellung, dass wir Menschen
beseelt sind und ein Schicksal haben. Und doch glaube ich
nicht im biblischen Sinne an Gott, demzufolge kann es für
mich nicht sein, dass es für jede Religion einen eigenen Gott
gibt, das Göttliche ist für mich universell.

Die christliche Lehre hat mich dennoch geprägt, und die
katholische Kirche ist bis heute Teil meines Lebens. Die
biblischen Geschichten sind für mich Metaphern, die dem
Menschen Werte für sich und das Leben in der Gemeinschaft
vermitteln können. Es ist wichtig, dass es in dieser Gesellschaft
eine Institution gibt, die für diese Werte einsteht - auch wenn
dies der Kirche in ihrer Geschichte keineswegs immer gelungen

ist. Das Zusammenkommen in der Gemeinschaft der Kirche

kann insbesondere bei emotionalen Ausnahmesituationen
ungemein kraft- und trostspendend sein, dabei ist die Kraft der
Rituale und Traditionen nicht zu unterschätzen.

Die Kirche hat in ihrer langen Geschichte verschiedene
kulturelle Ausdrucksformen hervorgebracht und wichtige Impulse
beispielsweise für die Kunstgeschichte, die Musik und die
Baukultur gegeben. Dieses kostbare Vermächtnis ist zu pflegen
und zu entwickeln. Ich bin überzeugt: Eine Gesellschaft, die
mit ihren kulturellen und religiösen Eigenheiten ihre Identität
pflegt, kann auch offen sein für das Fremde, ohne sich dadurch
bedroht zu fühlen.

Ottilia Dörig-Heim
(*1959)

Leiterin Kulturamt
Appenzell I.Rh., Appenzell

Als Kind war Religion für mich Mozarts Krönungsmesse am
Heiligabend und Heinrich Suso Braun, welcher sonntags

aus dem Radioapparat heraus die Ersatzpredigt hielt, wenn
meine Mutter den Kirchgang, der für sie noch ziemlich
selbstverständlich war, aus guten Gründen ausfallen liess. Ich gehöre
einer Generation an, der es mehrheitlich vorkommt, als habe
der liebe Gott ausgedient, obwohl es an religiöser Unterweisung

in Elternhaus, Schule und Kirche nicht gemangelt hatte.
Statt an den Schöpfer glaubt sie zuerst an ihre eigenen
Möglichkeiten, und bevor sie sich mit Religion wirklich auseinandersetzt,

denkt sie eher über das nächste Ferienziel oder die
Sicherung der Altersvorsorge nach.

Wen wundert's? Die Welt steht uns weit offen, unsere
Kühlschränke sind immer gut gefüllt, Armut, Krieg und Pestilenz
wüten seit Menschengedenken nur noch in sicherer Entfernung.

Kühlen Kopfes überlegt sich der moderne Mensch,

Urs Eisenhut

(*1958)

Textilkaufmann,
Personalleiter, Gais



Über Gott und die Kirchen 55

warum hier nicht und anderswo schon? Früher hätte man es

der Gnade Gottes zugeschrieben, heute munkeln viele, dass es

halt unsere Charakterzüge seien, die uns vor Unbill bewahren:
Fleiss, Disziplin und Gemeinsinn.

Und trotzdem! So ganz zufrieden sind wir nicht mit dieser

Erklärung. Wir suchen genauso nach dem Sinn des Lebens wie
unsere Vorfahren, denn alles rational zu begreifen sind wir
trotz aller Privilegien dann doch nicht in der Lage. Religion
heute könnte also heissen, ohne Ideologie Demut walten zu
lassen, aus der tiefen Erfahrung heraus, dass wir Menschlein
gegenüber der grossen Natur noch immer machtlos sind.

Martin Engler
(*1950)

Arbeit bei der Eisenbahn,
während 40 Jahren Lehrer,

seit 2015 Gemeinderat, Heiden

Mirwar immer klar, auf eine mir nicht richtig erklärbare
Art bin ich religiös. Dieser Überzeugung nachzugehen,

mich zu fragen, woher sie kam und was sie mir bedeutet, sollte
eines meiner Projekte für die Zeit nach der Pensionierung sein.

Ich begann, mich herumzuhören und stiess auf die Ausschreibung

eines dreijährigen Theologiekurses, angeboten in Win-
terthur von der Evangelisch-reformierten Landeskirche des

Kantons Zürich. Ich schrieb mich ein.
Ich habe einiges an theologischem Wissen erwerben können,

vor allem aber habe ich gelernt, über Gott nachzudenken
und über ihn zu reden. Schade, so finde ich, hat das Christentum

damit aufgehört, an der Bibel weiterzuschreiben.
Möglicherweise, so träume ich, wäre ein Buch der Menschenrechte
entstanden oder ein Buch der universellen Werte; wer weiss?

Eine Aufgabe für die Kirche?
Nach Gott gefragt, was er sei und was er für mich bedeute,

was also antworte ich? Ich versuch's: Er ist die Kraft, welche die
Welt im Innersten zusammenhält, denn das Woher und das

Wohin sind ungeklärt. Er ist der Partner, der hilft, die Welt,

wenn auch nicht ganz zu verstehen, so doch in ihr zurechtzukommen.

Er ist ein verständnisvolles Gegenüber und er ist und
bleibt, trotz aller wissenschaftlichen Fortschritte, ein Geheimnis,

das unseren Verstand übersteigt.



56 500 Jahre Reformation

Für mich ist Gott nicht der gütige Mann mit weissen Haaren
und weissem Bart, der im Himmel auf dem Thron sitzt und

auf uns herunterschaut. Für mich ist Gott einfach eine höhere
Macht, über die ich nichts weiss, und an die man glauben kann
oder auch nicht.

Auch die heutige, schnelllebige Zeit lässt absolut noch
Raum für religiöses Denken - wenigstens so empfinde ich es.

In welcher Beziehung Wissen und Glauben stehen, das ist für
mich eine Frage, die ich nicht beantworten kann. Es gibt
Menschen, die glauben, alles zu wissen über die Welt und deren
Entstehung sowie über den Glauben und dafür ungläubig werden.

Die Kirche hat vor allem eine seelsorgerische Aufgabe und
soll ihren Kirchenbürgerinnen und Kirchenbürgern Halt,
Wärme und Geborgenheit vermitteln. Das sind die Komponenten,

die Freikirchen und Sekten offensichtlich ihren Mitgliedern

vermitteln können.

Wo Gott hockt!
Gott als Drohung, geforderte Unterordnung, blinder

Glaube. Als Kind kam mir das oft zu Ohren und weckte nach
und nach Zweifel. Im Hochamt am Heiligtag füllten orchestrale
Klänge die ganze Kirche mit göttlicher Musik. Sphärische Töne
des unendlichen Universums wurden hörbar und Harmonien
Hessen mich abgleiten und in mich versinken. Und plötzlich
war klar, wo Gott hockt: Gott ist in uns oder nirgends.

Glaube ist die Haltung dem eigenen heben gegenüber.
In Beziehung zu anderen wird Glaube real und greifbar.
Wo heben von Veränderung geprägt wird, ist Bewegung. Und
Bewegung ist Wagnis, beinhaltet Unsicherheit, aber auch
Vertrauen, dass alles aufgefangen und gehalten wird.

Wo Gott hockt? Im Salz! Nicht im Salz, das man jemandem
in die Wunde streut, nicht im Salz, das durch Harmonie fad
geworden ist. Fades Salz lässt sich nicht wieder salzig machen, da
hat Mt 15,13 absolut Recht. Konsequenz: Nicht der laue Mensch
ist heilbringend, sondern der «rässe» Mensch. Er ist weder
«hääl» noch hintertrieben, weder mehrgesichtig noch berechnend,

denn er glaubt an das Anderssein als Wert, die Vielfalt,
die Gleichwertigkeit und die daraus wachsende Gemeinschaft.
Salzig sein heisst sich engagieren; Gemeinsamkeit, mit
anderen zusammen sein.

Wo Gott hockt... : eine veraltete Redewendung, nicht nur,
weil sie vorgibt, die Antwort zu kennen, sondern weil sie den
Menschen zum Glauben verführt, statt zum Nachdenken über
das, was schon Johannes Kepler umtrieb: «Ich suche in mir den
Gott, den ich ausser mir überall finde.»

Elisabeth Eschler-Sutter
(*1939)

Erste Gemeindepräsidentin
von Appenzell Ausserrhoden,

Kantonsrätin, Bühler,
heute Teufen

Erich Fässler

(*1954)

Germanist und Historiker,
Prorektor Kantonsschule Trogen

Appenzell Ausserrhoden
bis 2018, Appenzell



Über Gott und die Kirchen 57

Ist doch schön, dass wir mit Gott und dem Glauben nicht fertig
werden. Schön, dass der Pluralismus wächst, schön, dass selbst
Atheisten auf den Menschen fokussieren und stets jene Sehnsucht

nach dem Ganzen finden wo vielleicht Gott hockt!

Paul Grunder
(*1947)

Eidg. dipl. Zimmermeister,
CEO und VRP Paul Grunder AG,

Ingenieurbüro, Teufen

Niemand kann beweisen, dass es Gott gibt, oder dass es

Gott nicht gibt. Ist der biblische Jesus Beweis? Für Christen

ja, aber Weniges erklärt die theologische Wissenschaft als

echte Aussage von Jesus selber (Herbert Braun: Jesus, 1969).
Sicher ist: Jesus war Jude. Aber er forderte eine radikale Abkehr
vom Kult und eine Umkehr der Gesinnung. Jesus gesellte sich

unter die «unreinen» Sünder; Zöllner und Huren. Er wendete
sich gegen die eingebildeten Gelehrten und angeblich Frommen.

Er forderte die radikale Zuwendung des Menschen zum
Menschen. Den Sabbat bezeichnete er nicht mehr als Verherrlichung

eines im Himmel über uns thronenden «Gott»,
sondern als Zuwendung zum neben uns lebenden Menschen.
Jesus verschob das Gottesverständnis aus der anbetenden
Senkrechten in die tätige Waagrechte aufAugenhöhe. Diese
Sicht ist auch für mich Gottesdienst geworden. Kein Kult, keine

Anbetung, sondern Da-Sein für die Menschen in meinem
Wirkungsbereich und wissen, dass diese auch für mich da sind. Ich
bin Christ durch das, was ich tue und daraus folgt die stetige
Frage: «Habe ich heute versucht, ein guter Mensch zu sein?»

Die Naturwissenschaft trägt zur Gotteserkenntnis nichts bei.
Sie eröffnet aber mit der Möglichkeit der parallelen Wirklichkeiten

ein Bild, wie wir als Wesen dieser Welt mit anderem
vernetzt sein könnten. Sie kann uns keinen Gott zeigen, sondern

nur, dass wir im Weltall verlassenen Menschen völlig aufeinander

angewiesen sind.
Die Kirchen hätten sich gewandelt. Nein. Die einen verharren

in Anbetung, die anderen in Multikulti. Entweder man
macht mit oder nicht. Das protestantisch freie Denken und
Reden über Gott ist verpönt. Zwingli und Luther sind für mich
vorbei. Die dringende Reform aller Kirchen wäre die radikale
Umkehr zu einem Verhalten, das Jesus ursprünglich wollte.

„ rV

Peter Gut
(*1958)

Sozialarbeiter, Kolumnist
und selbständiger Berater,

Walzenhausen

Von meiner bigotten Grossmutter habe ich erfahren, dass

alle nicht Rechtgläubigen am Tag des Jüngsten Gerichts in
die Hölle fahren würden. Dieses Ereignis war in meiner
kindlichen Vorstellung so etwas wie eine Mischung aus a) Grüm-
pelturnier-Festzelt morgens um zwei und b) einer marschierenden

Militärmusik - wobei die Tambouren statt Uniformen
Engelsflügel trügen - und das Ganze mit der Stimmungslage
einer Turnstunde, in welcher die Mannschaft gewählt wird und
man selber der letzte Gewählte ist.



58 500 Jahre Reformation

Mein verehrter Vater war nur ein gewöhnlicher Reformierter.
Er würde daher in der Hölle schmoren. Das war ungerecht.
Wie konnte der liebe Gott so etwas zulassen? War er nur gut
und nicht allmächtig? Oder noch verwirrender: allmächtig,
aber nicht gut? Diese bis heute für mich ungelöste Frage hat
mich mein ganzes Leben daran gehindert, mit Gott - so es ihn
denn gibt, was ich nicht ausschliessen will - ins Reine zu kommen.

Im Gymnasium, notabene einem katholischen, mit Patres,

habe ich dann mit Erleichterung gelernt, dass sich auch
Andere, Gescheitere und Gebildetere als ich mit dieser Frage
herumgeschlagen haben. So wurde die Aufklärung paradoxerweise

zu meiner Ersatz-Religion. Und ich tue mich schwer mit
dem Zeitgeist, der dieses freie Denken wieder auf dem Altar
von Macht und Gier und Bigotterie zu opfern droht.

Kirchen stehe ich mit einer gewissen Skepsis gegenüber. Mit
einem Übermass an Intellekt oder mit altertümlichen Strukturen

verzetteln sie sich zwischen sozialer Fürsorge und Mitglie-
derakquisition statt spirituelle Nahrung anzubieten. Aber ich
würde mir nie anmassen, jemanden seines Glaubens wegen zu
kritisieren, solange mir dieser nicht aufgezwungen wird. Da
bin ich tolerant. Und auch ein bisschen vorsichtig. Wegen dem
Jüngsten Gericht. Man weiss ja nie

Es geht um den Umgang mit dem Unergründlichen, Unfass-
baren, Unendlichen. Die Annahme, es gäbe das nicht, ist

frivol. Denn der Mensch ist, bei Lichte betrachtet, ja doch sehr
beschränkter Natur. Genauso das Wissen und die Wissenschaft,

deren er sich brüstet. Sie sind bestenfalls Stückwerk,
eher aber eine Sammlung von Splittern. Wer mit dieser
Einsicht über das Unergründliche, Unfassbare, Unendliche
nachdenkt, wird zwingend zum Agnostiker: ahnend, dass es etwas
Höheres, Vollkommeneres, Allumfassendes gibt, aber unfähig
zu wissen, wie sich alles genau verhält. Doktrin, Dogma oder

gar gewalttätiges Sendungsbewusstsein liegen dem Agnostiker
fern. Wirklich hinreichend oder metaphysisch befriedigend
erweist sich der Agnostizismus allerdings nicht; das Verbindliche

1ÎÂ
Konrad Hummler

(*1953)

Dr. iur., Teufen

Die letztlich beängstigende Unendlichkeit Gottes hat durch
die Figur von Christus menschliche Nähe erlangt und damit
dem göttlichen Makrokosmos einen Mikrokosmos von Nähe
und Wärme verliehen. Die Idee der göttlichen Liebe im
Menschen und zwischen den Menschen ergänzt somit den kalten
Agnostizismus. Seit Christus wissen wir, dass Selbstlosigkeit,
Barmherzigkeit und da und dort eine schützende Hand ebenso

zum Gottesbild gehören wie die Ferne der Unbegreiflichkeit.



Über Gott und die Kirchen 59

Wer Ohren hat, zu hören, und Augen hat, zu sehen, dem
wird sich irgendwann im Leben einmal das eine oder andere
Fensterlein öffnen, durch das, einen Spalt weit, die ultimative
Herrlichkeit offenbar wird. Dann, wenn wir unverdient ein
Zeichen der Freundschaft erhalten, dann, wenn uns wie
Manna aus dem Himmel die beste Lösung eines Problems
zufliegt, dann, wenn wir oben auf der Bogartenlücke stehen und
in den Abendhimmel hineinjauchzen. Ja, und mich persönlich
betreffend, wenn uns Bachs Musik das Herz zur Transzendenz
öffnet.

Was die Kirche sollte? Sich auf genau das konzentrieren, was
dem heutigen Menschen so offenkundig fehlt: Gottesdienst im
eigentlichen Sinne. Es geht darum, Unendlichkeit ahnen,
Mitmenschlichkeit spüren zu lassen. Nicht weniger, aber auch
nicht mehr.

Jessika Kehl-Lauff
(*1951)

Richterin (1987-2011),
Gemeinderätin (2005-2015),
aktuell Kirchenvorsteherin
Grub-Eggersriet, Vorstandsmitglied

des Roten Kreuzes beider

Appenzell, Grub

Das Wesen, das unseren Kosmos, seine Planeten und das

Leben darauf erschaffen hat, nennen wir in der christlichen

Kirche «Gott». Ich glaube, dass es allmächtig ist. Somit
bin ich davon überzeugt, dass es seinen Namen, sein
Geschlecht und seine Lebensform selber bestimmt. Alles andere
ist von uns Menschen auf einem der Planeten, genannt Erde, in
einer bestimmten Zeit und unter bestimmten Umständen
formuliert worden, um uns den Kontakt mit ihm zu erleichtern.
Es ist vermessen zu denken, dass wir «Gott» definieren können.

Nur dieses Wesen ist allwissend. Egal, wie viel wir mit
wissenschaftlicher Forschung unsere Erkenntnis und unser
Wissen vergrösserten, konnten wir die Frage nach der

Schöpfung bisher nicht beantworten. Und deshalb können die
wissenschaftlichen Hypothesen die echten religiösen Gefühle

wenig oder gar nicht beeinflussen. Religiöse Gemeinschaften
versuchen leider häufig, ihre eigene Macht gewaltsam zu ver-
grössern. Dadurch entstehen Kämpfe, in denen das religiöse
Empfinden anderer Gemeinschaften verletzt und/oder
Erkenntnisse des wissenschaftlichen Fortschritts missbraucht
werden. Ebenso bedauerlich ist es, wenn politische
Machtkämpfe religiös verbrämt werden.

Kirchen sollten sich bemühen, dass ihre Mitglieder als

Geschöpfe Gottes dem Gebot nachleben, wie es bereits im frühen
14. Jahrhundert der Philosoph Ramön Llull - frei übersetzt -
formulierte: «Lebe im Bewusstsein und mit Respekt vor der

Meinung der anderen. Die Basis des Zusammenlebens soll
dem Prinzip der Gemeinnützigkeit folgen. Überlege Dir gut,
wie Du Deinen eigenen Glauben erklärst. Bekämpfe jede
Gewalt, die die Harmonie zerstört, bleibe dabei aber
verhältnismässig.» Nochmals 1300 Jahre früher wurde es kurz so

ausgedrückt: «Liebe Deinen Nächsten wie Dich selbst.»



60 500 Jahre Reformation

Gott ist für mich allgegenwärtiges Geheimnis. Um Gott
näher zu kommen, muss ich das Menschenmögliche tun

und ihm seine Möglichkeiten lassen. Deshalb bete ich: Mutter
und Vater im Himmel, geheiligt werde dein Name, dein Reich
komme...

Wissenschaftlicher Fortschritt unterliegt der Vergänglichkeit.

Religiöses Denken und Empfinden entfalten die positivsten

und streitbarsten Kräfte in der Gegenwart lebendiger
Begegnungen zwischen Menschen. Und wenn ich darin
versage, dann kann ich hoffnungsvoll in die Zukunft blicken, weil
mir die Botschaft Christi täglich, ja stündlich zuspricht: Ein

neuer Anfang ist möglich. Wissen und Glauben ergänzen sich,

wenn sie sich selber nicht absolut setzen.
Die Kirchen sind christliche Institutionen und haben

meines Erachtens nur eine Aufgabe, nämlich die Botschaft der
Bibel des ersten und zweiten Testaments auf verschiedenste
Art und Weise den Generationen weiterzugeben. Wie diese
Botschaft dann konkret umgesetzt wird, entscheidet jeder
Mensch selber, der diese Botschaft hört und sein Handeln
darnach ausrichtet: allein oder gemeinsam mit Gleichgesinnten
im Privaten wie in der Gesellschaft, indem er seinen Möglichkeiten

entsprechend sich zum Beispiel für die grossen Mensch
heitsanliegen von Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der

Schöpfung einsetzt.

jf
Adrian Keller

(*1955)

Kaufmann,
Geschäfisleiter Stiftung

Sonneblick, Walzenhausen

Sie lebt im Vergissmeinnicht. Gott lebt im Vergissmeinnicht.
- Das wusste ich schon als kleines Mädchen. Ich wollte

mein Wissen überprüfen und suchte in den verschiedensten
«Gottes-Vereinigungen» nach der Wahrheit. In den ersten 40

Jahren meines Lebens konnte mir niemand eine für mich
befriedigende Erklärung geben. Nach vielen Umwegen weiss ich
heute, die universelle Energie, die Schöpferkraft oder das

Universum lebt, und wir sind ein Teil davon. Stellen Sie sich das

einmal vor: Sie sind ein Teil, ein Fünklein von diesem Spirit,
dieser unendlichen Kraft, die alles zum Blühen, zum Leben
und Pulsieren bringt.

So viele Menschen sind auf der Suche nach dem, was die
Welt im Innersten zusammenhält. Dafür fliegen sie auf den
Mond, spalten Materie bis zum kleinsten Teilchen, befragen
Urvölker und sitzen in Gotteshäusern. Gibt es eine tragende
Antwort?

Sitzen Sie im Frühling auch manchmal auf einem Bänklein
und beobachten die üppig spriessende Natur? Spüren Sie das

kraftvolle Erwachen? Wer lässt genau zum richtigen Zeitpunkt
diese oder jene Knospe sprengen? Wer lässt in Ihrem Körper all
die Organe in Einklang zusammenarbeiten? Wer lässt Sie

atmen?

Brigitte Kern

(*1965)

Lehrerin, ehem. Präsidentin des

Lehrerinnenvereins LAR,

selbständige Beraterin
art-zu-sein.ch, Wolfhalden



Über Gott und die Kirchen 61

Versuchen Sie einmal bewusst, einen Teil Ihres Körperkreislaufes

zu beeinflussen. Sie scheitern? Soviel zum Thema «Ich
habe alles im Griff». Seien Sie ehrlich, was können wir wirklich
beeinflussen? Gibt es da vielleicht doch eine liebevolle Kraft,
die eiddusiv für uns ein Lebenstheater zusammenstellt, in dem
wir täglich lernen können? Und bilden wir zusammen
vielleicht, wie viele kleine Wassertröpfchen, eine Art Ozean? Jedes

einzelne davon einzigartig, wertvoll und aus dem gleichen
«Stoff»? Was wäre, wenn wir wüssten, dass wir diese eine

Lebensenergie sind? Was wäre, wenn wir einfach so lebten -
jetzt?

Hedi Knaus-Grüninger
(*1953)

Lehrerin Werken textil,
ehemalige Kantonsrätin und

Gemeindepräsidentin,
Schönengrund

Gott ist für mich keine Person, es ist für mich eine nicht
greifbare, lebensunterstützende, ordnende Begleitung im

Alltag. Gott ist nicht begreifbar, aber beschreibbar. Ich spüre
Gott in vielen Dingen.

Ob uns der wissenschaftliche Fortschritt der letzten Jahre

überhaupt noch Raum für religiöses Denken und Empfinden
lässt? Für jeden Einzelnen, mich inbegriffen, sicher. Das
Bedürfnis zu glauben, dass es etwas Grösseres, Beständigeres,
gibt als nur Geburt, Leben und Tod, hilft mir auch in schwierigen

Situationen. Das in hohem Mass für fast alle verfügbare
Wissen stellt das frühere fast vorbehaltlose Glauben vielfach in
Frage. Und dennoch: das Bedürfnis nach einem tieferen Sinn
des Lebens mit vertrauensvoller Religiosität ist meines Erachtens

eher wieder da.

Die Kirchen sollten versuchen, die Gemeinschaft mit
Gleichgesinnten und Angehörigen anderer Religionen
aufleben zu lassen, ohne die ehemals von oben herab belehrende
Art. So ist eine Geborgenheit vermittelnde, tolerante Kirche
möglich.

Sarah Kohler
(*1977)

Rechtsanwältin, Rehetobel

Ich verstehe Kirchen als Begegnungsorte. Der gemeinsame
Nenner ist der Glaube an eine Verbindung zu einer anderen

Welt. Das ist nicht mal von einer Religion abhängig, nur nimmt
das Trennende oftmals mehr Raum ein als diese Gemeinsamkeit.

Die Aufgaben der Kirchen sehe ich darin, einerseits
einen Rahmen zu geben für Begegnungen und anderseits
bestimmte kirchliche und seelsorgerische Dienste anzubieten.
Ich bezweifle aber, dass 20 Kirchgemeinden in unserem Kanton

noch zeitgemäss sind. Denn Rahmen für Begegnungsmöglichkeiten

und kirchliche und seelsorgerische Dienste können
und sollen meiner Meinung nach regional gestaltet werden.



62 500 Jahre Reformation

Glaube ich an Gott? Eine Frage, die ich mir noch nie konkret

gestellt habe? Spannend. Ich glaube an eine höhere Macht,

jedoch nicht in der Form, wie sie uns in unserer Erziehung wie
Sonntagsschule, Kinderlehre, Konfirmandenunterricht
vermittelt wurde. Aus der damaligen Zeit habe ich Gott als alten,

bärtigen Mann mit weissen langen Haaren in Erinnerung.
Eigentlich wäre ich froh, wenn ich diese Frage mit einem

ehrlichen, überzeugten Ja beantworten könnte. Trotz allem
sind diese frühen «Lektionen» die Grundbausteine meines
moralisch-ethischen Seins bis heute. Ich denke, es ist schon
auch Aufgabe der Kirche (unter anderen) und der Eltern, diese

Werte zu vermitteln. Gerade in der heutigen Zeit scheint es mir,
dass eine multikulturelle Gesellschaft wie die unsere nur
funktionieren kann, wenn Werte wie Respekt, Anstand, Hilfsbereitschaft

und nicht zuletzt auch Nächstenliebe nicht auf der
Strecke bleiben.

Ernst Lutz
(*1953)

Mechaniker, Wolfhalden

Ich bin Christ. Für mich gehört Religiosität zur «Konstruktion»

des Menschen. Sie ist aus meiner Sicht ein vorrationales

Wissen darüber, dass wir lediglich Teil eines viel umfassenderen

Geschehens sind. Götter und Gott sind für mich Versuche,

das Übergeordnete und Unverfügbare zu benennen und
einzuordnen mit dem Ziel der Sinngebung.

Religionen finden ihren Ausdruck in der Kultivierung durch
die Ordnungen in den jeweiligen Gesellschaften. Sie tragen
eine lange Geschichte der Auseinandersetzung mit den Ein-
und Auswirkungen des Lebensvollzuges des Menschen in sich.
Die christliche Religion, hervorgegangen aus jüdischem
Fundament, durchwirkt mit vielerlei griechisch-römischen Einflüssen,

ist eine der historischen Manifestationen der religiösen
Grunddisposition; vielfältig gegliedert in Konfessionen und
Gemeinschaften. Die Kirche trägt zum einen in sich die zu
Recht viel kritisierte Geschichte der politischen und ideologischen

Machtausübung und gleichzeitig die Geschichte der

Entwicklung von sozialen Formen, die sich in Mystik, sozialem

Engagement und vielfältig umgesetzter Spiritualität ausdrückt.
Von süsser Marien- oder ausschliesslicher Jesusfrömmigkeit
bis hin zu politischem Engagement und kulturübergreifendem
Zusammendenken reichen die Spielarten.

Christsein ist für mich eine Entscheidung. So wie die
modernen Nationen Bekenntnisse zu einer Form des Zusammenlebens

sind, basierend auf einer Verfassung, ist Christsein ein
Ja für die Werte, die von diesem Jesus als zentral verkündet
wurden auf der Basis der Überlieferung. Die Bibel trägt das

Verfassungsmässige in sich und bedarf der stetigen Reflexion
über den Zeitgeist hinaus. Kirche ist die Plattform des Bekenntnisses,

des Diskurses und der Umsetzung, unabhängig von
Versammlungsorten und Frömmigkeitsstilen.

Heinz Mauch-Züger
(*1955)

Inhaber von marktwärts,
Kommunikation und Training,

seil 2006 Redaktor Magnet,
Zeitschrift der Evangelischreformierten

Landeskirche
beider Appenzell, Stein AR



Werner Meier
(*1947)

U. a. Chefredaktor Nebelspalter,
Gemeindeschreiber von Heiden

2002-2012, nach 20 Jahren
Absenz von der Politik seit 2013

erneut Gemeindepräsident
von Lutzenberg, Wienacht

Hans-Rudolf Merz
(*1942)

Dr. rer. publ., alt Bundesrat,
Herisau

Über Gott und die Kirchen 63

Unter
den Weltreligionen, die nur einen Gott verehren, ist

das Judentum die älteste. Aus ihm haben sich das

Christentum und der Islam entwickelt. Diese drei Religionen weisen
in dem, was sie verkünden, viele Ähnlichkeiten auf. In ihren
Heiligen Büchern steht geschrieben, wie die Gläubigen sich

gegenüber Gott zu verhalten haben: «Du sollst nur an einen
Gott glauben und Dir kein Bildnis von ihm machen.» Wer Gott
sucht, egal aus welcher religiösen Sicht, macht sich aber ein
Bild von ihm und kann dennoch nicht sicher sein, ob es Gott
überhaupt in irgendeiner glaubhaften Form gibt.

Was als «Wille Gottes» gelehrt wird, ist - wie ich es verstehe

- nichts anderes, als eine von Menschen geschaffene Anweisung

für eine Lebensführung, wie sie für die Gläubigen als

angebracht gedacht ist. Der Verweis auf Gott ist der Versuch,

Unglaubliches glaubhaft zu machen. Die drei Religionen
verehren aber nicht ein und denselben Gott... Wer aber ist der
Gott für alle Menschen? Ich selbst möchte das wissen wollen,
um nicht einfach glauben zu müssen.

Die Kirchen haben sich bei mir als rückständig eingebrannt.
Als Student an der Hochschule St. Gallen wohnte ich von 1967

bis 1971 in einer Zweizimmerwohnung in der Gemeinde
Wittenbach. Hier besuchte mich der reformierte Pfarrer, um mich
kennenzulernen. Er fragte mich, ob ich eine Freundin habe.
Das war der Fall. Ich habe ihm erzählt, dass meine Freundin
an der ETH in Zürich Biologie studiere. Sie verbringe bei mir
jeweils die Wochenenden. «Seid Ihr denn verheiratet?», wollte
der Pfarrer wissen. Ich verneinte. Er meinte darauf, dies sei

nicht zulässig; wir dürften nicht unverheiratet zusammenleben.

Da habe ich dem Pfarrer sogleich die Tür gewiesen.
Ich bin aus der Kirche ausgetreten. Sie hat mich seither nicht
mehr interessiert.

Gott ist die unfassbare Kraft, welche die Welt und das All
schuf. Dass dies zu irgendeiner Zeit einmal geschah, das

beweist die reale Welt, in der wir leben. Weshalb und wie sich
der Schöpfungsvorgang abspielte und wohin er führen wird,
das weiss kein Mensch. Gott hat uns - wie es Goethe im
«Faust» trefflich sagt - eben nur den Schein des Himmelslichts
gegeben. Trotz noch so weitreichender Erkenntnisse und selbst

im Angesicht künftig künstlicher, bionischer Intelligenz werden
auch die begabtesten unter den Naturforschem und Physikern
nie letzte Gewissheit über den Anfang und das Ende allen
Seins erringen. Gott allein weiss, weshalb alle Lebewesen sterblich

sind und weshalb die Ewigkeit keine Entwicklung zulässt.

Diese Ohnmacht lässt sich nicht durch Glauben ersetzen.
Glauben und Religionen sind aber lebensbejahend. Sie können



64 500 Jahre Reformation

uns helfen, im täglichen Leben dem Guten und dem Wahren

zu dienen. Sie können anregen, das Beste aus uns und unseren
Umständen zu gestalten. Sie streben nach dem erfüllenden
und erfüllten Leben. Ethik und Religion sollten letztlich aber

vor allem auch das Wissen vor sich selber schützen und den
Gau verhindern, dass Computer und Maschinen die Kontrolle
über die Menschheit übernehmen. Für uns Menschen geht es

um alles oder nichts, wenn es dereinst heisst: Guten Tag
schöne neue Welt - oder gute Nacht verratener Planet!

Gott ist eine höhere Macht über uns. Das Bewusstsein, dass

wir nicht alles in unserem Leben selbst steuern und
bestimmen können. Jeder Mensch hat ein «Bürdeli», aber auch
Glücksmomente, die einfach da sind. Ist das vorbestimmt?
Jemand, der über uns wacht, eine innere Beschützung, die wir
oftmals nicht wahrnehmen. Vielleicht deuten wir das als Intuition?

Wieso kann uns Licht und Wärme so viel geben? Fragen
und Fakten. Der Glaube an und das Vertrauen auf eine
übergeordnete Macht sind mir präsent und wichtig, jedoch nicht
ein fixiertes Bild von Gott. Die Vereidigung für meine politischen

Ämter sowie das Gebet vor der Kantonsratssitzung
bedeuten für mich Mut, Vertrauen zu schöpfen in mich selbst
und mein Umfeld, aber insbesondere für mein Handeln.

In der Glaubensfrage steht für mich die Frage nach dem

heutigen Stand der Wissenschaft nicht im Vordergrund. Ich
frage mich oftmals: Muss immer alles wissenschaftlich dargelegt

und ergründet werden? Geht das nicht häufig einen Schritt
zu weit und führt zu unnötigen Verunsicherungen? Besonderheiten,

Eigenheiten und persönliche Gedanken sind in
Glaubensfragen meiner Meinung nach von grösserer Bedeutung.
Ich respektiere deshalb ein offenes Verständnis von Glauben
und eine Interpretation, die für den Einzelnen stimmt und ihn
unterstützt. Auch die Überlegung, was ein spezielles Bibelwort
für mich, mein Umfeld respektive für die heutige Zeit bedeutet,
kann in diesem Sinne immer wieder zeitgemäss sein.

Kirchen haben für mich nach wie vor soziale, gesellschaftliche

Aufgaben - mit einem offenen Ohr für alle und für alles.

Zusätzlich ist die Kirche Ort der Begegnung, der Stille, der
Gedanken und der Kraftschöpfung. Genau das, was für jeden
einzelnen und für die Situation als notwendig empfunden wird.

Margrit Müller-Schoch
(*1962)

Gemeindepräsidentin,
Kantonsrätin, Hundwil



Über Gott und die Kirchen 65

Norbert Näf
(*1967)

Rechtsagent,
Präsident Verein Henry-

Dunant-Museum, Heiden

Ulrike Naef-Stückelberger
(*1942)

Speicher

Ich bin überzeugt, dass alles, was wir zum Leben haben,
einen Schöpfer hat, sei es unser Lebensraum, unser Essen und

Trinken, die Gabe, Beziehungen und Freundschaften zu pflegen,

oder unsere persönliche Eigenheit. Der Glaube daran
verpflichtet uns zu einem nachhaltigen und gepflegten Umgang
mit unseren Ressourcen, aber auch mit unseren Mitmenschen.
Gerade wissenschaftliche Erkenntnisse können umso mehr
Zeuge sein für die grosse Kraft unseres Schöpfers. Die Kirchen
können Menschen zusammenbringen zum Gebet, zum Leben
des Glaubens in Gemeinschaft. Sie sind aber mehr als je gefordert,

sich zu wandeln und offener zu werden; offener gegenüber

anderen Glaubensrichtungen, aber auch offener für
gesellschaftliche Veränderungen und Bedürfnisse.

Ich wage zu glauben, dass es einen Gott gibt. Ich wage dem
unbekannten Gott zu vertrauen, dem ganz Anderen, der sich

unseren Vorstellungen entzieht, mit dem ich aber in eine
persönliche Beziehung treten kann, zum Beispiel im Gebet.
Ich vertraue mich dem Gott der Liebe an, der mein Leben in
Händen hält und mich trägt.

Für mich schliessen sich Wissen und Glauben nicht aus.

Nehmen wir die Schöpfungsgeschichte: Dass die Welt nicht in
sieben Tagen geschaffen wurde, sondern durch eine lange
Evolution entstanden ist, hindert mich nicht daran zu glauben,
dass nicht alles Zufall ist, sondern eine göttliche Macht den
Kosmos lenkt. Die biblischen Schöpfungsberichte sind starke

Bilder, grossartige Gleichnisse. Abend und Morgen, die

Wochentage wie der siebte Schöpfungstag als Ruhetag oder die
Jahreszeiten sind nicht nur Naturgesetze, sondern Gottes

Ordnungen, die dem Menschen Geborgenheit und Halt geben.
Menschliches Wissen ist begrenzt, ist Stückwerk und wird
immer Stückwerk bleiben. Der Glaube setzt dort an, wo menschliches

Wissen zu Ende ist, wo der Mensch auf seine Fragen
nach dem Woher und Wohin keine Antworten mehr weiss.

Dem christlichen Glauben liegt die Verheissung zugrunde,
dass wir einst «schauen» dürfen.

Die Kirche hat die Aufgabe, das Evangelium von Jesus

Christus weiterzutragen in Gottesdienst und Seelsorge. Sie ist
der Ort, wo man suchen, zweifeln und fragen darf, wo man
ernst genommen wird und wo die Menschen auf ihrem
Glaubensweg begleitet werden. Im Gottesdienst erlebe ich Gemeinschaft,

da kann ich meiner Dankbarkeit Ausdruck geben, da

schöpfe ich Kraft und Trost, da wird mir Mut gemacht, am
Glauben festzuhalten. Die Kirche hat ferner die Aufgabe, den
diakonischen Auftrag wahrzunehmen und sich für Frieden und
Gerechtigkeit einzusetzen zum Wohl von Staat und Gesellschaft.



66 500 Jahre Reformation

Eine tiefgründige Auseinandersetzung, wohin wir als Gesell¬

schaft zukünftig steuern wollen, erachte ich als sehr
dringend. Auf unserer Welt führen wir heute mehr Kriege denn je.
Von der Natur leben wir zunehmend abgetrennt. Unser
Umgang mit ihr, obwohl sie unsere Lebensgrundlage ist, ist immer
seltener von Wertschätzung und Sorgsamkeit geprägt.
Wissenschaftliche «Fortschritte» passieren immer schneller. Deren
Wirkungen nehmen zum Teil bedrohliche Ausmasse an. Wohin
uns die Fortschritte längerfristig führen, vor allem auf einer
ethischen Ebene, müssten wir kritischer betrachten. Stattdessen

sind wir überheblich geworden, lassen uns von kurzfristiger

Gier, Konsum, Gewinnoptimierungen führen und blenden.
Zunehmend geraten wir so auch in grosse Abhängigkeiten
hinein, derweil unser Bewusstseinsstand gewaltig auf der
Strecke bleibt.

Die Kirchen und Religionen haben uns bis heute in diesen

Fragen auch nicht geholfen. Wir brauchen weder Gottesvertreter,

Doppelmoralistinnen, Angst-Verbreiter oder Instanzen, die
sich anmassen, über Gut und Böse zu richten, noch Vermittler
zum «Göttlichen». Jeder Mensch ist selbst fähig, seinen Zugang
direkt zu finden. Diesen Weg können wir nicht delegieren.
Er verlangt von jedem/r Einzelnen in Selbstverantwortung zu
handeln, höchste Aufmerksamkeit und Disziplin in der
Beobachtung seiner/ihrer Gedanken und Handlungen zu praktizieren

und Ehrlichkeit gegenüber sich selbst und nach aussen
zu leben. Er fordert Demut gegenüber der Natur und ihren
vorgegebenen Gesetzmässigkeiten. Er führt uns zu bedingungsloser

Liebe gegenüber uns selbst wie auch unserem Gegenüber,

letztendlich zum «Göttlichen», zur Schöpferkraft in uns
selbst und zu einer friedvolleren Welt.

(*1959)

Landschaftsarchitektin,
Kommissionstätigkeiten
in den Bereichen Kultur

und Heimatschutz,
Rehetobel

Ich war kürzlich in Jerusalem. Dort habe ich viele Menschen
gesehen, die sich öffentlich zu ihrem Glauben und ihrer Religion

bekennen, indem sie sich entsprechend anziehen:
schwarze Hüte an der Klagemauer, Kopftücher auf dem
Tempelberg und kreuzförmige Anhänger in der Grabeskirche.
Gegen ein Glaubensbekenntnis über die Kleidung oder den
Schmuck habe ich nichts einzuwenden. Aber bei mir persönlich

steht die innere Haltung im Vordergrund. Worte und vor
allem Taten sind für mich wichtiger.

Orientierung finde ich dabei nicht in erster Linie bei den
exakten Wissenschaften. Ihren erstaunlichen Fortschritten
verdanken wir zwar vieles, aber eine Antwort auf die Frage nach
dem Sinn meines Lebens geben sie mir nicht. Ich halte die

Philosophie und die Religionen für ergiebigere Anlaufstellen.

* y j:f

Lino Pinardi
(*1972)

Leiter Innerrhodische
Kantonsbibliothek, Lüchingen

Monika Pearson



Über Gott und die Kirchen 67

Ich glaube, dass das Leben besser ist als das Nichtleben. Mein
Leben hat Sinn, wenn ich es als Geschenk annehme und so

lebe, dass es sowohl mein Leben als auch dasjenige meiner
Mitlebewesen bestärkt. Also wäre mein Glaube für mich wertlos,

hätte er keine praktischen Auswirkungen. Deshalb finde
ich es notwendig, dass Kirchen beziehungsweise ihre
Exponentinnen und Exponenten zu gesellschaftlichen Fragen
Stellung beziehen. Damit wir uns gemeinsam für eine gerechtere
Welt oder eben das Reich Gottes einsetzen können.

Renzo Saxer

(*1943)

Ehem. Hausarzt und Leiter
Gesundheitszentrum

HofWeissbad, alt Grossrat AI
und ehem. Kantonsarzt,
2010-2014 Präsident

Evangelisch-reformierte
Kirchgemeinde Appenzell

Religiöse
Kulturen prägten seit jeher die Geschichte; welt¬

weit, aber auch in unseren kleinräumigen Verhältnissen.
Dabei ist es schwer verständlich, wie der dahinterstehende
Glaube - in unserer Gegend der christliche mit seinem Ideal
der Liebe - häufig zu Trennung, ja selbst Krieg führen konnte.

Glaube beginnt dort, wo unser Verstand, unser materialistisches

Denken und unsere naturwissenschaftliche Erklärungsweise

nicht mehr weiterführen und noch bestehende, offene

Fragen nicht beantwortet werden. Glaube beginnt dort, wo wir
als denkende Menschen eingestehen müssen, dass wir mit
unseren Fähigkeiten nicht in der Lage sind, alles zu meistern,
alles zu erklären, alles «im Griff» zu haben.

Vor dem Hintergrund dieses menschlichen Unvermögens
ist es naheliegend, sich einer überirdischen Kraft, einer
Allmacht, zuzuwenden. Diese göttliche Macht hat niemand gesehen;

sie kann auch nicht wissenschaftlich erfasst werden. Dass

es einen Gott gibt, müssen wir schlicht glauben! Allenfalls
gelingt es uns, die Auswirkungen dieser göttlichen Macht da

und dort oder auch bei uns selbst zu erfahren.
Unsere Sinne wie Sehen, Hören, Riechen usw. lenken uns

von solchen Gedanken ab. Die Religion mit ihren Ritualen und
Praktiken soll helfen, uns bewusst zu machen, dass wir
Menschen unvollkommen und hilflos sind und deshalb eine

göttliche Kraft über uns brauchen. Nützt eine Religion, eine
Konfession oder eine kirchliche Institution jedoch Gewissensnotstände

der Menschen aus oder zeigt dogmatische Tendenzen,

lenkt sie vom tiefen Inhalt des Glaubens ab.

Der tiefe Glaube an eine göttliche Macht - höher als jede
menschliche Vernunft - soll verbindend, nicht trennend sein.

Ist es deshalb sinnvoll, die Reformation so ausgeprägt
hervorzuheben? Dies als gewagte Frage eines Reformierten.



68 500 Jahre Reformation

Wer oder was ist Gott für mich? Um diese schwierige Frage
zu beantworten, will ich mir zuerst Gedanken machen,

was «Gott» für mich nicht ist. Er ist nicht der «liebe Gott» aus
der Sonntagsschule. Ein alter, weiser Mann mit langem Bart,
der von seinem Thron aus alles beobachtet und fürsorglich leitet.

Er ist auch nicht der «Herr-scher» über Himmel und Erde.

Denn bei einem Herrscher gibt es zwangsläufig eine Hierarchie
mit Untertanen und Minderwertigen. Daher ist das Göttliche
für mich nicht eine höhere Macht. Für mich ist es viel eher eine
vorhandene Kraft, auf die ich mich besinnen und an die ich
mich wenden kann, wenn ich dazu bereit bin. Wie diese Kraft
benannt werden soll, ist jeder Person selber überlassen.

Um diese Kraft zu spüren oder zu erleben, braucht man
nicht zwingend eine Kirche aufzusuchen. Man kann sie
grundsätzlich überall erfahren. Für mich braucht es dazu meine
Bereitschaft, mich darauf einzulassen. Ich finde sie zum
Beispiel in der Natur, an einem Wasser oder an einem Kraftort
(nicht zwingend in Boviseinheiten messbar); auch zahlreiche
Kirchen sind solche Kraftorte.

Wie bei andern Tätigkeiten im Leben fällt es einem leichter,
sich darauf einzulassen, wenn man sich darin übt. Ein religiöses

Denken und liturgische Rituale können einem darin
unterstützen und Eckpunkte sein. Ich bin überzeugt, dass dafür
nicht eine bestimmte Religion nötig ist, sondern dass jede
Glaubensrichtung dazu Hilfe bietet. Entscheidend ist für mich,
dass der spirituelle Blick aufs Ganze gerichtet ist und man sich
nicht von einzelnen ideologischen Glaubenssätzen
vereinnahmen lässt.

Arthur Sturzenegger
(*1950)

Alt Posthalter, Schachen b. Reute

Aufmeinen dutzenden Pilgerwanderungen durch die
Schweiz, Frankreich und Spanien habe ich in hunderten

von Kapellen, Kirchen oder Kathedralen gebetet. Ich sandte
stille Gedanken zu einer sich mir immer wieder entziehenden
Transzendenz. Ich erlebte tröstende Berührungen oder erfuhr
helle Glücksmomente. Und immer fühlte ich mich eingebunden

in den gewaltigen Strom der Glaubend-Zweifelnden aller
Jahrhunderte. In Gotteshäusern fand ich grossartige, künstlerische

Aussagen meiner früheren Glaubensgenossen. Zeugnisse,

die meinen Glauben stärken, ihn mir aber auch immer
wieder entziehen.

Ist «mein Gott» jener ferne, erhabene «Kathedral-Gott», der
mir auf goldenen Altären gezeigt wird? Oder ist er vielmehr der

«Gott-mit-mir», der mir im Bettler entgegenlächelt, der mir vor
dem Portal seine Hand hinstreckt? Ist es dieser «Ich-bin-der-
ich-bin», der mich Heimat und Ruhe finden lässt und mein
Urvertrauen in das Gute nicht zugrunde gehen lassen will?

Pius Süess

(*1955)

Jakobspilger und Leiter der

Missionsprokur der Ilanzer
Dominikanerinnen, Wolfhalden



Über Gott und die Kirchen 69

Und das, obwohl ich mehrheitlich entsetzt bin über «die Welt»,
die trotz dieses «All-liebenden-Gottes» so viel Unmenschliches
und Grauenhaftes an Menschen, Tieren und der Natur verübt,
sich gottgleiches Handeln erlaubt? Darin jedoch wird Gott für
mich zu jenem solidarischen «All-ohn-Mächtigen», der sich
ohne Trug an die Seite der Unterdrückten, Verdrängten und
Geknebelten stellt - und mir zum provozierenden Vorbild wird.

Der Handwerkersohn und Wanderprediger von Nazareth
erzählte in vielen Bildern von diesem göttlichen Handeln.
Seine überlieferten Worte, etwa jene der Bergpredigt, fordern
mich, ständig mein Tun und Lassen zu reflektieren und zu
verändern. Die erzählten Gleichnisse führen mir Verhaltensweisen

vor Augen, die das Zusammenleben vermenschlichen und
mir dazu verhelfen, meine Positionen zu finden. Gott ist nicht
einfach zu haben, zu besitzen wie einen Schatz - und ich
erkenne: Ich habe Gott nicht, bin aber froh, dass er mich hat!

JÊÊkï.,..
f

S K-
y

Leo Sutter
(*1953)

Ehemals Inhaber Hotel Appenzell,
VRP Appenzeller Versicherungen,

Appenzell

Für mich hängt die Frage über einen Gott sehr stark mit der
Sinnfrage unseres Lebens zusammen. Die grössten

Philosophen aller Zeiten haben sich mit dieser Frage auseinandergesetzt.

Für mich ist die persönliche und immerwährende
Auseinandersetzung mit dieser Frage eine Möglichkeit, mich
diesem Thema zu nähern. Eine andere Möglichkeit bieten mir
ganz besondere Erfahrungen, die mich zutiefst berühren.

Die Wissenschaft wiederlegt immer wieder für fest

geglaubte Überzeugungen oder bringt sie zumindest ins Wanken.
So stellt sich die Frage: Was bleibt von meinem Glauben
dann noch übrig. Der Atheist steht jedoch vor dem gleichen
Dilemma, weil vieles nach wie vor unerklärbar und nicht zu
beweisen ist. So bleibt für mich auch in der Zukunft genug
Raum für Wissen und Glauben.

Wenn es den Kirchen gelingt, die Kernbotschaft ihrer
Begründer wie Liebe, Toleranz und Mitgefühl zu vermitteln
und vorzuleben, sind die Aufgaben nach wie vor vielfältig und
immens. Allerdings glaube ich, dass sich die Kirche vom
Glanz und der Macht früherer Zeiten verabschieden muss,
um glaubwürdig auftreten zu können.



70 500 Jahre Reformation

Die letzte Gelegenheit, sich für das Glück zu bedanken oder
sich über das Unglück zu beklagen, findet 2028 statt. Eine

Kurzgeschichte.
Ich befand mich auf einem Vorplatz-Sitzstein einer sich

formierenden Sammel-Religion, die aber immer noch nicht
wusste, welche Form oder Haltung sie annehmen sollte. Das
Geläute der Glocken verklang, doch es kam niemand zum
angesagten Gottesdienst oder Kraftgedenkanlass, wie man
unterdessen sagte. - Ich wartete.

Da dachte ich an folgende Geschichte:
Menschen einer sich gegenseitig fremd gewordenen Welt

trafen sich im Sommer in einer völlig eingeschneiten
Berghütte. Es herrschte ausserordentlich grosse Lawinengefahr. Der

einzige sichere Ort war die Hütte. In kurzen Abständen hörte
man die Lawinen donnern. Da fingen die eingeschlossenen
Frauen und Männer an zu jammern - nicht etwa über ihre

wetterbedingte Gefangenschaft, sondern, wie sie bald merkten,
jede und jeder über das im Kern Gleiche. Ihnen war die Gesellschaft

abhanden gekommen. Infolge Überbeschäftigung.
Zu viele Daten. Hamsterradeffekte.

Da klopfte es an die Hüttentüre. Draussen stand in dichtem
Schneefall eine alte Bergbauersfrau mit einer Tanse auf dem
Rücken und trat tiefverschneit mitten in die verwunderte
Runde unfreiwilliger Hüttengäste. Sie habe zu viel Milch. Sie

wohne seit einem Jahr allein im jetzt unter dem Schnee liegenden

Bergdorf. Ihr sei die Gesellschaft abhanden gekommen.
Sie wisse wohl, dass dieser Gang ihr das Leben hätte kosten
können. - Aber die draussen in der Welt hätten es ja nicht besser.

Auch ihnen sei die Gesellschaft abhanden gekommen,
sonst würden sie etwas tun. Die Runde hörte zu und jede und
jeder dachte sich das Seine.

Hanskonrad Tobler
(*1952)

Lehrer,
Bodenmühle Wolflialden



Über Gott und die Kirchen 71

4 Wohnbevölkerung seit 1900 nach

Religion und Kantonen. Hrsg. vom
Bundesamt für Statistik BFS.

Neuchâtel 01.01.2011. URL: https://
www.bfs.admin.ch/bfsstatic/dam/
assets/193524/master.

5 Alfred Jäger: Kampf der Religionen

- Dialog der Religionen. In:
Appenzellische Jahrbücher(AJb)138
(2011), S. 14-29, hier S. 14. URL:

https://www.e-periodica.ch/dig-
bib/view?pid=ajb-001:2011:138::22.

6 Kurt Meier: Geschichten kleiner
Helden aus Heiden. Zürich 2018,
S. 28f.

7 Ebd., S. 29.

Veränderungen seit den 1960er Jahren

Noch in den 1960er Jahren gehörten der sonntägliche Besuch
des Gottesdienstes und Rituale wie das Morgengebet in der ersten

Schulstunde zum Alltag. Wer hierzulande wohnte, war
Mitglied einer christlichen Kirche. Lediglich 0,9 % der Bevölkerung
von Appenzell Ausserrhoden und 0,2% der Bevölkerung von
Appenzell Innerrhoden galten 1960 als konfessionslos. 76,6%
Ausserrhoderinnen und Ausserrhoder bezeichneten sich als

protestantischen Kirchen und Gemeinschaften zugehörig,
96,2 % Innerrhoderinnen und Innerrhoder waren katholisch.4
Die Minderheiten in den beiden konfessionell konträr geprägten

Kantonen - 3,6 % Protestanten in Innerrhoden und 22,5 %

Katholiken in Ausserrhoden - bekamen ihren Status im Alltag zu
spüren.

Kein Wunder, denn die Abgrenzung von den Anderen wurde
autoritär verordnet: «Bringsch mer denn kä Tütschi, kä Katelikin
ond scho gar kä Innerrhoderi hää», unterwies Stickereifabrikant
Jäger in Urnäsch seinen Sohn Alfred in den späten 1950er
Jahren.5 «Nicht genug, dass die Katholiken ausserhalb des Dorfes
eine eigene Kirche hatten, sie mussten neben unserer Dorfpfadi
auch noch eine eigene katholische Pfadi gründen», schreibt der
reformierte Pfarrerssohn Kurt Meier in seinen Erinnerungen an
seine Kindheit in Heiden.1' Dem Jungen wurde von klein auf
vermittelt, dass katholisch etwas Schlechtes war - ohne Begründung.

«Verunsichert in meiner Überzeugung wurde ich
erstmals, als mir mein Vater im schönen Schwimmbad von Heiden
das Brustschwimmen beibrachte. Die Beine musst du bewegen
wie ein Frosch, meinte er, die Arme musst du nach vorne
strecken und mit den Händen katholisch beten, dann öffnen und
aussen am Körper vorbei zurückziehen. Warum ist katholisch so

schlecht, wenn es beim Schwimmen so nützlich ist, fragte ich
mich.»'

8 Für dieses ganze Unterkapitel
vgl. Jörg Stolz u. a.: Religion und
Spiritualität in der Ich-Gesellschaft.
Vier Gestalten des (Un-)Glaubens.
Zürich 2014, S. 46-53. - Ebenfalls

beigezogen wurden: RolfWeibel.
Art. «Säkularisierung». In: Historisches

Lexikon der Schweiz (HLS).
Version vom 06.01.2012. URL:
http://www.hls-dhs-dss.ch/tex-
tes/d/D11508.php; Ulrich Barth:
Art. «Säkularisierung I». In: Theologische

Realenzyklopädie (TRE) 29

(1998), S. 603-634; Ulrich Gabler:
Art. «Schweiz». In: TRE 30 (1999),
S. 682-712.

Ein Blick in die Geschichte
Seit Jahrhunderten war das Individuum in seine Konfession
hineingeboren, darin sozialisiert und im Rahmen des eigenen
konfessionellen Ritus bestattet worden. Nicht nur ländliche
Kantone wie die beiden Appenzell: die Schweizer Gesellschaft
als Ganzes galt noch in den 1960er Jahren als eine christliche
Gesellschaft.8 Zumindest auf dem Papier. Die Volkszählungen
nach 1970 zeigten nun aber erstmals, dass der Anteil der
Konfessionslosen auffallend zuzunehmen begann. Was die meisten
Leserinnen und Leser der Appenzellischen Jahrbücher selbst
erlebt haben - die Verdrängung der sozial erwarteten religiösen
Praxis des Gottesdienstbesuchs aus dem Alltag beziehungsweise

deren Ersatz durch andere Formen von «Freizeitbeschäftigung»

und «Selbstentfaltung» während der letzten 50 Jahre -,



72 500 Jahre Reformation

ist jedoch bei genauerer Betrachtung nicht eine plötzliche
Zeitenwende, sondern hatte sich spätestens seit 1900 abzuzeichnen

begonnen.
Wie kam es dazu? Bereits in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts

- im Zuge der Aufklärung, mit Beginn der Industrialisierung

und geprägt vom Gegensatz zwischen Konservativen und
Liberalen am Vorabend der Gründung des Schweizer Bundesstaates

- führte die gesellschaftliche Entwicklung in den Kantonen

der schweizerischen Eidgenossenschaft zu ersten Entflechtungen

zwischen Kirche und Staat. In der Bundesverfassung von
1848 wurde die Niederlassungsfreiheit festgeschrieben. Die
allgemeine Glaubens- und Gewissensfreiheit folgte mit der
Totalrevision der Verfassung von 1874; allerdings nicht konsequent:
Der damals auch in der Schweiz herrschende Kulturkampf hatte

zur Folge, dass gegen die katholische Kirche gerichtete konfessionelle

Ausnahmeartikel - darunter das Jesuitenverbot - in der
Verfassung einen Niederschlag fanden. Begründet wurde diese
Massnahme mit dem Primat der Wahrung des Religionsfriedens
in der Schweiz. Der Staat forcierte die Übernahme traditioneller
Aufgabenfelder der Kirchen wie die Sozialarbeit, die Krankenpflege

und das Schulwesen. Die mannigfaltigen Konkurrenzbeziehungen

zwischen liberal-protestantischen und
katholisch-konservativen Kräften, zwischen liberalen und konservativen

Richtungen innerhalb der Konfessionen und zwischen der
Sozialdemokratie und dem christlichen Establishment
dominierten im 19. Jahrhundert nicht nur das religiöse Feld, sondern
die Gesellschaft als Ganzes. Mit der Arbeiterbewegung ab den
1880er Jahren hatte erstmals in der Geschichte der Schweiz eine

Volksbewegung marxistisch-atheistisches Gedankengut vertreten

und sich den Kirchen teilweise feindselig gegenübergestellt.9

Die hiermit aufkommende «innere Entkirchlichung»
zahlreicher Menschen führte aber statistisch noch nicht zu einer
Loslösung von der Kirchenzugehörigkeit: In der Volkszählung
von 1900 erklärten sich 2,1 Prozent der gesamten Bevölkerung
- darunter 0,5 Prozent der Schweizerinnen und Schweizer - als

konfessionslos.10

Den religiös-sozialen Kräften beider Konfessionen, die sich

zugunsten des sozialen Friedens aus christlicher Sicht für die
Interessen der Arbeiterklasse engagierten, bot die besondere
Rolle der Schweiz während der beiden Weltkriege einen passenden

Rahmen. Das willentliche Zusammenstehen der kulturell
vielfältigen Schweiz gegen den Faschismus, den Nationalsozialismus

und den Kommunismus spielte ihnen zumindest
vorübergehend in die Hände: Die in den 1930er Jahren entwickelte
Strategie der geistigen Landesverteidigung verfestigte darüber
hinausgehend das Bild der Schweiz als Hort der Demokratie, der

Vielsprachigkeit, der Freiheit und des christlichen Glaubens.

9 Stolz u.a., Ich-Gesellschaft
(wie Anm. 8], S. 49. Vgl. auch Robert
Barth: Protestantismus, Soziale

Frage und Sozialismus im Kanton
Zürich 1830-1914. Zürich 1981,

u.a. S.279-292.

10 Weibel, Säkularisierung
(wie Anm. 8).



Über Gott und die Kirchen 73

11 Stolz u.a., Ich-Gesellschaft
(wie Anm. 8), S. 53f.

12 Roland I. Campiche: La révolution

religieuse de «68». In: Choisir
581 (2008), S. 15-18. Originaltext:
«Affirmer qu'on possède la vérité
entre en conflit avec la culture <68>

qui relativise et désacralise les <cer-

titudes>.»

13 Sie wurden allerdings nicht nur
als Negativfolie, sondern auch als

Plattform genutzt. Vgl. Rita Jost:
1968. Der Protest, der (auch) aus
der Kirche kam. In: reformiert.
Juni/30. Mai 2008, S. 9. URL: www.
reformiert.info. - Die vielschichtige
kulturelle Revolution von 1968 war
auch eine romantische
Erneuerungsbewegung mit christlicher
oder universal-religiöser Stossrich-

tung. Ein gutes Beispiel ist Bob

Dylan, der in seinen Texten immer
wieder christliche oder jüdische
Metaphern verwendet.

Das Bedürfnis nach Normalität infolge des Zweiten Weltkriegs
und angesichts der ideologischen Frontstellungen - ein Bedürfnis

nach Sicherheit, Ruhe, Ordnung und Stabilität - bestätigte
diese Haltung bis in die 1960er Jahre hinein.

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass die durch das

19. Jahrhundert vorbereiteten Säkularisierungstendenzen in der
Schweiz durch die politischen, wirtschaftlichen und
gesellschaftlichen Ereignisse der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts
unter dem Vorrang des inneren Zusammenhalts und der alle
Kräfte absorbierenden Verteidigung nach aussen überlagert
wurden. Diese Beobachtung trifft auch für andere europäische
Staaten und für die USA - je unter anderen Voraussetzungen -
zumindest im Kern zu.

Der Übergang in die Ich-Gesellschaft
Im Laufe der 1960er Jahre gerieten nun aber die traditionellen
Welt- und Rollenbilder in Europa und den USA aus verschiedenen

Gründen endgültig unter Druck. Das ungewöhnlich starke

Wirtschaftswachstum der Nachkriegszeit barg das Versprechen
neuer Freiheiten und Möglichkeiten in sich, materialisiert im
Auto, in der Waschmaschine oder im Fernseher. Gleichzeitig
rebellierte eine heranwachsende Generation gegen alte Seilschaften

in Politik, Wirtschaft und Militär. Trotz der Erfahrung der
beiden Weltkriege würden diese Seilschaften ungehindert weiter

an der Macht sitzen, aufrüsten und weitere ideologische
Kriege anzetteln und führen. Obwohl sie die Verteidigung der
Demokratie ins Feld führten, sei die Gesinnung dieser Männer
unverändert imperialistisch und militaristisch, ja sogar faschistisch,

geblieben.11
«Die Behauptung, die Wahrheit zu besitzen, tritt in Konflikt

mit der 68er-Kultur, in der <Wahrheiten> relativiert und von
ihrem sakralen Charakter befreit werden», resümiert der
Religionssoziologe Roland J. Campiche die fundamentale Kritik der

68er-Bewegung am sogenannten «System».12 Dass zu diesem

System auch die religiösen Traditionen und vor allem die
Kirchen als Institutionen gehörten, geht aus dem weiter oben

Gesagten hervor.13 Die revoltierenden Jugendlichen verstanden
die Vertreter der Kirchen als Autoritäten, die genauso langweilig,

spiessig, verlogen und einengend waren wie das Elternhaus,
der Staat, das Militär oder die Universität. Wie schon bei früheren

Jugendbewegungen, jedoch weltumspannender und effektiver

als je zuvor, stand der Ruf nach individueller Freiheit im
Zentrum. Die Musik, die Kleidung, die Haartracht, die

Forderungen nach sexueller Befreiung und der Konsum von bewusst-
seinserweiternden Substanzen standen in fundamentaler
Opposition zu überlieferten und ergo auch kirchlichen
Wertvorstellungen und Lebensweisen. Unter Bezugnahme auf die



74 500 Jahre Reformation

Verkündung der UN-Menschenrechtscharta vom 10. Dezember
1948, deren Kernsatz lautet, dass alle Menschen frei und gleich
an Würde und Rechten geboren seien,14 wurden - je nach Land

- die rechtliche Gleichstellung der Geschlechter und die
Gleichberechtigung von Weissen und Schwarzen mit neuem Mut
eingefordert.

In dieser Zeit wurden erstmals Stimmen laut, die das Ende
der güterproduzierenden industriellen Gesellschaft ankündigten.

An ihre Stelle trete die «Ich-Gesellschaft»15. Ihre Basis bilde
ein hoher Prozentsatz von Individuen mit vergleichsweise vielen

Ressourcen und viel Sicherheit. Erstmals in der Geschichte
der Menschheit würden die Menschen dieser - unserer heutigen

- Gesellschaftsform selbst über Ausbildung, Berufswahl,
Partnerwahl, sexuelle Ausrichtung, Lebensstil und somit auch
über Religion und Religiosität entscheiden.16 Die Entwicklung
der Informationstechnologie in den ersten beiden Jahrzehnten
des 21. Jahrhunderts hat die Charakteristika der Ich-Gesellschaft

noch untermalt: Die Wahlmöglichkeiten sind - seit es das

Internet gibt - exponentiell gewachsen. Dem Individuum wäre
es theoretisch sogar möglich, sein Leben in einer virtuellen Welt
zu verbringen.

14 Allgemeine Erklärung der
Menschenrechte von 1948. URL: http://
www.humanrights.ch/de/internati-
onale-menschenrechte/aemr/text
(16.09.2018).

15 Der Begriffwird von Stolz u. a.,

Ich-Gesellschaft (wie Anm. 8), S. 10,

für die heutige Gesellschaft
verwendet. Je nach Kontext wird die

heutige Gesellschaft auch als

«Erlebnis-», «Spass-» oder
«Überflussgesellschaft» bezeichnet.

16 Stolz u.a., Ich-Gesellschaft
(wie Anm. 8), S. 56.

Ich-Religion in der Ich-Gesellschaft
Wer oder was ist Gott für Sie? Was glauben Sie über ihn (oder sie)

zu wissen? Lässt uns der wissenschaftliche Fortschritt der letzten

Jahre, Jahrzehnte oder Jahrhunderte überhaupt noch Raum
für religiöses Denken und Empfinden? In welcher Beziehung
stehen Wissen und Glauben? Welche Aufgaben haben die
Kirchen heute?17

Unter dem Vorzeichen, dass nie zuvor in der Geschichte der
einzelne Mensch zwischen Wiege und Bahre so viel selbst zu

verantworten, allein zu bewältigen und zu verarbeiten hatte, wie
dies heute in unseren Breitengraden der Fall ist, sind bei der
Jahrbuchredaktion fast selbstredend durchwegs individuelle
Reaktionen auf diese Fragen eingegangen. Bei der Lektüre der
30 Beiträge der AGG-Mitglieder fällt auf, dass Bilder und Texte

der Bibel ebenso wie während Jahrhunderten eingeübte
jüdisch-christliche Formen und Rituale eines kontemplativen
Lebens auf mannigfaltige Weise durch religiöse und säkulare
Angebote der Selbstfindung und Sinnsuche ergänzt und teilweise
auch ersetzt worden sind. Sie bilden Teile eines Universums, aus
dem der Mensch des 21. Jahrhunderts sich das für ihn Stimmige
auswählt. «Wenn man die meist ziemlich leeren Gotteshäuser
sieht, so liegt darin wohl die Tatsache, dass sich immer mehr
Leute in einem persönlichen Glauben wiederfinden, für den sie

die Kirche als Glaubensvermittlerin nicht (mehr) benötigen»,
stellte ein AGG-Mitglied nach der Lektüre der 30 Beiträge fest.18

17 Siehe oben S. 51.

18 Werner Meier, Lutzenberg, in
einer E-Mail an HE vom 10.08.2018.



Über Gott und die Kirchen 75

19 Sarah Kohler, Rehetobel, siehe
oben S. 61.

20 Kantonsporträts 2018. Aktuelle
regionalstatistische Kennzahlen der
26 Kantone. Hrsg. vom Bundesamt
für Statistik BFS. Neuchâtel 2018.
URL: https://www.bfs.admin.ch/
bfsstatic/dam/assets/4662878/
master. - Für detailliertere Vergleiche

und Zahlen: Statistischer Atlas
der Schweiz. URL: https://www.
atlas.bfs.admin.ch (Stand:
26.01.2018).

21 Religiöse und spirituelle Praktiken

und Glaubensformen in der
Schweiz (wie Anm. 1).

22 Stolz u. a., Ich-Gesellschaft
(wie Anm. 8), Übersicht auf S. 216.

23 Vgl. Schweizer Fernsehen SRF:

Wo Gott hockt - «Einstein» Spezial
zu 500 Jahre Reformation,
02.11.2017.

24 Ebd.

25 Eugen Auer, Speicher, in einer
E-Mail an HE vom 15.07.2018.

Und ein anderes AGG-Mitglied schrieb: «Die Aufgaben der
Kirchen sehe ich darin, einerseits einen Rahmen zu geben für
Begegnungen und anderseits bestimmte kirchliche und seelsorgerische

Dienste anzubieten.»19

In der jüngsten Erhebung des Bundesamtes für Statistik aus
dem Jahr 2016 bezeichnen sich in Appenzell Ausserrhoden nur
noch 38,7% der ständigen Wohnbevölkerung ab 15 Jahren als

evangelisch-reformiert. In Appenzell Innerrhoden sind aktuell
immerhin noch 70,6% zumindest auf dem Papier römisch-katholisch.20

Der Anteil der Konfessionslosen umfasste 2016 in der
Schweiz bereits 24,9 %. Das sind fast drei Prozent mehr als zwei
Jahre vorher.21 Und diese Zahl wird weiter steigen. «Die Zeiten,
als konfessionelle Gegensätze die Gemüter erhitzten, sind
unwiderruflich vorbei.»22

Und trotzdem: Wenn unsere Gesellschaft zunehmend säkularer

wird, heisst das nicht, dass sie aufhört, sich mit den Fragen
nach dem Woher und Wohin zu befassen. Wissenschaftlichen
Erkenntnissen zufolge spricht einiges dafür, dass der Glaube tief
in der menschlichen Natur verwurzelt ist: «Religiosität hat sich
evolutionär durchgesetzt, weil sie den Menschen nützlich ist.»23

Menschen halten sich eher an Regeln, wenn sie sich von einer
höheren Macht beobachtet fühlen. Ein gemeinsamer Glaube
verbindet, Stabilisert Gemeinschaften. Aber er kann auch genau
das Gegenteil bewirken, nämlich ausgrenzend sein, Gemeinschaften

zersetzen. Paradoxerweise stiftet er in beiden Varianten

Sinn: für diejenigen, die dabei sind.
Ob sich hinter dem Glauben eine höhere Macht verbergen

könnte oder nicht; das kann die Wissenschaft nicht klären. «Für
mich ist Religion eher wie Kunst», sagte 2017 der Astrophysiker
Arnold Benz: «Sie muss nicht anwendbar sein. Sie ist einfach da.

Ich geniesse das.»24 Und ein AGG-Mitglied hielt in einer E-Mail
fest: «Der Philosoph Blaise Pascal hat sich mit der Existenz Gottes

auf eine Art auseinandergesetzt, die mir gefällt. Er hat gesagt,
da man die Existenz nicht beweisen könne, sollte man wenigstens

daraufwetten, dass es Gott gibt. Nach dem Tod löst sich die
Wette auf. Gibt es Gott, so hat man die Wette und damit auch die

ewige Seligkeit gewonnen. Gibt es keinen Gott, so hat man seine
Wette verloren, aber sonst nichts.»25


	Über Gott und die Kirchen : 30 Mitglieder der Appenzellischen Gemeinnützigen Gesellschaft äussern sich

