
Zeitschrift: Appenzellische Jahrbücher

Herausgeber: Appenzellische Gemeinnützige Gesellschaft

Band: 145 (2018)

Artikel: Die Reformation im Eidgenössischen Ort Appenzell

Autor: Fuchs, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-813181

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-813181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


28 500 Jahre Reformation

Die Reformation im Eidgenössischen Ort Appenzell

Thomas Fuchs

Es waren die Städte, die wesentlich zur Dynamik und zur
Ausbreitung der Reformation im Deutschen Reich und in der
Eidgenossenschaft beitrugen. Sie funktionierten als Schaltstellen für
die Vergesellschaftungsprozesse des neuen, humanistisch
inspirierten Gedankengutes. Bei der politischen Umsetzung
gehörte mit dem Eidgenössischen Ort Appenzell aber auch ein

Landgebiet zu den Vorreitern. Zwei rechtliche Regelungen waren

hier prägend: Die Landsgemeinde-Entscheide zur Einführung

des Schriftprinzips im April 1524 und des Kirchhöriprin-
zips im Jahr darauf. Das Kirchhöriprinzip bestimmte die weitere
Entwicklung des Landes entscheidend. Es konnte jedoch nicht
verhindern, dass das Experiment des gemischtkonfessionellen
Staatswesens im September 1597 ein Ende fand. Die damals

vorgenommene Landteilung liess ein katholisches und ein
reformiertes Staatswesen entstehen - die heutigen Kantone Appenzell

Innerrhoden und Appenzell Ausserrhoden.

Die Anfänge

Vielleicht enthielt ein von einem Appenzeller bestelltes Fass voll
Bücher, das im Januar 1522 in einem Brief an Vadian erwähnt
wird, reformatorische Literatur.1 Jedenfalls fing man in diesem
Jahr im Land Appenzell an, «von disem großen Handel
[Reformation, Anm. TF] reden, Büechlj leßen und zweyträchtig
werden»,2 insbesondere unter den rund 25 Priestern. So überliefert
es die Chronik des Hundwiler Pfarrers Walter Klarer (um 1500-

1567). Mit ihrer Zwietracht befanden sich die Appenzeller im
Gleichschritt mit den anderen Orten in der Nordostschweiz. So

erschien 1522 in St. Gallen die erste Druckschrift von Vadian, die

engagiert für eine Kirchenreform eintrat, in Zürich gewann
Ulrich Zwingli rasch an Einfluss und in Schaffhausen begann
Sebastian Hofmeister den neuen Glauben zu predigen.

Walter Klarers Chronik3, die nur noch in Abschriften vorliegt,
bildet die wichtigste Quelle zur Reformationszeit im Appenzeller-
land (Abb. 1). Klarer, einer der wichtigen Appenzeller Reformatoren,

brachte sie 1565, also vierzig Jahre nach den beschriebenen

Ereignissen, auf Wunsch des Zürcher Stiftverwalters Wolfgang
Haller zu Papier. Er war damals einer der letzten Augenzeugen
der Reformationszeit. An Originalquellen aus den 1520er Jahren
sind einzig die Appenzeller Landrechnungen, die Akten der
Eidgenössischen Tagsatzungen und diverse Briefe erhalten. Diese
schlechte Überlieferung ist ein typisches Merkmal der eidgenös-

1 Franz Stark: Die Reformation.
In: Appenzeller Geschichte. Band I:

Das ungeteilte Land (Von der Urzeit
bis 1597). 2. unveränderte Auflage.
Appenzell 1976, S. 303-399, hier
S. 320.

2 Landesarchiv Appenzell
Innerrhoden, E.10.00.07, S. 1-34 Walter
Klarer: Reformationsgeschichte.
Abschrift um 1700, hier S.3. URL:
www.e-codices.unifr.ch/de/list/
one/laai/E-10-00-07. Vgl. auch
Felix Frey (Hrsg.): Hügellandschaft
in Aufruhr. Die Reformation im
Kanton Appenzell nach der
Beschreibung von Walter Klarer.
Herisau 2016.

3 Ebd.



Die Reformation im Eidgenössischen Ort Appenzell 29

sischen Länderorte. Erst in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts

wurde mit systematischen Aufzeichnungen begonnen.

Im Juli 1522 wurde mit Johannes Dörig (gest. 1526), dem Inhaber

der Pfründe der bedeutenden Appenzeller Kirchhöri
(Kirchgemeinde) Herisau, ein Reformer durch den damals für die
Ostschweiz zuständigen Bischof von Konstanz gefangen gesetzt.
Der humanistisch gebildete Dörig war immer offensiver für
Luthers Ideen eingetreten und hatte sogar geheiratet. Er hatte
sich schon früher, unter anderem wegen finanzieller Angelegenheiten,

vor dem bischöflichen Strafgericht verantworten müssen.

Ende Oktober 1522 wurde ihm die Pfarrei Herisau entzogen
und an seiner Stelle der unbescholtene Joseph Forrer aus Hemberg

eingesetzt. Dörig übernahm dessen Amt und wurde ein
4 Johannes Willi: Die Reformation Wegbereiter der Reformation in der Grafschaft Toggenburg.4
im Lande Appenzell. Bern, Leipzig Von den rund 25 Priestern in den acht Appenzeller Pfarreien

exponierte sich in der Anfangszeit nur eine Minderheit für oder

gegen die reformatorischen Absichten. Die wichtigsten Reformer

waren Jakob Schurtanner (gest. wohl 1526), der amtsälteste

von allen, in Teufen und Kaplan Johannes Hess in Appenzell.
Unter den Gegnern traten besonders Theobald/Diebold Huter
(gest. 1543) in Appenzell und Joseph Forrer in Herisau hervor.
Hinzu kamen auf beiden Seiten verschiedene einflussreiche
Laien.

Die wegweisenden Landsgemeinden von 1524 und 1525

Am 8. Oktober 1523 berichtete Pfarrer Schurtannervoller Freude

an Vadian, dass der Rat des Landes Appenzell «das reine Gotteswort»

angenommen und mit einem Mandat das Schriftprinzip
verordnet habe.5 Diese Verfügung erfolgte vergleichsweise früh,
der St. Galler Stadtrat war erst ein halbes Jahr später soweit.

Möglicherweise gab eine Gastpredigt des in Waldshut tätigen
bekannten Reformers Balthasar Hubmaier in Appenzell Mitte
September den Anlass dazu. Er erhielt von den Appenzeller Räten

eine Entschädigung dafür. Die Landsgemeinde vom 24. April
1524 hiess den Regierungsentscheid gut. Mit Ausnahme von
Zürich hatten alle Eidgenössischen Orte einen Ratsboten als
Beobachter an diese Versammlung delegiert.

Das Mandat vom 8. Oktober 1523, das nicht mehr vorhanden,
aber in einem Brief an die Zürcher Regierung überliefert ist (vgl.
Abb. 4a/4b),6 schrieb vor, dass nur noch gepredigt und gelehrt
werden dürfe, was mit der Heiligen Schrift des Alten und des

Neuen Testaments beweisbar sei. Dieses sogenannte
Schriftprinzip, eine zentrale Forderung der Reformatoren, setzte die
Autorität der Bibel über alles und lehnte die Notwendigkeit
kirchlicher Auslegungsinstanzen ab. Es unterstellte Priester,
Pfarrer, Kapläne und Pfarrhelfer einer neuen Rechtfertigungs-

5 Stark, Reformation (wie Anm. 1),

S. 326.

6 Staatsarchiv des Kantons Zürich,
A. 239.1 Schreiben aus Appenzell
vom 30.06.1524.



30 500 Jahre Reformation

pflicht. Das Mandat hielt fest, dass demjenigen, der etwas mit
der Bibel nicht Beweisbares lehre, «Mus und Brot, auch alle

Nahrung und Schu[t]z und Schirm [,J abgeschlagen sein und Er

aus dem Land verwiesen werden» solle.7 Für die Gestaltung der
kirchlichen Handlungen dagegen sah es keinen zwingenden
Änderungsbedarf. Messe und auch Beichte hiess es ausdrücklich

gut.
Aufmerksam verfolgte Zwingli die Ereignisse im Land Appenzell.

Am 9. November 1523 liess er durch Vadian einen besonderen

Gruss an Pfarrer Jakob Schurtanner in Teufen übermitteln.
Diesem Amtskollegen widmete Zwingli auch seine im Jahr darauf

erschienene Schrift «Der Hirt» (Abb. 2). Auf sechs Seiten
ermunterte er Schurtanner unter anderem, tapfer zu sein und sich
durch keine Schmeichelei oder Drohung der falschen Hirten
von der «gesundmachenden Lehre Gottes» abbringen zu lassen.

Er warnte ausdrücklich vor dem hinterhältigen «päpstlichen
Füchslein» in Appenzell, dem Leutpriester Diebold Huter.8

Seine ihm zugedachte Rolle als Kompromisslösung konnte
das Mandat nicht erfüllen. Zur Klärung der Situation lud die
Appenzeller Regierung deshalb auf den 7. Juli 1524 zu einer
Disputation ein. Obwohl gegen 300 Personen zum Glaubensgespräch

nach Appenzell reisten, kam es nicht zustande. Krawalle

von Altgläubigen und eine Rede von Pfarrer Joseph Forrer aus
Herisau bewogen die Regierung zum vorzeitigen Abbruch. Die
Gegensätze verschärften sich weiter. Besonders gross waren die

Spannungen im Hauptort Appenzell, wo sich Diebold Huter und
Kaplan Hess gegenüberstanden. Für Aufsehen sorgten auch

Vorgänge im Frauenkloster Wonnenstein bei Teufen. Es wurde
kurzzeitig von gegen hundert Männern besetzt, und sein Kaplan
verheiratete sich mit einer der Schwestern. Im Februar 1525

schliesslich wurden in den ersten Appenzeller Kirchgemeinden,
in Gais und Teufen, die Bilder aus den Kirchen entfernt.

Um weitere Unruhen zu verhindern mussten die Gegensätze
an der Landsgemeinde vom 30. April 1525 irgendwie geklärt
werden. Die Stimmbürger einigten sich auf einen von Josef

Schumacher aus Hundwil vorgebrachten Antrag und delegierten

die Kompetenz zum Entscheid über die Glaubensfrage an
die einzelnen Kirchhören (Kirchgemeinden). Jede sollte ihren
Pfarrer selber wählen und damit auch über die Glaubensausrichtung

bestimmen. Die Nutzung einer Kirche durch beide
Konfessionen war nicht vorgesehen. Minderheiten sollten aber
auswärts den Gottesdienst besuchen können. Ein Protokoll dieses

Landsgemeindebeschlusses wurde nicht erstellt (oder es

ging verloren), was später zu Differenzen führte.
Die Abstimmungen in den einzelnen Kirchhören dürften

bald darauf erfolgt sein. Mit Ausnahme von Appenzell und
Herisau erklärten sich alle für die Annahme der neuen Lehre. Nach

7 Klarer, Reformationsgeschichte
(wie Anm. 2), S. 12.

8 Ulrich Zwingli: Der Hirt. Zürich
1524, fol. II-V. URL: http://dx.doi.
org/10.3931/e-rara-1018.



Die Reformation im Eidgenössischen Ort Appenzell 31

(tiM t'mô Wcfchvàiuw
J

\ttrt auAi^lpl/mJ>cll »ut j

mtiaaruijltmA

'Jorma{ibr\j twlauftm
atwmtrn Oer

Zarcr, v(ri(\b\$tti '<^mrcr3>«
'utuWiL ancntctf^frlan^cr

-

Titelblatt der um 1700 entstandenen

Abschrift von Walter Klarers
Reformationsgeschichte.



32 500 Jahre Reformation

IPtc mä ?t'e W4«n CbrtjTlt
/ vn wtbrum bte

v«lfd)cu ctfcficn/ouç^wte
ma )"tcÇ mit jncn halten fol
lc/?urcÇ ^ulbryc^c ouin
5I} befdfrtben jm.(fc>.ccccc.

vnv.ggmjijar.

(Bettln?13Ö 0 ûriçÇ ?urçÇ
Cbtißvpbotum £:0z

fdjouet.

~ v oCb«|îuô<^4ttl?^f
IKttmctto 31t mtr a(Fe ?t'c 4tbeytcttb t>nb 0cl4=

bettjtnb/vnb jcÇwtfü$ ntw $ebe».
3$ 6itt bereut btrt.tc.

2

Seiner 1524 erschienenen Schrift
«Der Hirt» stellte Zwingli eine
sechsseitige Widmung an Pfarrer Jakob
Schurtanner im appenzellischen
Teufen voran. Er ermuntert diesen,

tapfer zu sein und sich durch keine

Schmeichelei oder Drohung der
falschen Hirten (Bischöfe) von der
«gesundmachenden Lehre Gottes»

abbringen zu lassen: «Sei Gott
befohlen mit dem ganzen Volk zu
Appenzell.»



Die Reformation im Eidgenössischen Ort Appenzell 33

TV uiûio ùurf®

4 H ~4 ~i -
Darstellung der «Vera Religio» im
grossen Ratssaal in Appenzell,
geschaffen zwischen 1567 und 1570

von Caspar Hagenbuch d. ]. Die
Darstellung ist Teil eines umfassenden

Bildzylclus zur Thematik des

umsichtigen und gerechten Regie-

rens und Richtens. Die von der

Frauengestalt hochgehaltene Bibel
symbolisiert die Grundlage dafür.



34 500 Jahre Reformation

IP
~**V- "Vtf SytiX~~CC-< «}-V/Ttf-Y '<?1 f

9f >££ f^tshzafx
y"zP#r!?r(?~
\~yfA '>1 c; rrVrX 5rr* ^-;

<*V V. V tjfäg^ /g^-/ ^
ô** *-a' £*~~p'' rHj" *"o ^
,-* p(.S^J ùfee,Ls ifsf- 1 ^ ^ C(X- $t~ &~kk- —S f-rp fyf\<" ^ xX
ß v A. 1^5 rfpj&ylsz s7

£&<rMk
">*"/, ^'c *

"T*" °^s " £r?**rei£,
-•/^w K-^^ .v/i -v- 4M
,V1> Vir /?//'•:- ß*i- 3<c -4-^ ^ xu^.:At .Jf,

l'W' !*\f iVV
«r*

sKi*,. w? \«.v 4/ZI'^ rr Yr/fr
T~~ y? fc~ f~v~s —^ urt, vx^f~:r r-Jr*^ ~FV> ^'x^lTcX
%£ßyh*J*~ -K^ffr- ^fireÇ^yi.$<Hf ^ - ,A ,/'7/

T^2Ê t yvfcrrzvi-Tt;
'--"4 ££T,- /r-s V<T T""

^~5~ TT 0-w- ß'f:s~ rcT'V^^ "V -4 /. ..^(9— /- p- ^ ^egi^s*Î~V? ^ ^

F 4

Einladung der Appenzeller Regierung

an den Eidgenössischen Ort
Zürich zur Disputation vom 7. Juli
in Appenzell, ausgestellt am 30. Juni
1524. Sie übermittelt auch den

Inhalt des Mandates über die Ein-
flihrung des Schriftprinzips.



Die Reformation im Eidgenössischen Ort Appenzell 35

e~3 %/F~s -C-£
-w <t ^U-.y4r~ ~~/hr-\°eyy^yyjtr::tit:kî
tß"££&:&Ltïztâr*^
y^y,r± ï, fcc'

(7*•t5r«>" o/)ï7? § /v'"''**
oft ^ ~~érj£^$! \u S^r$±?vfz"'*i~'
•*»**' ^^CCh/j rt ^ ^ 't<y

rJs<^ „j*.. p ç ^ q y-ys ^Lm.c.A/~;, i grsr^f"«t#W~) s*~.,.sptx$ S- 2 p-;9'- *~~y ^ y o ' r {y*/— -^{f
v( —y—* c ^£)• 3. JL.^LS SP, c - _ «7 /5. 7 7^ 17 7^'^

4fo



500 Jahre Reformation

SqwkkkHSI

Diefrei gestaltete Kirchturmlandschaft

des Appenzellerlandes in
einer Miniatur von Jakob Girtanner
(1527-1600), datiert 1586. Im
Vordergrund Appenzell, der Hauptort
des damals noch ungeteilten Landes,
oben rechts Herisau.



Die Reformation im Eidgenössischen Ort Appenzell 37

WH

Das 1587/88 erbaute Kapuzinerkloster

in Appenzell, Zeichnung von
Johann Ulrich Fitzi, um 1829.



38 500 Jahre Reformation



Die Reformation im Eidgenössischen Ort Appenzell

Glaubensvertrag von 1588, der das

Kirchhöriprinzip von 1525 streng
auslegte und die Reformierten
im Hauptort Appenzell vor die Wahl
stellte, den Glauben zu wechseln
oder wegzuziehen.



40 500 Jahre Reformation

Älteste Standesscheibe des neuen
Landes «Appenzell der Usseren

Roden» (Appenzell Ausserrhoden),
1599.



Die Reformation im Eidgenössischen Ort Appenzell 41

der Disputation in Bern taten dies im Frühling 1529 auch die

Herisauer. Die Ablösung der Messgottesdienste durch
reformierte Predigten scheint kaum Probleme verursacht zu haben.

Das Land Appenzell war damals politisch in sechs innere und
sechs äussere Rhoden (Bezirke) unterteilt. Kirchhören
(Kirchgemeinden) dagegen bestanden nur sieben (Abb. 5). Eine einzige
mit Hauptkirche in Appenzell und Filialkapellen in Brülisau und
in Gonten bildeten die inneren Rhoden. Von den äusseren Rhoden

waren fünf (Urnäsch, Herisau, Hundwil, Teufen und Gais)

zugleich auch Kirchhöri mit eigenem Gotteshaus. Komplex war
die Situation in der weitläufigen Rhode Trogen: Hier gab es die
Kirchhören Trogen und Grub, während die nordöstlichen
Gebiete am Kurzenberg und am Hirschberg nach Gemeinden in
der Gemeinen Herrschaft Rheintal (Thal, Berneck und
Marbach) kirchgenössig waren.

Mit der Einführung des Kirchhöriprinzips nahm sich die

Regierung in Glaubensfragen zurück und übertrug die Verantwortung

an die Kirchgemeinden. Sie respektierte so die oberste
Gewalt der Landsgemeinde. Die Quellen zeigen das Bild einer
vorsichtig agierenden politischen Führung, die «die Gschrifft [Bibel]

9 Staatsarchiv des Kantons Zürich nit verstand unnd aber gernn die Warhayt wystendt»9, wie sie es
(wie Anm. 6). in der Einladung an Zürich für die geplante Disputation im Juli

1524 selber umschrieb. Sie anerkannte einen gewissen Reformbedarf

und suchte vorsichtig einen Weg, der vor der impulsiven
höchsten staatlichen Gewalt Landsgemeinde und den Interessen

der anderen Eidgenössischen Orte standhalten konnte.

Die Täuferbewegung

Zur Mitte des Jahres 1525 fanden im Land Appenzell erste grössere

Täuferversammlungen statt. Während «das bös, schädlich

Ungewitter der Widertäuferey» - so Walter Klarer in seiner Chronik10

- bei den Geistlichen beider Richtungen auf einhellige
Ablehnung stiess, setzte die Appenzeller Regierung wiederum auf
eine möglichst tolerante Haltung. Sie sah sich deshalb bald dem
Vorwurf der anderen Eidgenössischen Orte ausgesetzt, dieser

sonst überall bekämpften Bewegung einen Zufluchtsort zu bieten.

In der Kirchhöri Teufen erwirkte der aus St. Gallen geflohene

Täufer Wolfgang Ulimann im Frühsommer 1525 eine Spaltung

unter den Neugläubigen. Er wollte eine Disputation mit
Pfarrer Jakob Schurtanner erzwingen. Dieser lehnte zwar ab,

wurde aber dennoch aus seinem Amt gedrängt.
Für besonderes Aufsehen sorgte die Herisauerin Verena

Baumann, die in St. Gallen als Dienstmagd arbeitete. Sie soll einen
Kreis von Jüngern um sich geschart haben und mit diesen in
Verzückung umhergezogen sein. Sie sollen gar nackt aufgetreten

sein, um ihre Botschaft zu verkünden. Sich selber gab Bau-

10 Klarer, Reformationsgeschichte
(wie Anm. 2), S. 27.



42 500 Jahre Reformation

mann bald als Christus, bald als Antichrist aus. Nachdem sie in
St. Gallen als Wahnsinnige verhaftet und aus der Stadt verwiesen

worden war, soll sie mit ihrer Anhängerschaft nach Herisau
zurückgekehrt sein.11

Am 11./12. Oktober 1529 versuchte die Appenzeller Regierung,

mit einer Disputation in der Kirche in Teufen das

Täuferproblem endgültig zu klären. Da eine Einigung nicht möglich
war, kam die Angelegenheit zwei Monate später vor die Synode
in Frauenfeld. Diese sprach sich klar gegen die Täufer und für
die neugläubigen Pfarrherren aus. Mit gezielten Razzien
versuchte die Regierung im Sommer 1530 die Täufer aufzugreifen
und aus dem Land Appenzell wegzuweisen.

Trotzdem lebte das Täufertum weiter. 1545 wurden in St. Gallen

und Appenzell sechs verschiedene Gruppen unterschieden.
Besonders in Teufen bewahrten die Täufer weiterhin eine starke

Stellung. Hier hielt sich nach seiner 1533 erfolgten Verbannung
aus Augsburg auch etliche Jahre der bekannte Jörg Probst
Rothenfelder, genannt Maler, auf und hielt Leseversammlungen in
Privathäusern ab. Da seine Glaubensauslegung ihm verbot,
Militärdienst zu leisten, musste er 1548 das Land Appenzell
verlassen.12

Der paritätische Staat

Das Kirchhöriprinzip erlaubte dem Land Appenzell eine Existenz

als paritätisches Staatswesen. Es wurde Teil des kollektiven
Bewusstseins und nie mehr wirklich in Frage gestellt. Mehrmals
gab es allerdings Differenzen, wie mit den konfessionellen
Minderheiten umzugehen sei.

Nicht nur gegenüber den unterschiedlichen Glaubensrichtungen

im eigenen Land, sondern auch gegenüber den anderen
Eidgenössischen Orten nahm die Appenzeller Regierung eine
auf Ausgleich bedachte Haltung ein. Ihre Gesandten zeigten
eine auffallend hohe Präsenz bei wichtigen Verhandlungen zu
Glaubensfragen. Die wichtigsten Politiker waren Ulrich Eisenhut

(1467-1536/37) aus Gais und Heinrich Baumann (gest. nach
1546) aus Appenzell. Sie vertraten ihren Stand auch an den
wegweisenden Disputationen in Baden 1526 und Bern 1528. Während

die Appenzeller Delegierten in Baden kaum in Erscheinung

traten, gehörten sie in Bern zu den wichtigsten Rednern.
Der kampflustige Leutpriester Diebold Huter aus Appenzell
schwang sich zum eigentlichen Wortführer der Altgläubigen
und wichtigsten Widersacher Zwingiis auf.13 Die dreiwöchigen
Gespräche endeten mit einem grossen Triumph der neugläubigen

Bewegung. Huter versuchte danach zu Hause das Geschehene

zu diskreditieren, was heftige Proteste der Berner Regierung

nach sich zog. Er wurde gebüsst und musste für einige
Jahre das Land verlassen.

11 Johann Ulrich Walser: Die Sekti-

rer im Appenzellerlande, von der
Reformation an bis auf unsere Tage.
Teil 1. In: Appenzellisches Monatsblatt

1 (1825) / II (November),
S. 205-221, hier S. 210f. URL: http://
doi.org/10.5169/seals-542449; Willi,
Reformation (wie Anm. 4), S. 83.

12 Heinold Fast: Die Sonderstellung

der Täufer in St. Gallen und
Appenzell. Zürich 1960; Alfred
Ehrensperger: Der Gottesdienst im
Appenzellerland und
Sarganserland-Werdenberg vor, während und
nach der Reformation bis ca. 1700.

Zürich 2015, S. 70-79.

13 Alfred Schindler, Wolfram
Schneider-Lastin (Hrsg.): Die Badener

Disputation von 1526.
Kommentierte Edition des Protokolls.
Zürich 2015; Gottfried W. Locher:
Die Berner Disputation 1528.
Charakter, Verlauf, Bedeutung und
theologischer Gehalt. In: Zwingli-
ana 14 (1978), S. 542-564; Handlung
oder Acta gehaltner Disputation
zuo Bernn in Üchtland. Zürich
1528. URL: http://doi.org/10.3931/
e-rara-2777.



Die Reformation im Eidgenössischen Ort Appenzell 43

14 Christian Moser: Zwingiis Erbe.
In: NZZ Geschichte 14 (Februar
2018), S. 62-71, hier S.64.

15 Sandro Frefel: Von der Reformation

zur Landteilung. Öffentlicher
Vortrag im Museum Herisau,
28.03.2018.

16 Joachim von Watt (Vadian):
«Bannerhandel. Ain Spruch von
dem langwirigen span zwüschet
ainer statt zu S.Gallen und ainem
land Appenzelle, ain paner
belangend.» Bearbeitet von Bernhard
Stettier. Herisau 2013; Rudolf Camper:

Joachim Vadian 1483/84-1551.
Humanist, Arzt, Reformator, Politiker.

Zürich 2017, S. 278-283.

17 Walter Bodmer: Textilgewerbe
und Textilhandel in Appenzell-Aus-
serrhoden vor 1800. In: Appenzellische

Jahrbücher 87/1959 (1960),
S.3-75, hier S.6-10. URL: http://
doi.org/10.5169/seals-281389;
Erich Gollino: Bleichemühle,
Appenzell. In: Thomas Fuchs u. a.:

Mahlen - Bläuen - Sägen. 250 Mühlen

im Appenzellerland. Herisau
2005, S. 82-94, hier S. 82-84.

18 Hans Büchler: Die Beziehungen
Zürichs zu den reformierten Führern

Appenzells 1560-1583. In:
Appenzellische Jahrbücher 96/1968
(1969), S. 3-36. URL: http://doi.
org/10.5169/seals-282945.

19 Diese wertvollen Hinweise
verdanke ich Sandro Frefel,
Landesarchivar Appenzell Innerrhoden,
März 2018.

Trotz Druckversuchen aus Zürich blieb die Kirchhöri Appenzell
dem alten Glauben treu. Bei den neugläubigen Kirchhören
erfolgte im Februar 1529 eine Konsolidierung mit der Gründung
einer st. gallisch-appenzellischen Synode und der Einführung
einer Kirchenordnung.

Mit der Niederlage der Reformierten in der Schlacht von Kappel
im Oktober 1531 war «das Momentum der reformatorischen
Expansion gebrochen»14. Der ausgehandelte Friedensschluss
bildete jedoch ein erstaunlich belastbares Fundament für das weitere

Zusammenleben der Eidgenössischen Orte. Für den kleinen

und erst noch paritätischen Stand Appenzell ging es darum,
sich innerhalb der Glaubensblöcke ein tragfähiges Beziehungsnetz

aufzubauen.
Für engere Kontakte mit den fünf katholischen Orten (Lu-

zern, Uli, Schwyz, Unterwaiden, Zug) sorgten vorab die
Solddienste. Sie bildeten für das wirtschaftlich schwache Land
Appenzell eine Notwendigkeit, die auch die reformierten Politiker
nicht ignorieren konnten. Mit der Zeit bildete sich eine stabile
Achse der katholischen Appenzeller zu den Fünf Orten aus. Wie

gut diese funktionierte zeigte sich eindrücklich bei der Bewältigung

des Dorfbrandes von Appenzell 1560.15

Die reformierten Orte dagegen fanden sich zu keinem
geschlossenen Handeln gegenüber dem Land Appenzell bereit.
Ihnen waren gute Beziehungen zum Zugewandten Ort St. Gallen

mindestens so wichtig. Mit diesem lag allerdings Appenzell
wiederholt im Konflikt (Bannerhandel16, Leinwandstreit17). Die
Stadt St. Gallen verhinderte erfolgreich, dass ihre Textilindustrie
Konkurrenz von den Nachbarn erhielt und wurde dabei von der
Tagsatzung gestützt. Die reformierten Appenzeller suchten
trotzdem eine Anlehnung an den Vorort Zürich. Von dort kamen
von 1531 bis 1586 denn auch mehr als die Hälfte der im Land
Appenzell tätigen reformierten Pfarrer.18

Auf Landesebene bemühten sich die Appenzeller weiterhin
um eine Politik des Ausgleichs. Zentrale Elemente waren die
Respektierung des Kirchhöriprinzips und das Besinnen auf die
gemeinsame Vergangenheit. Einen eindrücklichen Ausdruck fand
dieses Staatsverständnis in den Wandmalereien, die in dem
nach dem Dorfbrand von 1560 neu erbauten Rathaus in Appenzell

angebracht wurden. Zwei Bilder im grossen Ratsaal mahnen
die hier Versammelten, nur auf die «vera religio» zu vertrauen
und eine «gebührliche», auf Redlichkeit und nicht auf Intrige
aufbauende Politik zu betreiben (Abb. 3).19 Im Vorraum zu den
Ratsälen beschwört ein grossformatiges Gemälde von der im
Jahr 1405 ausgetragenen Schlacht am Stoss die gemeinsame
Geschichte.



44 500 Jahre Reformation

Gegenreformation und Landteilung

Ab 1560 sind die katholische Reform und die Gegenreformation
europäisch beispielhaft mit der Appenzeller Geschichte
verbunden. Eine neue, über ausgezeichnete Kontakte zu den Fünf
Orten verfügende massgebende Gruppe von Politikern aus den
inneren Rhoden (Joachim Meggeli (vor 1520-1590), Bartholomäus

Dähler (gest. vor 1587), Johannes von Heimen (gest.
1620)) übernahm zunehmend die Macht. Spätestens ab 1579

hatten Reformierte kaum mehr eine Chance, in ein Landesamt
gewählt zu werden. Es vollzog sich der Umschwung von der
paritätischen zur katholischen Politik.20

Entscheidenden Einfluss hatte 1586 die Berufung der Kapuziner

in den Hauptort Appenzell21 (Abb. 6) und der Eintritt in das
Sold- und Militärbündnis der Innerschweizer und von Freiburg
mit Spanien zwei Jahre später. Im Hauptort kam die reformierte
Minderheit, darunter viele angesehene Familien, stark unter
Druck. Es kam zu Kontroversen um die Auslegung des Kirchhö-
riprinzips, insbesondere um den Umgang mit den konfessionellen

Minderheiten. Sollten sie wie bis anhin den Gottesdienst
auswärts in einer Kirchhöri ihres Glaubens besuchen können?
Sollten sie sich entscheiden müssen, ob sie in eine reformierte
Kirchhöri umziehen oder konvertieren?22

Weil die Regierung bei der Suche nach Dokumenten aus der
Reformationszeit ohne Resultat blieb, konnte sie sich einzig auf
die Chronik von Walter Klarer abstützen. Im Glaubensvertrag
vom l.März 1588 wurde das Kirchhöriprinzip erneuert
(Abb. 7).23 Es setzte sich eine strenge Auslegung durch, die
konfessionelle Minderheiten nicht mehr duldete. Weil für
Reformierte so die Ausübung eines Regierungsamtes faktisch unmöglich

wurde (dazu war ein Wohnsitz im katholischen Hauptort
notwendig), konnte das Kirchhöriprinzip seine Konsensfunktion

immer weniger wahrnehmen.
Im Juni 1597 beschlossen ausserordentliche Landsgemeinden

die Teilung des Landes. Mit der Hilfe von Schiedsrichtern
aus den Eidgenössischen Orten Zürich, Luzern, Schwyz, Nid-
walden, Glarus und Schaffhausen wurde danach der
sogenannte Landteilungsbrief ausgehandelt und am 8. September
unterzeichnet. Der letzte Artikel hält fest, dass die Teilung nur so

lange dauern soll, wie es beiden Teilen gefällt. Eine Wiedervereinigung

sei jederzeit möglich.24
Die beiden neuen Länder erhielten den Status von Eidgenössischen

Halbständen. Das katholische Appenzell Innerrhoden
hielt am alten Grundgesetz fest und übernahm die Infrastruktur
des Hauptortes. Das reformierte Appenzell Ausserrhoden dagegen

musste ein komplett neues Staatswesen aufbauen und
einen eigenen Hauptort bestimmen (Abb. 8).

20 Rainald Fischer: Von der
Reformation zur Landteilung. In: Appenzeller

Geschichte (wie Anm. 1),
S. 401-537.

21 Josef Kiing: 425 Jahre Kapuziner
in Appenzell (1586-2011). In:
Appenzellische Jahrbücher 128/2011,
S. 82-96, hier S.82-84. URL: http://
doi.org/10.5169/seals-283425.

22 Rainald Fischer: Studien zur
Geschichte der Reformation im
Lande Appenzell. In: Innerrhoder
Geschichtsfreund 9 (1962), S. 3-40,
hier S.21-26. URL: http://doi.
org/10.5169/seals-405176.

23 Traugott Schiess (Hrsg.):
Appenzeller Urkundenbuch. II. Band.

Trogen 1934, Nr. 3765, S. 724-726.

24 Stephan Heuscher:
Landteilungsbrief. URL: https://www.zeit-
zeugnisse.ch/detail.php?id=189
(24.07.2018).



Vadian und die Toleranz 45

Vadian und die Toleranz

Walter Frei

Auf einem hohen Granitsockel

Viele Strassennamen und die lange Reihe von ldeinen Haustafeln,

oft übersehbar, fast versteckt, erinnern in der Stadt St. Gallen

an bedeutende Einwohner früherer Zeiten. Ganz anders bei
Joachim von Watt, genannt Vadian (1483/84-1551): nicht nur
sein Geburts- und sein Wohnhaus in der Hinterlauben sind
angeschrieben, der Eingang zur Stadtkirche St. Laurenzen
informiert mit Text und Bild über ihn, eine wichtige Strasse trägt
seinen Namen - und bis vor kurzem existierte auch eine Privatbank
mit dem Namen Vadian. Am besten bekannt aber ist sein riesiges

Denkmal beim zentralen Marktplatz, an der Kreuzung
Marktgasse/Neugasse, vis-à-vis dem Vadian-Brunnen: eine

überlebensgrosse noble Gestalt auf einem hohen Granitsockel,
l Der Zeichner und Illustrator geschaffen 1904 vom Zürcher Bildhauer Richard Kissling.1 Die
Werner Meier hat das Sujet für die Statue hält in der einen Hand ein Buch, die rechte Hand aber ist
Gestaltung des aktuellen Jahr- ausgestreckt zum Gespräch. So habe auch ich von klein auf ihn
buch-Covers verwendet.

kennengelernt. Ja, und so sah man Vadian gerne.
Was ich später über ihn erfuhr, bestätigte zunächst immer

wieder die überragende Bedeutung dieses St. Galler Humanisten,

Stadtarztes und Reformators. Ein Beispiel: Vadian setzte
damals gegen allen Un- und Aberglauben seiner Zeit die biblische

Predigt und die Begleitung durch einheimische Ärzte und
Pfarrer durch. Er hielt die ganze Hexenfurcht für unnötig und die
seit Erscheinung des «Hexenhammer» immer weiter verbreiteten

Vorstellungen von Hexenflug und Hexensabbat für ganz und

gar unglaubwürdig. Diese Sicht Vadians prägte die städtischen
Behörden noch bis um 1600: Es kam in dieser Zeit in der Stadt
St. Gallen zu keinem einzigen Hexenprozess.

Die jüngere Forschung

Seit dem grundlegenden Werk von Werner Näf über den St. Galler

Reformator 1944-19572 erschienen nun aber immer wieder
neue Forschungsergebnisse, welche die Gestalt Vadians
differenzierter darstellen - menschlicher, widersprüchlicher, manchmal

auch recht problematisch. Den vorläufigen Schlusspunkt
markierte Rudolf Gamper, bis zu seiner Pensionierung während
zwanzig Jahren Leiter der Vadianischen Sammlung der
Ortsbürgergemeinde St. Gallen: Er legte im Herbst 2017 eine knapp
400-seitige Vadian-Biografie vor - ein wissenschaftliches Werk,

zugleich aber auch eine reiche Fundgrube für alle, die sich
vertiefter interessieren für die Geschichte unserer Gegend.2

2 Werner Näf: Vadian und seine
Stadt St. Gallen. 2 Bände. St. Gallen
1944-1957. Nachdruck 1984.

3 Rudolf Gamper: Joachim Vadian
1483/84-1551. Humanist, Arzt,
Reformator, Politiker. Zürich 2017.



46 500 Jahre Reformation

Neue Ansätze

Reformation von oben

Stadtarzt, Ratsherr und Bürgermeister Joachim Vadian war
demnach Lenker und Repräsentant einer autoritären St. Galler

Reformationsbewegung. In der Gallus-Stadt hielt man es nicht
für nötig, die wichtigsten Entscheide der Bürgerschaft vorzulegen.

Dies im Gegensatz zum Appenzellerland mit seiner damals
schon über 100-jährigen Landsgemeindetradition, aber auch
im Unterschied etwa zu Zürich, wo der Rat mehrere öffentliche
Disputationen durchführte, an denen zum Teil sogar auch
Vadian aus St. Gallen mitwirkte. Dieser zeigte sich in der Aussen-

politik oft gesprächsbereit, in seiner reformierten Stadt St. Gallen

aber war er wenig differenzverträglich. Hier gab er selber
während Jahrzehnten die Richtung an und wies den Weg. Dazu
zwei Beispiele:

Beispiel 1: Vadian und Paracelsus

Im Jahr 1531 weilte der Arzt und Alchemist Theophrastus
Paracelsus in St. Gallen. Er versuchte vergeblich, Vadian zur
Unterstützung der Publikation seines ersten medizinischen
Hauptwerkes «Opus Paramirum» zu gewinnen.4 In Vor- und Nachworten

überschüttete er den St. Galler Bürgermeister und Stadtarzt
mit Lob.5 Doch dieser reagierte überhaupt nicht. Er schwieg.6

Als Mitte August 1531 der Halleysche Komet erschien, löste
dieses Ereignis unter den Menschen Ängste aus. Paracelsus ging
sofort mit einer eigenen kleinen Schrift darauf ein.7 Er wollte
eine seelsorgerliche Antwort aus biblisch-reformatorischer
Sicht geben. Paracelsus nannte sich mit Vornamen «Theophrastus»

- «der von Gott spricht»: So kannte man ihn auch in St. Gallen.

Am 11. September 1531 schrieb Vadian einen Brief an
seinen Berufskollegen, den Zürcher Stadtarzt Christoph Clauser. Er
bat ihn, die Schrift von «Doktor Theophrast» zu beurteilen.8 Er,

Vadian, sei persönlich «von so vielen Geschäften festgehalten»
und habe deshalb keine Zeit, die Broschüre zu lesen. Wusste
Vadian, dass der Zürcher Stadtarzt Clauser sich eingehend mit Al-
chemie und auch mit Paracelsus beschäftigte? Der Vadian-Brief
an Clauser blieb erhalten, nicht aber die Antwort aus Zürich und
auch nicht Vadians Exemplar der Kometenschrift von Paracelsus.

Heute weiss man: Vadian verbrannte jeweils jene Briefe und
Texte, die nicht in fremde Hände fallen sollten - Informationen,
die er den nachkommenden Generationen vorenthalten wollte,
weil sie seiner eigenen Sicht widersprachen.9

Theophrastus Paracelsus war zu dieser Zeit als Privatarzt in
St. Gallen angestellt beim Leinwandhändler und Bürgermeister
Christian Studer, einem Amtskollegen von Vadian. Als Studer
Ende 1531 starb, zog Paracelsus vermutlich ins Appenzellerland

4 Paracelsus: «Paramirisches» und
anderes Schriftwerk der Jahre

1531-1535 aus der Schweiz und
Tirol. Hrsg. von Karl Sudhoff.

München-Planegg 1925 (Sämtliche
Werke 9).

5 Ebd., S.39f. und 120f.

6 Camper, Vadian (wie Anm. 3),
S. 144. - Siehe auch ders.: Paracelsus

und Vadian. In: Paracelsus: Der
Komet im Hochgebirge. Ein
Himmelszeichen aus St. Gallen für
Zwingli. Hrsg. von Urs Leo Gantenbein

und Pia Holenstein
Weidmann. Zürich 2006, S. 117-130.

7 Paracelsus: Usslegung des Com-
meten erschynen im Hochbirg, zuo
mitlem Augsten, anno 1531. Zürich
1531. URL: http://doi.org/10.3931/
e-rara-1107. - Paracelsus, Der
Komet (wie Anm. 6).

8 Brief an Christoph Clauser:
Kantonsbibliothek Vadiana St. Gallen,
VadSlg, Ms 64, 77r. - Teilabdruck
bei Gamper, Vadian (wie Anm. 3),
S. 145.

9 Gamper, Vadian (wie Anm. 3),
S. 146 (Anm. 70) sowie S. 252-262
(Kap. 5.3).



Vadian und die Toleranz 47

10 Vgl. Pirmin Meier: Paracelsus.

Arzt und Prophet. Annäherungen
an Theophrastus von Hohenheim.
Zürich 1993, S. 182-191.

11 Urs Leo Gantenbein: Paracelsus.

In: Historisches Lexikon der
Schweiz (HLS). Version vom
27.09.2010. URL: http://www.hls-
dhs-dss.ch/textes/d/D12196.php.

12 Gamper, Vadian (wie Anm. 3),
S. 190-194 und 293-296.

13 Peter Blickle: Die zwölfArtikel
der oberschwäbischen Bauern. Das
Scharnier zwischen Bauernkrieg
und Reformation. In: Die Zwölf
Artikel von 1525 und das «Göttliche
Recht» der Bauern - rechtshistorische

und theologische Dimension.
Hrsg. von Görge IC. Hasselhoff und
David von Mayenburg. Würzburg
2012 (Studien des Bonner
Zentrums für Religion und Gesellschaft
8), S. 19-42, hier S. 20f. und 29-32. -
Eine kommentierte Übertragung
ins Neuhochdeutsche ist 2018
erschienen: Heide Ruszat-Ewig: Die
12 Bauernartikel. Eine Flugschrift
aus dem Frühjahr 1525. Memmingen

2018 (Memminger Geschichtsblätter,

Sonderheft). - Ein Digitalisât

der Druckschrift ist zu finden
unter https://stadtarchiv.memmin-
gen.de > Quellen vor 1802/03 >

Zwölf Bauernartikel 1525.

14 Gustav Bossert: «Lotzer, Sebastian».

In: Allgemeine Deutsche
Biographie 52 (1906), S. 97-102. URL:

https://www.deutsche-biographie.
de/pndl22897714.html.

15 Buchstabengetreue Übertragung

aus: Zwölf Artikel und
Bundesordnung der Bauern, Flugschrift
«An die versamlung gemayner
pawerschafft», https://stadtarchiv.
memmingen.de/918.html
(24.07.2018).

- mit einiger Wahrscheinlichkeit in den Weiler Roggenhalm
zwischen Bühler und Wissegg10 - und beschäftigte sich dort weiter
mit theologischen Fragen.11

Beispiel 2: Vadian und Schappeler
Und noch ein zweites Beispiel, bei dem ich aber gerne noch
etwas aushole. Im Juni 1525 flüchtete der 53-jährige Theologe
Christoph Schappeler zurück in seine Heimatstadt St. Gallen. In
der schwäbischen Reichsstadt Memmingen hatte er die
Reformation eingeführt und zusammen mit den oberschwäbischen
Bauernvereinigungen soziale Reformen beschlossen.12

Sein Anteil an den glänzend geschriebenen, biblisch begründeten,

ehrerbietigen und friedfertigen «Zwölf Artikeln» der
Bauernschaft in Schwaben vom Frühjahr 1525 ist in der Forschung
nicht geklärt.13 Als Verfasser des Entwurfs einer neuen politischen

Ordnung im Bauernkrieg steht er inhaltlich den «Zwölf
Artikeln» jedoch sehr nahe. Der als Urheber überlieferte
Laientheologe Sebastian Lotzer war ein enger Freund Schappelers.14
Das Fazit der «ZwölfArtikel»: Mündige Christen suchen die
göttliche Gerechtigkeit. «Aufruhr» ist nie, wo das Evangelium gelebt
wird, sondern immer dort, wo dem Willen Gottes zuwidergehandelt

wird.
Der Tenor ist Sozialrevolutionär: Das Evangelium ist keine

Ursache der Empörung oder des Aufruhrs, denn es ist das Wort
Christi. Wie denn auch die Grundlage aller Artikel der Bauern
dahin gerichtet ist, das Evangelium zu hören und demgemäss zu
leben. Wer will den Willen Gottes tadeln? Wer will in sein
Gericht eingreifen? Hat er die Kinder Israels, die ihn riefen, erhört
und aus der Hand des Pharao befreit - kann er nicht auch heute
die Seinen erretten? Ja, er wird sie erretten! Und bald!

Auf dieser Grundlage wurden elf konkrete Forderungen an
die klösterlichen und adeligen Herrschaften gestellt: 1. Pfarrwahl

durch die Gemeinde; 2. Verwendung des Grossen Zehnten
für Pfarrer und Arme; 3. Abschaffung der Leibeigenschaft;
4. Freie Jagd und Fischerei auch für die Armen; 5. Rückgabe der
Wälder an die Gemeinden; 6. Reduzierung der Frondienste;
7. Vergütung der Frondienste; 8. Massvolle Pachtabgaben;
9. Statt Willkür nur noch neutrale Rechtsprechung; 10. Rückgabe

der enteigneten Allmenden (Gemeindeländereien);
11. Abschaffung der Abgaben beim Todesfall. - Eine zwölfte und
letzte Forderung richteten die Verfasser an sich selbst: Sie

erklärten ihre Bereitschaft, die «Zwölf Artikel» auf Grund der
Heiligen Schrift zu verbessern, so man sie ihnen «mit dem wort gots
für vnzimlich anzaige».15

Es stehe in der Heiligen Schrift, dass die Menschen frei seien
und frei sein wollen. Wenn man die Bauern aus der persönlichen

Unfreiheit entliesse, würden sie sich «geren gegen vnser



48 500 Jahre Reformation

erweiten vnd gesetzten oberkayt (so vns von got gesetzt) jn allen
zimlichen vnd christlichen Sachen» gehorsam erweisen, waren
die Verfasser der Bauemartikel überzeugt.16 Der deutsche
Bundespräsident Johannes Rau sagte im Jahr 2000, die «Zwölf Artikel»

enthielten «im Kern die Überzeugung von der Universalität
der Menschenrechte, mit der sie weit über ihre Zeit hinausweisen.»1

'

Die damaligen Machthaber reagierten jedoch schnell und scharf,
es kam zu noch viel mehr gegenseitigen Gewalttaten. Knapp ein
Vierteljahr nach der Abfassung der «Zwölf Artikel» wurde auch

Memmingen von den Truppen des Schwäbischen Bundes
besetzt. Pfarrer Schappeler hatte mit anderen fliehen können. Sie

wandten sich nach St. Gallen.
In dieser seiner Heimatstadt war er aufgewachsen, hier hatte

er während seiner Ausbildungszeit zwei Jahre als Lateinlehrer
gewirkt. Er war auch immer wieder zu Besuch in St. Gallen und
stand mit dem zwölf Jahre jüngeren Vadian in regem Austausch.
Der Zurückgekehrte war nicht nur ein weitherum bekannter
und geachteter Reformator, er war in St. Gallen der einzige
reformierte Theologe, der ein abgeschlossenes Theologiestudium
aufweisen konnte. Als Flüchtling musste er für seine Sicherheit
aber einen sehr hohen Preis zahlen: Christoph Schappeler hatte
sich an das von Vadian geprägte St. Galler Verständnis von
Reformation anzupassen und musste alle biblisch-sozialkritischen
Überlegungen, die er aus den Gesprächen mit Vertretern des

Bauernstands mitnahm, zurückstellen. Vadian brachte für die
Bauern und deren Anliegen keine Sympathie auf. Immer wieder
beklagte er nur deren Neigung zum Ungehorsam.

Sechs Jahre konnte Christoph Schappeler in St. Gallen noch
als Mitreformator wirken. Als der Benediktinerkonvent aus dem
Kloster vertrieben und enteignet war, wurde der mittlerweile
58-Jährige zum reformierten St. Galler Münsterpfarrer ernannt.
Doch die Klosterkirche blieb nur 27 Monate lang reformiert.
Nach den Kappelerkriegen konnte Fürstabt Diethelm Blarer von
Wartensee mit seinem Konvent 1532 wieder ins Kloster
zurückkehren. Und im gleichen Jahr wurde Christoph Schappeler von
seiner Vergangenheit eingeholt. Man warf ihm neuerdings vor,
er sei Mitverfasser der «Zwölf Artikel» der schwäbischen
Bauernschaft und damit ein geistiger Anführer im Bauernkrieg. Er

war gezwungen, sich zurückzuziehen und lebte nun weiter als

betagter Privatgelehrter.
Mitte der 1540er Jahre Hessen sich Vadian und Schappeler

porträtieren. Vadian wird im Rundbild dargestellt als humanistischer

Universalgelehrter im Gewand des Bürgermeisters. Die
vier Bücher, auf denen seine Hände ruhen, zeigen seine umfassende

Bildung.18 Schappeler hingegen trägt die schwarze

16 Ebd.

17 Rede von Bundespräsident
Johannes Rau anlässlich der Feier
«475 Jahre Zwölf Memminger
Bauernartikel». 10. März 2000. URL:

http://www.bundespraesident.de/
SharedDocs/Reden/DE/Johannes-
Rau/Reden/2000/03/20000310_
Rede.html.

18 Camper, Vadian (wie Anm. 3),
S. 318 (Abb. ganz links).



Vadian und die Toleranz 49

1 mMtoSSl®PEi»f|
ddchristscha
PPE LERVS-OBYT-
AN • M D LI • AL,TA"riS

LXXIX
m

Zwei unterschiedliche Charaktere:
die St. Galler Reformatoren Joachim
von Watt, genannt Vadian (links),
und Christoph Schappeler.

Amtstracht des Prädikanten; unter seiner rechten Hand liegt das

Neue Testament, mit seiner Linken zeigt er von sich weg und
verweist auf Christus - wie Johannes der Täufer auf Matthias

19 Ebd., S. 297. Grünewalds Isenheimer Altar aus dem Jahr 1516.19 Mir fällt auf:
beide St. Galler Reformatoren haben auf ihren Bildern den
gleichen strengen, mürrischen, fast abweisenden Gesichtsausdruck.

Gut vier Monate nach Joachim Vadian starb Christoph
Schappeler 1551 in St. Gallen hochbetagt in seinem 80. Lebensjahr.

Persönliches Fazit

In der Rückschau verwundern mich die Einseitigkeiten und
Manipulationen in der städtischen Innenpolitik jener Jahre. Sie

enttäuschen mich sehr. Umso mehr bin ich dankbar, dass die

heutigen Landeskirchen sich anders verstehen. In der
Kirchenverfassung vom 26. November 2000 definiert sich die Evange-
lisch-reformierte Landeskirche beider Appenzell als
«Weggemeinschaft» von Menschen, die sich in ihrer Unterschiedlichkeit

annehmen, schwache und benachteiligte Menschen stützen,
offen sind für das Gespräch mit Menschen anderer Konfessionen

und Religionen und ebenso sich einsetzen für Menschenrechte

und für Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der

Schöpfung. Solche Formulierungen freuen mich sehr. Sie lassen
Persönlichkeiten wie Theophrastus Paracelsus und Christoph
Schappeler als Mitreformatoren in unserer Gegend verstehen



50 500 Jahre Reformation

und machen Mut zum Dialog und zu viel Differenzverträglichkeit.
Ich vergleiche damit jene ausgestreckte Hand am Vadi-

an-Denkmal, also zwar wohl mit Vadian in seiner Aussenpolitik,
die aber im schroffen Gegensatz steht zu seiner Rolle in der
Heimatstadt.

Der Schweizerische Evangelische Kirchenbund hat für das

500-Jahr-Jubiläum der Reformation einen kühnen Slogan
entworfen, mit dem ich schliesse: quer denken - frei handeln - neu
glauben. Auf Französisch: oser penser - pouvoir agir - aimer
croire. Diese Worte können untereinander beliebig
ausgetauscht werden.


	Die Reformation im Eidgenössischen Ort Appenzell

