
Zeitschrift: Appenzellische Jahrbücher

Herausgeber: Appenzellische Gemeinnützige Gesellschaft

Band: 140 (2013)

Artikel: Die zweite Tischrunde

Autor: Spörri, Hanspeter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-513293

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-513293
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freiwillig und uneigennützig 23

Die zweite Tischrunde

Interviews und Einleitung: Hanspeter Spörri
Fotos: Martina Basista

«Engagement macht glücklich» - diese These

bestätigt sich empirisch. Die Interviews auf den

folgenden Seiten führten wir mit Appenzellerinnen

und Appenzellem, die sozial,
gesellschaftlich, kulturell und/oder politisch aktiv
sind. Sie beklagen sich kaum über die hohe
zeitliche Belastung, erleben in ihrem Engagement

Momente des Glücks, finden darin Sinn
und Befriedigung. Allerdings scheinen sie auch

angetrieben zu sein von einer gewissen
Unzufriedenheit mit den herrschenden Zuständen.
Sie engagieren sich gegen Armut, für Gerechtigkeit,

gegen Gleichgültigkeit, für Mitgefühl,
gegen Passivität, für gesellschaftlichen und
politischen Dialog, gegen Erstarrung, für Offenheit.

Ihnen gelingt es, andere zum Mitmachen
zu animieren. Sie haben meistens die ganze
Gesellschaft im Blick, jene Gesellschaft, die es

laut Margaret Thatchers Wort gar nicht gibt.1
Wie dem auch sei: «Alles wirkliche Leben ist
Begegnung.»2 Das schrieb der jüdische
Religionsphilosoph, Sozial- und Sprachdenker Martin

Buber. Zum schönen Wort Begegnung schuf
er als Gegenbegriff die «Vergegnung». In ihr,
der missglückten, verpassten, missbrauchten
Begegnung, im gescheiterten Dialog, liegt die
Ursache vieler Frontbildungen und ausartender

Konflikte.
Die Frauen und Männer, deren Aussagen auf

den folgenden Seiten zitiert sind, verzweifeln
allerdings nicht ob all der Widrigkeiten, mit
denen sie konfrontiert sind, ob allem Desinteresse,
ob der in vielen Weltgegenden eher zu- als
abnehmenden Gleichgültigkeit und Ungerechtigkeit.

Sie packen dort an, wo es nötig ist, wo ihre
Kenntnisse und Fähigkeiten gefragt sind.
Manchmal gleicht ihr Beitrag einem Tropfen
auf dem heissen Stein. Das ist ihnen bewusst.
Aber auch diese Einsicht lässt sie nicht resignieren,

sondern stachelt sie weiter an, denn sie

wissen: Viele Tropfen ergeben ein Meer.

Wer sich engagiert, geht den Weg oft über weite
Strecken alleine. Aber eigentlich ist es kein
einsamer Weg, sondern ein Weg zum Du. «Der
Mensch wird am Du zum Ich», stellte Buber
fest.3 Und wer sich engagiert, hat nicht den

Eigennutz im Blick, sondern das Wohl des Nächsten,

der Gemeinschaft. Wie dieses zu erreichen
ist, bleibt allerdings umstritten. Immer wieder
haben sich einzelne Rezepte, Ideen und
Ideologien als irrig oder gar gefährlich erwiesen.
Auch da kann Bubers «dialogisches Prinzip»
eine Hilfe sein: «Ich habe keine Lehre, aber ich
führe ein Gespräch».4 Die folgenden Interviews
verstehen sich als Teil eines grossen Gesprächs
über das, was nottut. Und nottut wohl viel eher
das Gespräch selbst als das Ziehen eines allfälligen

Fazits. Das nie endende Gespräch stellt
einen Wert an sich dar, denn es überbrückt die
Unterschiede, überwindet die Differenzen. In
diesem Sinn sind die Texte wohl auch eine

Fortsetzung der Gespräche am «patriotischen
Tisch», die für das letztjährige Appenzellische
Jahrbuch geführt wurden. Damals ging es um
die Res Publica, die öffentliche Sache. Auch bei
dieser ist das Engagement der Bürgerinnen
und Bürger gefragt.

1 http://en.wikiquote.org/wiki/Margaret_Thatcher,
Abfrage vom 25.07.2013: «<They're casting their prob-
lem on society. And, you know, there is no such thing
as society. There are individual men and women, and
there are families. And no government can do anything
except through people, and people must look to them-
selves first...> Interview 23 September 1987, as quoted
in by Douglas Keay, Woman's Own, 31 October 1987,

pp. 8-10.»

2 In «Ich und Du» (1922) von Martin Buber, zit. bei:
Gerhard Wehr: Martin Buber. In Selbstzeugnissen und
Bilddokumenten. Reinbek bei Hamburg 1968
(Rowohlts Monographien 147), S. 82.

3 Ebd.

4 Ebd., S. 9.

Die Teilnehmenden an der zweiten Tischrunde haben

für ihr Porträt einen Ort ausgewählt, derfür sie von
besonderer Bedeutung ist.



24 Freiwillig und uneigennützig

Irene Bruderer
1955, Heiden

LeitungLabor und Blutspendedienst im Spital Heiden (seit 1978)

Mitgründerin des Trauercafes in der Region Vorderland

Sie engagieren sich seit langem in einem Bereich,

um den viele gerne einen Bogen machen:

Behinderung, Krankheit, Sterben.

Mein Vater war Landarzt in Walzenhausen. Als
Kind habe ich ihn oft bei Hausbesuchen begleitet

und wurde früh auch mit den Fragen von
Leben und Tod konfrontiert.

Darüber spricht man nicht gern.

Es gibt viele Themen, über die wir wenig - und
manchmal zu wenig - reden. In den 1980er-

Jahren arbeitete ich beim Aufbau der Aids-
Hilfe St.Gallen/Appenzellerland mit. Damals
wurde mir bewusst, wie viel Unausgesprochenes

zwischen den Menschen steht, wie gross
der Einfluss von Ängsten und Vorurteilen ist.
Diese können zur Ausgrenzung von Menschen
führen.

Sie haben auch persönlich schwere Zeiten

erlebt, als Ihr Partner an Alzheimer erkrankte
und schliesslich daran starb.

Über Demenz wurde damals in der Öffentlichkeit

ebenfalls kaum gesprochen. Später
engagierte ich mich deshalb in der Öffentlichkeitsund

Aufklärungsarbeit und schilderte meine
Erfahrungen in Vorträgen.

Was lehrten Sie diese Erfahrungen?

Dass unsere Gefühle nicht dement werden. Die
Emotionen schwinden auch dann nicht, wenn
unsere kognitiven Fähigkeiten abnehmen,
wenn die Sprache verloren geht. Sie werden oft

sogar stärker. Deshalb ist es so wichtig, dass

diese Menschen Zuwendung und Achtung
erfahren.

Sie haben sich nebenberuflich intensiv
weitergebildet in sogenannter Körperpsychotherapie
und in Palliativ-Pflege, dann auch in der spirituellen

Begleitung von Kranken und Sterbenden.

Einerseits habe ich mich fachlich und
wissenschaftlich weitergebildet. Anderseits beschäftigte

ich mich intensiv mit Fragen des Seins. Für
mich gehört das zusammen.

Was ist für Sie persönlich die wesentliche
Einsicht?

Dass wir nicht immer etwas «machen» können
oder müssen für Menschen, die wir begleiten;
dass es in manchen Fällen reicht, einfach nur
da zu sein. Manchmal bewirkt eine einfache

Berührung eine grosse Erleichterung. Wenn
man das weiss, fühlt man sich weniger hilflos.

Es gibt aber schon Dinge, die zu beachten sind.

Zum Beispiel die Selbstbestimmung des

Patienten, der Patientin. Vielleicht ist es nötig,
selbst etwas zurückzustehen. Als Begleiter dürfen

wir keine Bedingungen stellen. Das musste
ich selbst lernen als Begleiterin meines
Partners. Er hat manchmal komische Dinge getan,
zum Beispiel im Restaurant aus der Flasche
getrunken. Er konnte das nicht ändern. Nur ich
kann meine Haltung zu ihm ändern, kann
lernen, einen Menschen so zu akzeptieren, wie er
ist.

Wie uneigennützig ist uneigennütziges Handeln

eigentlich?

Es entstehen tiefe Beziehungen. Ich kann dabei
auftanken und gewinne Erfahrungen. Unei-
gennützigkeit gibt es so gesehen eigentlich gar
nicht. Es geht aber nicht um Nutzen, sondern

um Beziehung. Manchmal scheint es mir, als

ob ich im Leben dahin geführt würde, wo ich
lernen kann, innerlich wachsen darf.





26 Freiwillig und uneigennützig

Hans Sprecher
1946, Wald

Pensionierter Meisterlandwirt
alt Kantonsrat

Als Bauer sind Sie pensioniert, aber Sie haben

sich unentgeltlich für ein Kinderdorf in den

südamerikanischen Anden engagieren lassen,

singen im Wäldler Chor, transkribieren für die Aus-
serrhoder Kantonsbibliothek Briefe aus dem

19. Jahrhundert und beschäftigen sich mit
Botanik und Naturschutz. Warum machen Sie

das alles?

Mich hat eben immer schon vieles interessiert.
Die Freude an der Botanik hat mir mein Lehrer
Rudolf Widmer an der Kanti Trogen vermittelt,
die ich besuchte, bevor ich entschied, Bauer zu
werden. Und die alte Schrift lesen lernte ich in
Kursen beim früheren St. Galler Stadtarchivar
Ernst Ziegler. Eine landwirtschaftliche Zeitung
hatte in den 1970er-Jahren uns Bauern
aufgefordert, der Geschichte des eigenen Hofes und
der regionalen Landwirtschaft nachzugehen,
was ich mit Interesse tat. Deshalb musste ich
auch lernen, die alten Dokumente zu entziffern.

Hat dies Ihr Leben als Bauer verändert?

Das ist schwierig zu sagen. Mich interessierte
vor allem, wie die Leute in früheren Jahrhunderten

lebten. Ich sah beispielsweise in alten

Kaufverträgen, dass die Stickmaschine im Keller

Eigentum des Fabrikanten blieb. Das zeigte
mir, wie abhängig die Leute einst waren.

Und wie kamen Sie auf das Kinderheim in

Südamerika?

Nach Afrika oder Südamerika wäre ich schon in
jungen Jahren gerne gereist. Ich konnte den
Hof aber nicht so lange allein lassen. Als nach
meiner Pensionierung ein Freund, der sich in
der Stiftung «Pueblos de Ninos» engagierte, mir
vorschlug, mich etwas um den Gartenbau des

Kinderdorfs in den Anden zu kümmern, sagte
ich zu.

Die Bedingungen sind ganz anders als in der
Schweiz. Konnten Sie dem Gärtner des Dorfes

dennoch etwas zeigen?

Der Stiftungsrat wollte von mir wissen, ob bei
der Landwirtschaft Verbesserungsmöglichkeiten

bestünden. Ich merkte gleich, dass der
einheimische Gärtner über Fachwissen verfügte.
Er beeindruckte mich beispielsweise durch die

Art, wie er drei Maiskörner und zwei Bohnen
ins gleiche Loch setzte. Die Kletterbohnen
rankten sich an den Maispflanzen hoch.
Zugleich düngten sie diese, denn Bohnen
reichern den Boden dank der Knöllchenbakterien
mit Stickstoff an. Das wusste ich seit meiner
landwirtschaftlichen Ausbildung. Ich lernte
also eine äusserst intelligente Art der
Nahrungsmittelproduktion kennen, die auf Erfahrung

basiert. Allerdings konnte ich dem ecua-
dorianischen Gärtner ebenfalls etwas zeigen:
das Kompostieren. Bis dahin hatte er die
organischen Abfälle einfach verbrannt. Ich war ihm
also sicher eine Hilfe bei der Verbesserung der
Bodenfruchtbarkeit.

Solche Kontakte nützen also beiden Seiten?

In Ecuador hat man beispielsweise ein ganz
anderes Gefühl für die Zeit. Wenn man etwas
vereinbarte, hiess es immer: ahora. Das heisst auf
Spanisch eigentlich jetzt oder gleich. Aber es

konnte auch heissen: in zwei Stunden oder in
zwei Tagen. Das war für mich eine wesentliche
und gute Erfahrung. In der Schweiz leiden wir
ja unter der allgegenwärtigen Hektik. Mich
beeindruckte auch, wie in Ecuador technische
Geräte mit einfachen Mitteln repariert werden.
Kaum etwas wird fortgeworfen. Das praktiziere
ich nun so weit wie möglich auch zuhause.





28 Freiwillig und uneigennützig

Marlen Menet-Frei
1946, Hundwil

Gründerin und Präsidentin der gemeinnützigen, internationalen Stiftung Apoyo mit Sitz in Hundwil

Wie kamen Sie als Lehrerin dazu, sich in Peru zu

engagieren?

Durch eine Reihe von Zufällen. Eigentlich
plante ich 1987 eine Reise zur Osterinsel, die
aber abgesagt wurde. Stattdessen empfahl mir
das Reisebüro, nach Peru zu gehen. Aus
Neugierde liess ich mich darauf ein. In Peru machte
mich die Reiseleiterin auf die Möglichkeit zu
Patenschaften für arme Familien aufmerksam.
Am Anfang stand die Frage eines Hotelportiers,
ob ich die Patenschaft für eines seiner vier Kinder

übernehmen wolle, ohne die es gar nicht
zur Schule gehen könne. So wurde ich Patin
seiner einzigen Tochter - vielleicht, weil mir
Frauen in der peruanischen Gesellschaft
benachteiligt schienen.

Sie haben noch Kontakt zu ihr?

Selbstverständlich. Sie hat vor einem Jahr an
einer Universität in Cuzco ihr Medizin-Studium

abgeschlossen und will sich nun als
Kinderärztin spezialisieren.

Wissen Sie eigentlich, was die Gründe und

Motive Ihres Engagements sind?

Ich bin über diese erste Schulpatenschaft
einfach hineingeraten, traf dann immer mehr
Leute, die mich um Unterstützung baten. Eine
solche Bitte habe ich eigentlich nie abschlägig
beantwortet. Ich habe immer nach Wegen
gesucht, wie man helfen könnte. Das war die Basis

zur Gründung des Hilfswerks Apoyo.

Hat dieses Engagement Ihnen persönlich etwas

gebracht?

Das überlege ich mir nie. Ich komme mir vor
wie eine Mutter mit einer riesigen Familie. Als
Mutter fragt man nicht, ob es etwas bringt, eine
Familie zu haben. Ich sehe aber die grosse
Zuneigung dieser Menschen, ihr Vertrauen. In
mich setzen sie ihre ganze Hoffnung.

Das ist mit Glücksgefühlen verbunden?

Die Leute sind mir ans Herz gewachsen. Es

macht mich glücklich und stolz, wenn ich
heute die Frauen und Männer im Alter
zwischen 20 und 30 sehe, die damals Kinder in
ärmsten Familien waren und heute als Koch,
Schreiner, Reiseleiterin, Ingenieur, Jurist, Ärztin

oder Lehrerin arbeiten. Meine Stiftung hat
ihre Ausbildung finanziert, dafür unterstützen
sie mich jetzt, wenn immer ich in ihrem
Fachgebiet Hilfe vor Ort brauche.

Gab es auch Misserfolge und Enttäuschungen?

Die gab es selten - und zwar deshalb, weil ich
die Leute eigenständig machen lasse. Allerdings

verfolge ich genau, was geschieht, und
kontrolliere ganz streng den Ablauf und die
Resultate.

Entwicklungshilfe wird oft kritisiert, weil sie

lediglich ein Tropfen sei und nichts an den

ungenügenden Strukturen ändere. In Ihrem Fall

haben sich diese aber anscheinend wirklich
verbessert.

Sie haben sich gewaltig verändert - aber natürlich

ist auch diese Hilfe ein winziger Tropfen im
Meer. Weil die Stiftung so klein ist, ist es sinnvoll,

dass ich mich nur auf wenige, dafür
ganzheitliche Projekte - im Moment das Andendorf
Tambo Machay - konzentriere. Schon bald wird
dieses Dorf aber «abgenabelt» werden, ein
anderes Projekt wird folgen. Es gibt Hunderte von
Dörfern mit einer vergleichbaren Ausgangslage

und Tausende von Indios in den peruanischen

Anden, die ein menschenwürdigeres
Leben verdienen würden.





30 Freiwillig und uneigennützig

Anneliese Looser-Hummler
1986, Stein

Familienfrau
Geschäftsführerin Vertriebs AG der J.S. Bach-Stiftung

Sie engagieren sich politisch als Vorstandsmitglied

der Jungfreisinnigen. Was sind Ihrer

Meinung nach Motive, um sich für eine Partei

einzusetzen und politische Freiwilligenarbeit zu

leisten?

Ich setze mich für meine Überzeugungen ein
und bin froh, wenn ich etwas bewirken kann.

Allerdings ist ein derartiges gesellschaftliches
Engagement nicht mit einem tatsächlich
gemeinnützigen und gänzlich uneigennützigen
Einsatz gleichzusetzen, wie ihn etwa meine
Mutter erbringt, wenn sie freiwillig und unbezahlt

im Kinderspital arbeitet - oder wie viele
Leute ihn erbringen.

Auch in der politischen Arbeit geht es um
gesellschaftliche Fragen.

Ich habe eine Vorstellung, in welche Richtung
sich die Gesellschaft entwickeln sollte, und
versuche, diese umzusetzen. Dabei habe ich aber
nicht den Anspruch, nur meine Ideen seien die

richtigen. In einer Demokratie hat man die

Möglichkeit, an Entscheidungsprozessen
mitzuwirken. Ich empfinde das nicht nur als ein
Recht, sondern auch als eine Pflicht.

Deshalb haben Sie sich einst auch für die

Einführung einer modernisierten Form der
Landsgemeinde eingesetzt?

Damals ging es um die Frage, welche Form der
direkten Demokratie die Mitwirkung der
einzelnen Bürgerin, des einzelnen Bürgers am
ehesten fördert. Mein persönliches Ziel war es

immer, die Partizipation zu stärken - und damit
die persönliche Freiheit.

Was die einen als Stärkung der Freiheit empfinden,

erleben andere als Einschränkung.

Zur Freiheit gehört, dass man darüber diskutiert,

was Freiheit ist. Es geht immer um die
Fragen, ob Regeln und Gesetze die Freiheit ein¬

schränken oder zur Erhaltung der Freiheit nötig

sind. Uns Jungfreisinnigen geht es in erster
Linie um die Erhaltung der persönlichen Freiheit

und der Eigenverantwortung.

Dies kann aber auch zu einer eingeschränkten
Sichtweise führen.

Deshalb braucht es in der Politik den Diskurs.
Unsere Vorfahren haben für die Freiheit der

Meinungsäusserung gekämpft. Dieses Privileg
müssen wir nutzen. Aber nötig ist auch die
Bereitschaft, Kompromisse zu schliessen, denn
am Ende entscheidet die Mehrheit. Und das ist

zu akzeptieren.

Können Sie sich vorstellen, ein politisches Amt
zu übernehmen?

Ich weiss nicht, ob ich dazu geeignet wäre. In
der Privatwirtschaft ist man viel weniger aufdie

Meinung anderer angewiesen und hat kürzere
und deshalb schnellere Entscheidungswege.
Das liegt mir vermutlich mehr. Am ehesten
könnte ich mir deshalb ein politisches Engagement

noch auf Gemeindeebene vorstellen,
sind wir doch schliesslich alle daran interessiert,

dass sich das Dorf gesund weiterentwickeln

kann.

Die Gemeinden stehen heute unter Druck -
auch unter dem Druck zu fusionieren.

Genau mit diesen Fragen habe ich mich bereits
in meiner Maturaarbeit auseinandergesetzt.
Und dann wieder in meiner Bachelorarbeit.
Meiner Meinung nach macht eine Fusion dann
rational Sinn, wenn einerseits die Steuern für
die Bürger gesenkt und die Minimalleistungen
der Gemeinden - wieder - erbracht werden
können. Auf emotionaler Ebene sind Fusionen
ein anderes Thema. Jedes Dorf hat seine Eigenart.

Und Eigenarten zu erhalten, ist aus meiner
Sicht ebenfalls ein wichtiges politisches Ziel.





32 Freiwillig und uneigennützig

Bruder Ephrem Bucher
1944, Luzern

Provinzial der Schweizer Kapuziner
1978-1984 Lehrerfür Philosophie und Religion am Gymnasium Appenzell, 1984-2001 Rektor

Wer in einen Orden eintritt, muss mehr als nur
engagiert sein.

Man bindet sich dauerhaft, verspricht Armut,
Keuschheit und Gehorsam. Das bedeutet in
heutiger Sprache in erster Linie vollständige
Verfügbarkeit.

Sie werden eingesetzt, wo der Orden es für
richtig hält?

Einst trat ich in den Kapuzinerorden ein, ohne

zu wissen, was passiert, wo ich hingestellt
werde. Nach dem Studium der Theologie und
anschliessend der Philosophie hatte ich von
der Universität Heidelberg das Angebot, zu
bleiben. Aber der Orden entschied, dass in der
Schweiz jemand mit meiner Ausbildung benötigt

werde. Damals hätte ich das Kollegium
Stans vorgezogen. Stattdessen sandte man
mich nach Appenzell, das mir vollkommen
fremd war. Als Philosophielehrer fand ich mich
jedoch schnell zurecht. Aber schon bald wurde
entschieden, dass ich das Rektorat übernehmen

müsse. In diesem Amt blieb ich 17 Jahre,
bis man mich 2001 zum Provinzial der Schweizer

Kapuziner wählte. Drei Jahre später erfolgte
die Wahl zum Generalrat in Rom.

Man hat Sie aber jeweils schon gefragt?

Meine Antwort war: Ich gehe, wohin man mich
schickt.

Hatten Sie immer das Gefühl, am richtigen Ort
zu sein?

Im Ganzen gesehen ja. Die neuen Aufgaben
erschienen mir jeweils wie ein leeres Blatt, das zu
beschreiben ist. Ich nahm sie als Herausforderung

wahr. Das persönliche Engagement
entsteht, wenn man sich einlässt, eine Sache

anpackt.

Der Kapuzinerorden erlebt wohl schwierige
Zeiten?

Es fehlt an Nachwuchs. Einst waren wir rund
800 Kapuziner in der Schweiz. In den Klöstern
stand man sich fast auf den Füssen. Heute sind
wir nur noch rund 200. Dadurch haben die
älteren Brüder heute den Eindruck, sie würden
gebraucht, was sie motiviert. Aber wir sind
auch zu Umstellungen gezwungen, müssen

Schwerpunkte setzen. Unser Kloster in Luzern
z.B. wird gegenwärtig umgebaut. Ein Teil soll
weiterhin spirituelles Zentrum für die Umgebung

bleiben, einen Teil vermieten wir an
Menschen, welche die Nähe zum Kloster suchen.
Ein weiterer Teil wird so vermietet, dass Geld

generiert wird - wir müssen uns selber
finanzieren.

Ist das für Sie als Provinzial eine schwierige
Situation?

Psychologisch ist es nicht schwierig. Es herrscht

sogar eine gewisse Euphorie in der Provinz.
Aber man muss gute Ideen haben, um das zu
tun, was heute notwendig ist.

Das Klosterleben wirkt für viele Menschen
anziehend - wenn nur die lebenslange Verpflichtung

nicht wäre.

Deshalb haben wir eine neue Institution
geschaffen: «Bruder auf Zeit». Man kann also
zunächst für drei Jahre zu uns kommen, lebt dann
aber so wie wir und gibt das Einkommen in die
Klosterkasse. Möglich ist einmalig eine Verlängerung

um weitere drei Jahre. Nachher muss
man den Orden verlassen oder ganz eintreten.

Sie reagieren so auf die Bindungsangst in unserer
Gesellschaft.

Wer sich immer einen Ausweg offen hält, rennt
nie den Kopf ein, bekommt aber auch nicht
richtig Boden unter die Füsse.





34 Freiwillig und uneigennützig

Rosmarie Nüesch-Gautschi
1928, Teufen

Gründerin Grubenmann-Museum

Langjähriges Vorstandsmitglied und Obmann Heimatschutz Appenzell Ausserrhoden

Kulturpreisträgerin des Kantons Appenzell Ausserrhoden 2013

Viel ist über Sie geschrieben und gesagt worden,
über Ihr Engagement im Heimatschutz und für
die Teufner Grubenmänner. Wissen Sie selbst

eigentlich, warum Sie das alles einst angepackt
haben?

Wohl aus Zufall. Das meiste, was ich tat, kam
meinen Talenten entgegen. Ich bin ein
Augenmensch, habe einen Blick für Bauten und
Landschaft. Erziehung und Ausbildung verstärkten
dies.

Aber das meiste, was Sie unternahmen, hatte
einen gemeinnützigen Aspekt. Sie sind also nicht
bloss Ihren Talenten gefolgt.

Wer von einem Thema etwas versteht, ist
betroffen, wenn sich die Dinge in eine falsche

Richtung bewegen. So ging es mir, wenn schöne
historische Gebäude vernachlässigt wurden
oder neue Bauprojekte nicht befriedigten.
Auch das, was ich von zu Hause mitbekommen
habe, spielte eine Rolle. Die protestantische
Erziehung hat mir ein gewisses Verantwortungsgefühl

vermittelt. Mein Vater war im Geschäft
der Patron. Die Verantwortung für die
Angestellten, die er an den Tag legte, war prägend für
mich.

Was stand im Mittelpunkt dieser Erziehung?

Ging es um Selbstdisziplin?

Folgen musste ich schon. Aber ich war als Mädchen

auch sehr behütet, wurde gleichwohl
gefördert und konnte alles ausprobieren - auch
das, was in jener Zeit eigentlich den Buben
vorbehalten war. Ich durfte oft mit auf die Baustellen,

hatte mein eigenes Maurerwerkzeug. Auch
Zeichnen brachte mein Vater mir bei.

Ihr Engagement ging aber über das Übliche

hinaus. War auch der Ärger eine Triebkraft?

Ich hatte sehr früh den Auftrag, für die
Kunstdenkmäler-Bände Zeichnungen anzufertigen.

Dabei sah ich auch oft Dinge, die Hilfe und
Aufmerksamkeit brauchten. Das war der Grund,
weshalb ich im Heimatschutz aktiv wurde.

Wie ist es Ihnen gelungen, Einfluss zu nehmen?

Indem ich in Gesprächen versuchte, den Leuten

die Augen zu öffnen. Vielfach kam es

dadurch zu besseren Lösungen. Das motivierte
mich dann zusätzlich. Ich sah, dass es etwas

bringt, wenn man sich engagiert. Das hat mich
sehr befriedigt. Oft waren Bauherren und
Handwerker, die ich beraten und mit denen ich
manchmal auch gestritten habe, mir später
wohlgesinnt und räumten unumwunden ein,
dass es zu einer besseren Lösung gekommen
sei. Mancher Bauer, der mich zunächst
beinahe mit dem Hund vom Hof jagen wollte, lud
mich später zum Kaffee ein.

Gut streiten können - das ist wohl auch ein

wichtiges Talent?

Ich finde wohl manchmal den richtigen Ton.

Sie blieben immer gewissermassen
protestantisch-nüchtern.

Von aussen gesehen sind wir ja heutzutage
nicht mehr so aktive Christen. Aber das
protestantische Element ist doch prägend. Das fällt
einem besonders auf, wenn man in einer
Gegend aufgewachsen ist, in der beide Bekenntnisse

verbreitet sind. Es ist gar nicht so einfach,
den Unterschied in Worte zu fassen. Als Protestanten

waren wir vielleicht etwas freier, weniger
abhängig vom Pfarrer. Der Unterschied spiegelt

sich auch im Baulichen. Man vergleiche
einmal Gais und Appenzell: Gais, wenn es

gepflegt ist, wirkt zurückhaltend, vornehm, fast

ein wenig langweilig. Appenzell dagegen ist
bunt, lebendig, ein typischer Kurort, mit der

dazugehörigen Betriebsamkeit.





36 Freiwillig und uneigennützig

Franz Fässler
1963, Appenzell

Metzgermeister
Präsident Kolpingfamilie AppenzellGrossrat

Sie sind politisch engagiert, waren Bezirksrat,
sind heute noch Grossrat. Aktiv waren Sie früher
auch in der Feuerwehr, präsidierten den

Metzgermeisterverband und den Gewerbeverband

Appenzell. Und seit 2011 sind Sie Präsident der

Kolpingfamilie Appenzell. Hat dies alles Platz

neben Ihrem beruflichen Engagement?

Man findet immer Zeit dafür, wenn man will.
Für mich ist es ein Ausgleich zum Beruf, eine

Horizonterweiterung.

Die Bereitschaft, sich langfristig in der Politik

oder in Vereinen zu binden, nimmt allgemein ab.

Das spüren wir auch in Appenzell. Für mich
persönlich ist ein solches Engagement aber
eine Bereicherung. Ich bin gern unter Leuten -
auch unter ganz anderen Leuten, als ich sie im
Berufsalltag treffe. Und ich rede gerne über
andere Themen. In der Politik und im Gesellenverein

komme ich mit Fragen in Berührung,
um die ich mich sonst nicht zu kümmern hätte.
Miteinander reden und lachen - wenn das

nicht wäre, würde mir mit der Zeit die Decke
auf den Kopf fallen.

Der Gesellenverein - wie Sie die Kolpingfamilie
auch nennen - ist in vielen Bereichen aktiv,
religiös, gesellschaftlich, kulturell. Sie als Präsident

halten die Fäden zusammen?

Ich bin die Anlaufstelle. Allerdings haben wir
den Vorstand so organisiert, dass die Aufgaben
verteilt sind. Ich führe gern und freue mich,
wenn es uns gelingt, ein attraktives Programm
zusammenzustellen, das allen etwas bietet.

Was heisst für Sie führen?

Ich will wissen, was läuft, will aber nicht die

ganze Arbeit alleine machen. Wenn man die

Belastung aufverschiedene Schultern verteilen
und für alle in Grenzen halten kann, sind alle
motiviert.

Mit der Kolpingfamilie vertreten Sie Werte, die

in der Konsumgesellschaft in den Hintergrund
gerückt sind.

Früher hatte der Gesellenverein eine andere
Funktion als heute. Adolph Kolping, der vor 200

Jahren geboren wurde, war ein sozial engagierter

katholischer Priester. Er holte einst die
Wandergesellen von der Strasse, bot ihnen für wenig

Geld ein Dach über dem Kopf, vermittelte
ihnen Bildung, formte sie sozusagen zu einer
Familie. Es ist eine Art von sozialem Netzwerk,
welches er damals aufbaute und das heute
weltweit in mehr als 60 Ländern aktiv ist. Heute
haben die Leute ganz andere Bedürfnisse. Die
meisten können sich ihr Feierabendbier
problemlos leisten. Aber im Hinterkopf haben wir
natürlich immer noch unser Ziel: das Gesellige
und den Zusammenhalt zu pflegen.

Zu Ihrem persönlichen Engagement: wissen Sie,

warum Sie das machen, was Sie machen?

Ich glaube, dass man in der Gesellschaft

Verantwortung tragen muss. Sie funktioniert nur,
wenn alle ihren Beitrag leisten. Für mich ist es

eine Herausforderung, den Gesellenverein zu
führen in einer Zeit abnehmenden Engagements.

Ich will etwas Gegensteuer geben.
Adolph Kolping war ein Zeitgenosse und
Gegenspieler von Karl Marx. Er reagierte auf die

gleichen Missstände, die auch Marx empörten,
empfahl aber ganz andere Lösungswege, die
das Religiöse und Soziale miteinschliessen. Ich
glaube, er war seiner Zeit weit voraus. Für mich
ist er in gewisserWeise ein Vorbild, oft überlege
ich, wie er gehandelt hätte, und versuche dann,
es ihm gleichzutun.





38 Freiwillig und uneigennützig

Susanne Sonderegger
1960, Speicher

Schulische Heilpädagogin
Unterwegsfür Menschenrechte mit Peace Watch Switzerland (Weltkirchenrat, Heks)

Sie waren drei Monate als Menschenrechts-
beobachterin in einem palästinensischen Dorf im

Westjordan I and im Einsatz - ganz ohne Bezah-

lung.

Man kommt dennoch reicher zurück von
einem derartigen Engagement - reich an
Erfahrungen, Eindrücken und Begegnungen. Das
erfuhr ich schon als Teenager. Nach dem Militärputsch

1973 in Chile kamen Flüchtlinge in die
Schweiz. Sie waren verstört und eingeschüchtert.

Wir wollten helfen, versuchten sie mit
Weihnachtsliedern aus ihrer Heimat aufzuheitern.

Allerdings erkannten sie diese gar nicht;
wir spielten sie viel zu langsam und schleppend.

Erst nach und nach lernten wir, wie
südamerikanische Lieder klingen müssen:
rhythmisch und schwungvoll.

Ein Einsatz mitten im israelisch-palästinensischen
Konflikt ist aber viel schwieriger und sicher nicht

ganz ohne Risiko.

Mein Motiv aber ist das gleiche: Ich bin privilegiert.

Mir geht es gut im Leben. Ich will deshalb
einen Beitrag für jene leisten, die nicht so viel
Glück haben. Wenn man in der Schweiz
aufwächst, ist es aus meiner Sicht zudem wichtig,
dass man andere Lebensweisen kennen lernt.
Als ich in Kontakt mit den chilenischen Flüchtlingen

kam und später dann eine Zeit lang in
einem Kinderdorf in Brasilien arbeitete, war
die Gesellschaft in der Schweiz noch sehr rigid.

Was heisst das?

Man hat dazu geneigt, alles abzulehnen, was
anders war, als man es kannte.

Die gegenseitige Ablehnung prägt vermutlich
auch den israelisch-palästinensischen Konflikt?

In der Tat. So, wie die Palästinenser behandelt
werden, kann es keinen Frieden geben. Das
Resultat ist nur eine weitere Radikalisierung. Und

so, wie sich radikalisierte Araber verhalten,
führt das zu einer weiteren Verhärtung auf
israelischer Seite. Ich glaube, dass die israelische
Gesellschaft durch den Konflikt in ihrem
Innersten Schaden nimmt. Oft habe ich die jungen

israelischen Soldaten beobachtet, noch
fast Kinder, sensible junge Männer und auch

einige Frauen, die mit Waffen im Feindesland
stehen. Viel zu früh prägt die Gewalt, die sie

ausüben und der sie ausgesetzt sind, ihr Denken

und ihre Haltung.

Man neigt dazu, Partei zu ergreifen. Man ist

entweder für oder gegen Israel.

Ich wurde schon als Antisemitin beschimpft,
wenn ich öffentlich meine Erlebnisse und
Erfahrungen schilderte. Manche Christen stellen
sich vorbehaltlos hinter Israel. Aber ich bin
keine Antisemitin. Der Holocaust darf sich nie
mehr wiederholen. Das steckt auch tief im Be-

wusstsein der Israeli.

Es ist ein Konflikt, in dem vielfach absolute

Positionen vertreten werden.

Zwei Völker beanspruchen ein Land. Eigentlich
wären sie deshalb auf Zusammenarbeit und
Dialog angewiesen. Aber radikale Positionen
sind populär. Was mir besonders aufgefallen
ist: In der arabischen Gesellschaft sind die
Frauen zwar äusserst wach und politisch
interessiert, aber sie haben kaum Rechte in der
Öffentlichkeit. Ganz ähnlich ist es in der orthodoxen

jüdischen Gesellschaft. Dennoch setzen
sich viele Frauen für Menschenrechte und
Frieden ein. Beispielsweise die israelischen
Frauen von Machsom Watch, die an den
Übergängen zu den Palästinensergebieten stehen
und auf die Einhaltung der Menschenrechte
durch die Armee achten.





40 Freiwillig und uneigennützig

Agathe Nisple
1955, Appenzell

Kunsthistorikerin und Kunstvermittlerin

Zeitgenössische Kunst und appenzellische
Tradition - Sie haben zu deren Versöhnung
beigetragen.

Wenn dem so ist, dann nicht, weil ich es mir als

strategisches Ziel vorgenommen habe. Die
Beschäftigung mit Kunst ist für mich lebensnotwendig.

Ebenfalls wichtig ist in meinem Leben

Appenzell, von dem ich nie länger als drei
Wochen weg war. Schon im Alter von zwanzig Jahren

zeichnete es sich ab, dass ich meine Zeit
hier verbringen würde.

Sie übernahmen 1987 in St. Gallen eine Galerie,
aber Ihr Herz schlug immer in Appenzell?

Erst durch die Galerietätigkeit konnte ich mir
ein Beziehungsnetz aufbauen und kam in
persönlichen Kontakt mit Kunstschaffenden.
Appenzell war damals kulturell besetzt durch die
Tradition. Daneben gab es noch die Kunst von
Vater und Sohn Liner. Mit Gleichgesinnten
fand ich, dass eine Ausweitung des Blicks nötig
sei.

Wollten Sie das kulturelle Klima ändern?

Uns beschäftigte die Frage: Wieso ist es so, wie
es ist? So lähmend eng? Das erste Ausstellungsprojekt

der IG «Art & Appenzell» trug deshalb
den Titel: «Von der Notwendigkeit der Kunst.»

Anfänglich wurde gespottet. Auch in der Regierung

herrschte Skepsis. Eines der Rahmenprojekte

trug den Titel «Äpfoch - Kunscht». Ziel
war es, die kulturelle Situation zu verstehen.

Es war schon eine Art von Pionierarbeit, die Sie

in den 1990er-Jahren geleistet haben. Sie führen

gerne unterschiedliche Denkweisen zusammen.

Ich habe grossen Respekt vor dem, was man
landläufig als Tradition bezeichnet. Sie ist das

Resultat eines während Jahrhunderten gepflegten

kulturellen Austausches über Grenzen
hinweg. Der sich selbst genügende Traditionalis¬

mus wurde erst in den Jahren des wachsenden
Wohlstands nach 1960 sozusagen erfunden -
eine seltsame, beengende Entwicklung, die wie
eine Käseglocke wirkte. Sie erfasste nicht nur
Appenzell, sondern die ganze Schweiz. Deshalb

auch der Titel eines Buches von Paul Ni-
zon: «Diskurs in der Enge.»

Was treibt Sie an, immer wieder neue Künstlerinnen

und Künstler zu entdecken?

Der Gwonder. Mich interessiert das Vergangene,

derWeg, den wir gekommen sind; ebenso
bin ich neugierig auf das, was die Gegenwart
bereithält. Die Zusammenarbeit mit
Kunstschaffenden ist bereichernd.

Suchen Sie also den Dialog?

Ich selbst kann nur im Dialog produzieren und
kreativ sein. Die Kunst ist eine Art von Katalysator

für den Austausch. Sie erschöpft sich nie,
wird immer noch interessanter, je länger man
sich mit ihr befasst.

Sie sind auch gerne Gastgeberin, führen eine Art
von «Salon».

Eine Schulfreundin, die heute als Klosterfrau
lebt, entwickelte für mich einst diese Vision.
Damals konnte ich mir darunter nichts vorstellen.

Aber ich bringe gerne unterschiedliche
Menschen zusammen, habe gern ein offenes
Haus.

Und das einst fehlende Frauenstimmrecht?

Ich bin keine politische Kämpferin, wollte
einfach herausfinden, weshalb es so schwierig war,
darüber auch nur zu reden. Die letzten Gründe
werden sich uns wohl nie erschliessen, aber ich
denke, dass auch unreflektierte Ängste eine
Rolle spielten. Die Entwicklung nach der

erzwungenen Einführung zeigt, dass es längst
überfällig war.





42 Freiwillig und uneigennützig

Markus Gmür
1955, Rehetobel

Leiter Pro Senectute Appenzell Ausserrhoden
2011 Masterarbeit zum Thema bezahlte Freiwilligenarbeit an der Universität Fribourg

Besteht eine klare Grenze zwischen bezahlter
Arbeit und sogenannter Freiwilligenarbeit?

Klar ist nur, dass es keine klare Grenze gibt.
Verrichtet bezahlte Arbeit, wer ein Sitzungsgeld
oder eine Jahrespauschale erhält? Oder leistet
Freiwilligenarbeit, wer für einen Stundenlohn
von unter zehn Franken eine gemeinnützige
Aufgabe erfüllt?

Laut Benevol Schweiz, der Dachorganisation der
Fach- und Vermittlungsstellen für Freiwilligenarbeit,

wird diese unentgeltlich und zeitlich
befristet geleistet.

Das ist richtig. Aber rund 30 Prozent der
Organisationen, die auf Freiwilligenarbeit angewiesen

sind, bezahlen mehr als nur Spesen, das ist
die Realität.

Geht man aber nicht davon aus, dass

Freiwilligenarbeit aus anderen als finanziellen Gründen

geleistet wird?

Das ist sicher so. Frühere Untersuchungen lassen

sogar den Schluss zu, dass die Motivation
durch die finanzielle Entschädigung reduziert
wird. Allerdings sind das tendenziell ältere
Untersuchungen, oft im studentischen Milieu. Ich
habe persönlich eher den Eindruck, dass es nötig

ist, für professionelle Arbeit ein kleines Entgelt

als Wertschätzung zu entrichten - auch

wenn es sich um Freiwilligenarbeit handelt.

Hat die Bereitschaft, Freiwilligenarbeit zu leisten,

abgenommen?

Es ist schwieriger als noch vor zehn Jahren,
Leute zu finden, die freiwillig und ohne Bezahlung

eine Aufgabe übernehmen - vor allem,
wenn es um ein langfristiges Engagement geht.
Beispielsweise in der Politik: Immer mehr
kleinere Gemeinden haben Mühe, Kandidatinnen
und Kandidaten für den Gemeinderat zu
finden. Das hat auch mit anderen gesellschaftli¬

chen Veränderungen zu tun: Wer heute ein
solches Amt bekleidet, spürt wenig davon, dass es

ein Ehrenamt ist, sondern steht häufig in der
Kritik.

Wer pensioniert wird, ist heute häufig noch
gesund und fit und könnte gut Freiwilligenarbeit
leisten.

Aber gerade in der Rentnergeneration hat die
Bereitschaft dafür abgenommen. Ich höre in
Gesprächen oft, dass man nach der Pensionierung

zunächst etwas Luft haben möchte und
sich nicht schon wieder verpflichten will.

Man weicht langfristigen Verpflichtungen aus?

Für einmalige und kurzfristige Einsätze findet
man leichter jemanden. Und auch dann, wenn
es sich offensichtlich um einen Notfall handelt,
ist die Hilfsbereitschaft nach wie vor gross. Man
scheut aber die Übernahme langfristiger
Verpflichtungen und die Verantwortung, die damit
verbunden ist.

Immerhin beschäftigt Ihre Organisation, die Pro

Senectute Appenzell Ausserrhoden, rund 180

freiwillige Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter.
Kennen Sie deren Motive?

Oft höre ich Aussagen in der Art: «Ich hatte ein

gutes Leben und möchte etwas von dem Guten,
das ich erfahren durfte, weitergeben.» Die
Dankbarkeit ist also ein wichtiges Motiv.
Ebenso der Sinn, der in der Freiwilligenarbeit
liegt: Man wird gebraucht, und das tut einem
gut. Die freiwillig Arbeitenden wissen auch: Sie

erhalten zwar keinen grossen Lohn, aber sie

finden soziale Kontakte. Auch das ist in einem
gewissen Sinn ein Gegenwert.




	Die zweite Tischrunde

