
Zeitschrift: Appenzellische Jahrbücher

Herausgeber: Appenzellische Gemeinnützige Gesellschaft

Band: 139 (2012)

Artikel: Patriotismus im 21. Jahrhundert?

Autor: Krugmann, Malte C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-513299

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-513299
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


62 Bürgerinnen und Bürger in der Res publica

Patriotismus im 21. Jahrhundert?

Malte C. Krugmann

«Patriotismus» und «Patriot» sind umstrittene Begriffe, in
Deutschland sind sie vor allem auch historisch belastet. Spätestens

nach dem Zivilisationsbruch durch den Nationalsozialismus

waren sie für lange Zeit tabuisiert, wurde Patriotismus mit
einer aggressiv-nationalistischen Machtpolitik identifiziert. Um
so überraschender muss es aus heutiger Sicht erscheinen, dass

Dolf Sternberger bereits 1947 wieder vom lebendigen Vaterland
sprach1 - jener Dolf Sternberger, der dann 1979 den Begriff des

«Verfassungspatriotismus» einführte, der sich spätestens
Anfang der 1990er-Jahre als Konsensbegriff für die liberale
Öffentlichkeit in Deutschland etablierte. Als Loyalität gegenüber den
Verfahren demokratischer Willensbildung und den im Grundgesetz

verbrieften Menschen- und Bürgerrechten gilt der
Verfassungspatriotismus, insbesondere wie er letztlich von Jürgen
Habermas formuliert wurde2, bis heute als konsensstiftend für
das nationale Selbstverständnis, zumal er auch eine Perspektive
für den Weg Deutschlands zur offenen Republik und damit zu
einer Menschenrechtsnormen entsprechenden Einwande-

rungs- und Migrationspolitik eröffnet.

Ein schwieriger Begriff

Dennoch bleiben «Patriotismus» und «Patriot» unter Verdacht
und wird über ihren politischen Bedeutungsgehalt gestritten -
auf der Strasse, in der politischen Öffentlichkeit und in der
Wissenschaft. Rechtslastige bis rechtsradikale Populisten und
Demagogen benutzen das Etikett «Patriotismus», um Verunsicherungen

und Ängste der Menschen für ihre politischen Ziele zu
instrumentalisieren. Während sich nicht wenige auf der anderen

Seite des politischen Spektrums hierdurch in der Einschätzung

bestätigt sehen, dass Patriotismus immer schon gleichbedeutend

mit einem dumpfen nationalistischen Weltbild gewesen

ist, veröffentlichen andere Publikationen mit beispielsweise
Titeln wie Patriotismus. Ein linkes Plädoyer oder Patriotismus -
mehr als ein Gefühl.3 Der «Pop- und Party-Patriotismus» (Neue
Zürcher Zeitung) der WM 2006 in Deutschland wurde von der

allgemeinen Publizistik zunächst zwar etwas ungläubig
beobachtet, letztlich aber ganz überwiegend als neuer «unverkrampfter

Patriotismus» begrüsst. Kritische Stimmen gab es nur
wenige. Kein Jahr später wurden anlässlich des Erscheinens der
neuesten Erhebungen zum Rechtsextremismus des
Sozialwissenschaftlers Wilhelm Heitmeyer Nationalismus, Chauvinis-

1 Dolf Sternberger. Begriff des

Vaterlandes. In. Die Wandlung 2/6
(1947), S.367-379.

2 Jürgen Habermas. Staatsbürgerschaft

und nationale Identität
(1990). In. Ders.. Faktizitat und
Geltung. Beitrage zur Diskurstheorie
des Rechts und des demokratischen

Rechtsstaates. Frankfurt/M
1992, S. 632-660.

3 Robert Habeck. Patriotismus. Em
lmkes Plädoyer. Gütersloh/München

2010. Der Autor ist Grunen-
Chef m Schleswig-Holstein und
gehört seit kurzem der neuen
Landesregierung an. - Matthias Greffrath.
Patriotismus - mehr als ein Gefühl.
Deutschlandfunk, 3.10.2006. Der
Autor gehört der SPD-Grundwerte-
kommission an und ist Mitglied
des Wissenschafüichen Beirats von
attac.



Bürgerinnen und Bürger in der Res publica 63

4 Süddeutsche Zeitung, 14.7.2007.

5 So Eckhard Fuhr: Was ist des
Deutschen Vaterland? In: Aus Politik

und Zeitgeschichte 1-2/2007
(2.1.2007), S.7.

6 Maurizio Viroli: For Love of
Country: An Essay on Patriotism
and Nationalism. Oxford 1997.

Bernard Yack: The Myth of the Civic
Nation. In: Critical Review 10/2
(1996), S. 193-212. Ders.: Can
Patriotism Save Us from Nationalism?
Rejoinder to Viroli. In: Critical
Review 12/1-2 (1998), S. 203-206.

mus, Ausländerfeindlichkeit und Patriotismus in einen Topf
gesteckt. «Die Mär vom guten Patrioten» titelte die Süddeutsche

Zeitung hierzu4, als hätte es die WM-Diskussion und die
Quintessenz aus ihr, dass der Patriotismus sich wieder einen Platz unter

den politischen Leitbegriffen und Tugenden in Deutschland
erobert habe5, nicht gegeben. Aber dies ist keineswegs allein ein
deutsches Phänomen, auch beispielsweise in der internationalen

sozialwissenschaftlichen Diskussion stehen sich beide
Positionen gegenüber: In modernen Republiken habe sich der
Patriotismus als Gegengift gegen nationalistische Strömungen
erwiesen, so z. B. das Argument auf der einen Seite, während auf
der anderen der Patriotismus gemeinsam mit dem Nationalismus

für innergesellschaftliche Ab- und Ausgrenzungsprozesse
sowie aggressives aussenpolitisches Dominanzstreben
verantwortlich gemacht wird.6

Diese Situation ist Grund genug für Vereine, Organisationen,
Patriotische Gesellschaften, die sich gerade in Deutschland und
der Schweiz oft seit über hundert fahren und länger praktisch
für die politische und soziale Entwicklung im Interesse der

Emanzipation der Menschen, des Gemeinwohls und einer
republikanisch-demokratischen Ordnung engagieren und sich

entsprechend als patriotisch verstehen, sich ihres
Selbstverständnisses zu vergewissern. Das Patriotische ist in diesen
Organisationen meistens so selbstverständlich, dass ihre Mitglieder
nichts Ehrenrühriges an ihm empfinden. Konfrontiert mit der
Kritik, «patriotisch» sei doch eine Kampfparole der Neonazi-
Szene, reagiert man daher meistens irritiert und ratlos. Der Weg
heraus aus dieser Defensive und hin zu «patriotischen Perspektiven»

führt notwendig über die kritische Selbstvergewisserung
der eigenen Herkunft und die Reflexion des gewachsenen
Selbstverständnisses.

Die Bedeutungsgehalte von Patriotismus unterliegen dem
historischen Wandel und waren zu verschiedenen Zeiten ganz
unterschiedlich ausgeprägt. Die Funktionen des Patriotismus
haben sich aber nicht nur in Abhängigkeit von sozialen und
politischen Entwicklungen verändert, sondern sind auch in starkem

Mass abhängig von nationalen Faktoren: Der Charakter des

Patriotismus hat nahezu in allen europäischen Ländern eine

eigene spezifische Ausprägung und ist in keinen zwei Ländern
gleich. Ausserhalb Europas verhält es sich nicht anders. Im
Folgenden kann und soll weder aufdie gesamte nahezu 300-jährige
Geschichte des neuzeitlichen europäischen Patriotismus-Begriffs

noch auf die unterschiedlichen nationalen «Patriotismen»
eingegangen werden. Die Rekonstruktion der historischen Wurzeln

der aufklärerisch-patriotischen Tradition konzentriert sich
aus naheliegenden Gründen zeitlich auf das 18. lahrhundert
und national auf Deutschland (Deutsches Reich) und die



64 Bürgerinnen und Bürger in der Res publica

Schweiz, in denen es bei aller Unterschiedlichkeit gewisse
Parallelen der patriotischen Bewegungen gegeben hat.

Die Wurzeln des neuzeitlichen Patriotismus

Der neuzeitliche Begriff des Patriotismus entstand im frühen
18. Jahrhundert als eigenständiges Konzept, noch bevor sich ein
Nationalismus herausgebildet hatte. In seiner ursprünglichen
Bedeutung enthielt er nichts von einer aggressiven und sich aus
einem Überlegenheitsgefühl speisenden Abgrenzung eines Volkes,

einer Nation gegenüber anderen. Im Deutschen tauchte
das Wort «Patriot» erstmals im späten 16. Jahrhundert auf und
war den Gebildeten der frühen Aufklärungszeit geläufig. Es ist
abgeleitet vom französischen patriote, das «Vaterlandsfreund»
bedeutet, und vom mittelalterlich lateinischen patriota, das

einen «Einheimischen» oder «Landsmann»7 bezeichnet. In dem
mit Abstand umfangreichsten enzyklopädischen Werk, das in
Europa während des 18. Jahrhunderts entstanden ist, in Zedlers
Universallexikon, wird der Patriot 1740 als «ein rechtschaffene [r]

Landes-Freund, ein Mann, der Land und Leuten treu und redlich

vorstehet, und sich die allgemeine Wohlfahrt zu Herzen
gehen lässet», beschrieben.8 Diese Definition knüpft an die
Ursprungsbedeutung an, geht jedoch über sie hinaus und reflektiert

bereits die in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts verbreitete

Verwendung des Begriffs «Patriot». In einem zweiten Eintrag

verzeichnet das Universallexikon das Wort als «Titel
Moralischer und Satyrischer Abhandlungen, von welchen zu Hamburg

in den Jahren 1724,1725 und 1726 wöchentlich ein Blat [...]
heraus gekommen sind», und wertet diese als «herrliche
Monats-Schrift».9

Der Patriot ist eine der ersten Moralischen Wochenzeitschriften

mit aufklärerischen Zielen aufdem europäischen Kontinent.
Sie ist in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts zugleich eine der

erfolgreichsten ihrer Art und findet Verbreitung weit über Hamburgs

Stadtmauern hinaus in ganz Europa.10 Nach ihrem Vorbild

entstehen zahlreiche periodische Publikationen in Deutschland

und anderen europäischen Ländern, die sich in ähnlicher
Weise der Verbreitung und Propagierung patriotischer Tugenden

verschreiben. So sehr die, insbesondere frühe, Herausgabe
des Hamburger Patrioten auch spezifisch lokalen Bedingungen
geschuldet ist,11 so ist sie doch in erheblichem Mass Teil und
Ausdruck eines mindestens in den «gesitteten Ständen» Europas

verbreiteten aufklärerisch-moralischen Engagements. In
seinem Kern kann das Programm des Hamburger Patrioten als

repräsentativ für die Zeit betrachtet werden.
«Patrioten müssen wir alle seyn», heisst es gleich in der vierten

Ausgabe über die selbst gesteckten Ziele und Aufgaben.
«Patriot sey ein Mensch, dem es um das Beste seines Vaterlandes

7 Jakob Grimm u.Wilhelm Grimm.
Deutsches Wörterbuch. Bd. 13.

Leipzig 1889, Sp. 1504,67. Als Beispiel

fur die erste Bedeutung wird
im Grimmschen Worterbuch ein
Vers von Johann Peter Uz (1720-
1796) angeführt, «der groszte Staat

ist schwach, der ungezählte heere,
doch keine patnoten hat.», fur die
zweite Bedeutung wird ein Zitat
von Johann Micraelius (1597-1658)
gegeben, m das Konsilium «kann
niemand als eingesessene patnoten

angenommen werden.»

8 Johann Heinrich Zedier. Grosses

vollständiges Universal-Lexikon
aller Wissenschaften und Künste
(1732-1754). Bd. 26. Leipzig und
Halle 1740, Sp. 1393. URL. www.
muenchener-digitalisierungszent-
rum.de (Abfrage vom 8.8.2012).

9 Ebd. In einem weiteren Eintrag
zum Wort «Patriot» wird ausserdem

The Britush Patriot angeführt.
«PATRIOT (THE BRITTISH) ein
Moralisches Wochen-Blat, so zu
London 1731 semen Anfang
genommen hat.» Ebd., Sp. 1394.

10 In den ersten neun Monaten
ihres Erscheinens steigt die Auflage
der Wochenschrift von 400 auf 5000

Exemplare. Alle drei Jahrgange werden

m vollem Umfang m der Zeit
bis 1765 viermal m Buchform
nachgedruckt (1728/29, 1737/38, 1746

und 1765). Vgl. Jürgen Rathje.
Geschichte, Wesen und Offentiich-
keitswirkung der Patriotischen
Gesellschaft von 1724 m Hamburg. In.
RudolfVierhaus (Hrsg.). Deutsche
Patriotische und Gemeinnützige
Gesellschaften. Munchen/Wolfen-
buttel 1980, S.55, Anm. 18 f.

11 Zu den spezifisch gesellschaftlichen,

sozialen und ökonomischen
Verhaltnissen m Hamburg m der
ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts
siehe Franklin Kopitzsch. Grundzuge

einer Sozialgeschichte der
Aufklarung m Hamburg und Altona,
2. erg. Aufl. Hamburg 1990, S. 135-
215.



Bürgerinnen und Bürger in der Res publica 65

12 Michael Richey und Barthold
Heinrich Brockes (Hrsg.): Der
Patriot: Erstes Jahr. Neue und verb.

Ausg. mit vollständigem Register.
3. Aufl. Hamburg 1747 [Erstausgabe
1724], St.4, S.29.

13 Alle ebd., St. 4, S.30f.

14 Ebd., St. 1, S. 7f.

ein rechter Ernst ist, der seinen Gott recht erkennet, das Predigt-
Amt ehret, Wahrheit und Ordnung liebet, die Obrigkeit fürchtet,
und dem gemeinen Wesen redlich zu dienen geflissen ist, auch

zu dem Ende nicht allein selbst ein Patriot zu seyn, sondern
zugleich, so viel an ihm ist, Patrioten zu machen, das ist, andere zu
denen Pflichten, die sie Gott und dem Vaterlande schuldig sind,
anzuweisen, suchet [,..].»12 Offenkundig in dem Selbstbewusst-

sein, selber ein Patriot und als solcher zur Mündigkeit berufen
und Vorbild für andere zu sein, richtet sich der Autor an seine

Mitbürger mit dem Appell, es ihm gleich zu tun, indem auch sie

sich in ihrer praktischen Lebensführung von Vernunft und
Tugend leiten lassen, dem Gemeinwesen zu dessen allgemeiner
Wohlfahrt und der Verbesserung der bürgerlichen Ordnung
dienen, anderen durch dieses patriotische Handeln ein Beispiel
geben und so dazu beitragen, dass sich die Zahl der Patrioten
ständig vergrössert. Der Autor versteht sich ausdrücklich als

«christlicher Patriot»: Christliche Überzeugungen und «eine

kluge[,] aus der gesunden Vernunft fliessende Sitten-Lehre»
gehören für ihn zusammen. Seine Aufgabe sieht er jedoch allein in
dieser «patriotischen Sittenlehre», der es um Bürgertugenden
und das Wohl und Wehe «einer ganzen Republik» geht, für das

es nicht nur «frommer, sondern zugleich kluger und gescheidter
Bürger», eben Patrioten, bedarf.13 Sie handeln weder aus Eigennutz

noch Ruhmsucht, machen kein Aufhebens von ihrer
Tugendhaftigkeit und sind aufgeklärt, vorurteilsfrei und unabhängig

in ihrem Denken. Freilich bedürfte es keiner patriotischen
Sittenlehre in aufklärerisch-erzieherischer Absicht, wenn nicht
viele Mitbürger noch weit entfernt von patriotischer Tugendhaftigkeit

wären und statt dessen «eingewurzelte Irrthümer,
Mißbräuche und üble Gewohnheiten»14 ihre praktische Lebensführung

bestimmten. Ebenso sieht der Autor des Patrioten zahlreiche

Missstände und Fehlentwicklungen innerhalb des Gemeinwesens

und kritisiert die bestehenden gesellschaftlichen
Zustände, ohne freilich damit die bürgerliche Ordnung in Frage
stellen zu wollen.

Im weiteren Verlauf des 18. Jahrhunderts dominiert der
Begriff «Patriot» in vielen Ländern Europas nicht nur die
geistigkulturelle, sondern auch die gesellschafts- und wirtschaftspolitische

Diskussion. «Patriot» und «Patriotismus» werden zum
Leitbild, zur Verpflichtung der politischen Aufklärung. Seine

Tugenden verpflichten den Patrioten angesichts von Mitbürgern
und Verhältnissen, die nicht so sind, wie sie sein sollen,
reformerisch eindeutig tätig zu werden: Aus den Appellen der Frühzeit

wird zunehmend praktisches Handeln. Volksaufklärer,
Pädagogen und Philanthropen popularisieren die patriotischen
Tugenden in dem Bemühen, gerade auch den «mittleren und
gemeinen Mann» zu erziehen und seine praktische Lebensfüh-



66 Bürgerinnen und Bürger in der Res publica

rung zu bessern. Sie erhalten unmittelbare Unterstützung durch
die Bewegung der patriotischen Gesellschaften, denen sie häufig

selber angehören. Auch diese engagieren sich in der Volksaufklärung

und Volkserziehung, sie befördern aber vor allem auch
«Patriotismus, Industrie und nützliche Thätigkeiten» durch
konkrete praktische Reformmassnahmen wie die Einrichtung von
Elementarschulen, Waisenhäusern, Armenanstalten, «Erspa-
rungskassen» oder auch die Einführung neuer Methoden in der
Landwirtschaft, von Pockenimpfungen, Blitzableitern und
Strassenbeleuchtung. Absicht und Zweck all dieser und ähnlicher

Massnahmen ebenso wie der Verbreitung von Bildung und
Wissen sind die Verbesserung der gesellschaftlichen Verhältnisse

und die Beförderung allgemeinen Wohlstands. Getragen
von der Überzeugung immer fortgehender Vervollkommnung
der Menschheit gilt das Handeln dem bonum commune: Das
Ziel der Patrioten ist die «allgemeine, gemeinschaftliche äußerliche

Glückseligkeit», die der «gemeinschaftliche Endzweck der

Verbindung der großen bürgerlichen Gesellschaft» ist, wie der

Hamburger Gymnasialprofessor Johann Moritz Heinrich Geri-
cke 1782 formuliert.15 Und auf die Frage, worin denn diese
«äußerliche gemeinschaftliche Glückseligkeit» besteht, hat Gericke
eine klare Antwort parat: «Der Zustand des Staats, wenn es ihm
wohl gehet.»16

In der Wahl der Mittel, die Glückseligkeit menschlicher
Gesellschaft zu erreichen, und im Verständnis der Pflichten des

Einzelnen gegenüber dem Gemeinwesen unterscheiden sich

Völksaufklärung und praktische Reformaktivitäten zunächst.17

Um «Verstand und Tugend in die Welt zu bringen» (Christian
Wolf) setzen die frühen Volksaufklärer auf Bildung, Belehrung,
Erziehung und gelegentlich auch Disziplinierung. Das nach
ihrem Verständnis in Unmündigkeit lebende «Volk» muss zu
Mündigkeit und sittlicher Lebensführung gebracht, notfalls
auch gezwungen werden, damit es seine notwendige Pflicht
gegenüber der Aufgabe der Gesellschaft - die Erlangung der
Glückseligkeit - erfüllen kann. In ethischer Hinsicht rangiert hier das

Wohl der Gesellschaft, des Staats vor dem des Einzelnen. Den
gemeinnützig-ökonomischen Reformern geht es dagegen mehr
um die Autonomie und Selbsttätigkeit des Einzelnen. Für sie

sind Freiheit, ungehinderte Entfaltung und freier Wille des
Einzelnen entscheidend. Durch die Stimulierung des Selbstinteresses

versprechen sie sich nicht nur eine wirkungsvolle Einübung
von Tugenden wie Ordnung, Sparsamkeit und Gewerbefleiss,
sondern auch die Herausbildung eines vernunftgeleiteten
Handelns, das zur Wahrung des Eigennutzes um Ausgleich mit den
Interessen und dem Wohl der anderen, also der Allgemeinheit,
bemüht ist. Der Kameralist Johann Heinrich Gottlob von Justi ist
sich dieser Erwartung sicher, wenn er 1767 erklärt: «Ein jeder

15 Johann Moritz Heinrich Gericke:

Versuch einer allgemeinen
Abhandlung vom Patriotismus.
Hamburg 1782, S.37.

16 Ebd., S. 38.

17 Vgl. hierzu und zum Folgenden
Christof Dipper: Deutsche
Geschichte 1648-1789. Darmstadt
1997, S. 188-199.



Bürgerinnen und Bürger in der Res publica 67

18 Johann Heinrich Gottlob von
Justi. Oekonomische Schriften über
die wichtigsten Gegenstande der
Stadt- und Landwirtschaft. Bd. 2.

Neuaufl. 1767, zit. nach Dipper,
Deutsche Geschichte (wie Anm. 17),
S. 196.

19 Immanuel Kant. Zum Ewigen
Frieden. In. Ders.. Werke m zwölf
Banden. Hrsg. v. Wilhelm Weische-
del. Bd. 11. Frankfurt/M 1967,
S. 223f. - Die Schriften von Kant
werden im Folgenden nach dieser
Ausgabe zitiert. Kant, Werke, Bd. In
Ausnahmefallen wird auf die
Akademie Ausgabe der Samüichen
Weke Kants (Berlin, 1902ff.) als

Quelle zurückgegriffen, m diesen
Fallen ist die Zitierweise. Kant, AA,
Bd. Die AA wird zitiert nach dem
Bonner Kant-Korpus. URL. www.
korpora.org/kant/ (Abfrage vom
8.8.2012).

20 Johann Georg Zimmermann.
Vom Nationalstolze (1758). In.
Sammlung der besten deutschen
prosaischen Schriftsteller und
Dichter, 130. Teil. Karlsruhe 1783,
S. 192.

21 Vgl. RudolfVierhaus.
«Patnotismus»-Begnff und Realität

einer moralisch-politischen
Haltung. In. Vierhaus, Gesellschaften
(wie Anm. 10), S. 17.

22 Vgl. RudolfVierhaus. Montesquieu

m Deutschland. Zur
Geschichte semer Wirkung als politischer

Schriftsteller im 18. Jahrhundert.

In. Ders.. Deutschland im
18. Jahrhundert. Politische Verfassung,

soziales Gefuge, geistige
Bewegungen. Ausgewählte Aufsatze.

Güttingen 1987, S.9-32.

weiß, dass nur das eigene Interesse die Triebfeder des Fleißes ist,
und wenn das fehlt, so kann man nur verdrossene und schlechte
Arbeit erwarten.»18 In dieser Moral kommt jenes grundlegende
Problem zum Ausdruck, dessen praktische Lösung für Kant eine
zentrale Aufgabe der Staatsverfassung ist, wenn denn ein
Fortschritt des gemeinschaftlichen wie individuellen Wohls möglich

sein soll: nämlich eine Ordnung herzustellen und
aufrechtzuerhalten, in der die Menschen, obwohl sie ihren «selbstsüchtigen

Neigungen», ihren gegensätzlichen «Privatgesinnungen»
folgen, «diese einander doch so aufhalten, daß in ihrem öffentlichen

Verhalten der Erfolg eben derselbe ist, als ob sie keine
solche böse Gesinnung hätten».19 Diese Grundsituation, die
Mandeville auf die kurze Formel «private vices public benefits»
bringt, impliziert, dass es Fortschritt allenfalls in der Legalität
und Rechtlichkeit gesellschaftlicher und staatlicher Ordnung,
aber kaum zu mehr Moralität gibt.

Obwohl die grosse Mehrheit der Patrioten des 18. lahrhun-
derts ihre Ziele und ihr Handeln selber in moralischer Absicht
versteht, sind sie dennoch eminent politisch. Die erwähnten
gemeinnützigen Reformaktivitäten kommen nicht nur aus der
Mitte der Gesellschaft, sondern mit ihren Massnahmen und
Modelleinrichtungen übernehmen die Patrioten und ihre
Sozietäten Aufgaben, die in den Bereich staatlicher Zuständigkeit
gehören. Sie überlassen damit real das gemeinschaftliche Wohl
nicht mehr allein einem wohltätigen Monarchen oder Landesvater,

sondern nehmen es selber in die Hand. Sie wollen das
Untertanendasein überwinden, sie wollen Einfluss und Teilhabe.
Patrioten verstehen sich als Republikaner, denen «die Liebe der
Freyheit, des Vaterlandes, der Gesetze, und die Vermaledeyung
des Despotismus über alles gilt», wie der in Hannover lebende
Schweizer lohann Georg Zimmermann in seiner 1758 veröffentlichten

Schrift Vom Nationalstolze formuliert.20 Sie verstehen
sich als Staatsbürger im modernen Sinn, die Begriffe «Patriot»,
«Republikaner» und «Staatsbürger» sind deckungsgleich und
ihre Tugenden sind Bürgertugenden im praktischen und
umfassenden Sinn, insofern sie sowohl das private als auch öffentliche
Handeln in seiner Gesamtheit umspannen.21 Ihr Verständnis

von «Vaterland» oder «Nation», der sie sich verpflichtet fühlen,
folgt dabei Montesquieus Vorstellung, dass das, was einen
Nationalcharakter ausmache, durch Gesetze, Sitten und Gebräuche

geprägt werde.22 Der von Moses Mendelssohn hoch geschätzte
Philosoph Thomas Abbt gibt 1761 auf die selbst gestellte Frage
«Was ist wol das Vaterland?» die Antwort: «Man kann nicht
immer den Geburtsort allein darunter verstehen. Aber, wenn mich
die Geburt oder meine frye Entschließung mit einem Staat

vereinigt, dessen heilsamen Gesetze ich mich unterwerfe; Gesetzen,

die mir nicht mehr von meiner Freiheit entziehen, als zum



68 Bürgerinnen und Bürger in der Res publica

Besten des ganzen Staates nöthig ist: alsdann nenne ich diesen
Staat mein Vaterland.»23 In der Krünitzschen Enzyklopädie wird
unter Heranziehung eines anonymen Beitrags aus den Jahrbüchern

der preußischen Monarchie vom August 1798 erläutert,
dass «es ist nicht das Volk als Menschenzahl und Art, sondern
[...] der Verein [ist], der diese Menschenmasse zur Nation, zum
Volke macht: Das Gesetz, die Verfassung.» Und dann weiter:
«Der Patriot lebt eigentlich nur für die Verfassung.»24

Selbstverständlich differenzieren sich Bedeutungsgehalt und
Funktion des Patriotismus bereits während des 18. Jahrhunderts

aus und sind bis zu einem gewissen Grad abhängig vom
jeweiligen Standort des Autors ebenso wie von der sozialen und
politischen Entwicklung. «Vaterland» kann, vor allem in
Deutschland, Österreich und der Schweiz, eine Stadt, ein einzelner

Staat und - vor allem in Frankreich und Grossbritannien -
eine ganze Nation sein; nicht selten weitet es sich auch zu einem
Weltbürgertum aus.25 Die eher konservativ gesinnten Patrioten
wollen eine Verbesserung der sozialen und politischen Verhältnisse

vorrangig durch Erneuerung der historischen reichs- und
landesständischen Ordnung statt durch einen neuen republikanischen

Verfassungsstaat.26 Auch die Verfechter des letzteren
wollen letztlich keinen Umsturz, sondern erwarten von
aufgeklärt-absolutistischen Regierungen eine reformerische
und legitime, d. h. aus gemeinsamer Willensbildung hervorgegangene

Gesetzgebung, die die Menschen- und Bürgerrechte
sichert und gewährleistet, dass allein das Recht und keine Willkür

mehr über die Bürger herrscht. Obwohl auch die Protagonisten

dieses stärker aufgeklärt-reformerischen Patriotismus
häufig als Ratsherren, Beamten, Professoren und Geistliche selber

den Staat repräsentieren, geraten gerade sie schon früh
immer wieder in Konflikt mit der Obrigkeit27 und gehen mit der
zunehmenden Politisierung der Aufklärung (vor allem im
Gefolge der Französischen Revolution) auf kritische Distanz zum
Staat und seinen Organen. Es ist das aufklärerisch-patriotische
Verständnis von Freiheit und menschlicher Würde, sich seines

eigenen Verstandes bedienen zu müssen, um selbst bestimmen
zu können, was man tun soll, das die Patrioten zwingt, auf
Gesetzen aus freier Übereinkunft der Staatsbürger zu beharren und
die freie öffentliche Meinungs- und Willensbildung gegen jede
Form obrigkeitsstaatlicher Bevormundung zu verteidigen. Sie

sind daher keineswegs bloss zufällig wichtige Promotoren und
Träger der neu entstehenden politischen Öffentlichkeit und
bestimmen die Regeln der öffentlichen Meinungsbildung im
Sinne aufgeklärter Vernunftsprinzipien: Überwindung der
Vorurteile, Sachverstand, Begründung der Argumente, öffentliche
Überprüfung und Kritik der Argumente und Gegenargumente
sowie Toleranz gegenüber unterschiedlichen Auffassungen.

23 Thomas Abbt. Vom Tode fur das

Vaterland. Berlin 1761, S. 17.

24 Art. «Liebe». In. Johann Georg
Krunitz. Ökonomisch-technologische

Encyklopadie. Bd. 78. Berlin
1807, S. 435. URL. www.kruenitz.
uni-tner.de/ (Abfrage vom
8.8.2012).

25 Bereits der Autor des Patrioten
charakterisiert sich als ein Mensch,
der «die gantze Welt als sein Vaterland,

ja als einzige Stadt, und sich
selber als einen Verwandten oder

Mit-Burger aller anderen
Menschen ansieht». Der Patriot, Erstes

Jahr (1724), Nr. 1, S. 1, Anm. 6.

26 Em prononcierterVertreter
dieser Richtung ist beispielsweise
Friedrich Carl von Moser, der m
semen einschlägigen Schriften -
Von dem Deutschen national-Geist
(1765) und Patriotische Briefe
(1767) - einen reichsbezogenen
Patriotismus vertritt.

27 Bereits im ersten Jahr semes
Erscheinens (1724) sieht sich Der Patriot

m einem offenen Streit mit der
Kirche der Stadt, die m dessen
Bemühungen, auf die praktische
Lebensführung der Burger pädagogisch

Emfluss zu nehmen, einen
Angriff auf ihre moralische Autorität

sieht. Beispielhaft hierfür sind
auch die obngkeitiichen Repressionen

gegen die Helvetische Gesellschaft

ab Mitte der 1760er-Jahre.

Vgl. hierzu Ulrich Im Hof. Die
Helvetische Gesellschaft 1761-1798.
In. Vierhaus, Gesellschaften (wie
Anm. 10), S. 223-240.



Bürgerinnen und Bürger in der Res publica 69

28 Friedrich Carl von Moser. Von
dem Deutschen national-Geist.
0.0.1765, S. 13.

29 Zimmermann, Vom National-
stolze (wie Anm. 20), S. 119.

30 Christoph Martin Wieland.
Ueber Deutschen Patriotismus.
Betrachtungen, Fragen und Zweifel
(1793). In. Ders.. Samüiche Werke.
Bd. 31. Vermischte Schriften. Leipzig

1857, S.246.

31 Christoph Martin Wieland.
Patriotischer Beitrag zu Deutschlands
höchstem Flor, veranlaßt durch
einen im Jahr 1780 gedruckten
Vorschlag gleichen Namens. In. Ders..
Samüiche Werke. Bd. 30.
Vermischte Schriften (Leipzig, 1857),
S.362.

Diese Vernunftsprinzipien, das kritische Engagement für eine

Verbesserung der sozialen und politischen Verhältnisse sowie
der Rekurs auf die zeitgenössische Menschenrechtsdiskussion
(auch in der Zeit nach der Französischen Revolution!) sind allen
Patrioten unabhängig von ihrer Ausrichtung im Einzelnen
gemeinsam. Verbinden tut sie jedoch auch die Kritik am unechten
und aufgesetzten «Patriotismus», am «Patriotismus» als

Camouflage und blosser Modeerscheinung. Wie ein roter Faden
zieht sich die Auseinandersetzung mit geheuchelten patriotischen

Gesinnungen und deren Geisselung durch die patriotischen

Schriften des 18. Jahrhunderts. Verbreitet sind zudem
Klagen über zu viele Vaterländer und Patriotismen, aber auch
über zu wenig Vaterlandsliebe in Deutschland. So vermisst
beispielsweise der konservative Friedrich Carl von Moser «bey dem
gemeinen Deutschen eine solche national-Denkungsart, eine

allgemeine Vaterlandsliebe [...], wie man sie bey einem Britten,
Eydgenossen, Niederländer, oder Schweden etc. antrifft».28
Kritisiert wird andererseits auch der beschränkte Horizont mancher

Vaterlandsliebe. Johann Georg Zimmermann, der in seiner
Schrift Vom Nationalstolze subtile Überlegungen zu den Gefahren

und zum Nutzen nationaler Eigenliebe anstellt, stellt
beispielsweise sarkastisch fest: «Die Liebe des Vaterlandes ist freilich

in vielen Fällen mehr nichts als die Liebe eines Esels für
seinen Stall.»29 Und spätestens nach der Französischen Revolution

beklagen nicht wenige in Deutschland, dass nicht mehr klar
auszumachen sei, wofür der Patriotismus stehe. Christoph Martin

Wieland bringt dies auf den Punkt, wenn er resümiert: «Ich
habe seit einigen Jahren so viel Schönes von Deutschem Patriotismus

und Deutschen Patrioten rühmen gehört, [...] daß ich [...]
wohl wünschen möchte, auch ein Deutscher Patriot zu werden.
An gutem Willen mangelt es mir ganz und gar nicht: nur habe
ich es bisher noch nicht so weit bringen können, mir von dem,
was man einen Deutschen Patrioten nennt [...] einen deutlichen
und rechtgläubigen Begriff zu machen.»30

Wieland reiht sich bereits in den 1780er-Jahren in den Chor
der patriotischen Kritiker unechter und schwärmerischer Spielarten

des Patriotismus ein. Nach seiner Auffassung glaubten die

Schwärmer, das Vaterland liesse sich schon errichten, wenn nur
der eigene Wille dazu vorhanden wäre. Dagegen wendet Wieland

ein: «Kein Mensch in der Welt kann Alles, was er will, es sey
denn, daß er weise genug ist, nichts zuwollen, als was er kann.»31

An dieser Einsicht mangele es jedoch den überschwänglichen
Vaterlandsfreunden, weil sie die politischen Realitäten in
Deutschland ausblendeten: «Unsere Staatsverfassung [...] ist es,
welche jedem Vorschlage, jeder Bestrebung, die aufallgemeines
Nationalbestes, allgemeinen Nationalruhm, allgemeine
Nationalreformen abzweckt, im Wege steht. [...] Sie ist es, weswegen



70 Bürgerinnen und Bürger in der Res publica

die Deutschen nie als ein Volk denken und handeln, nie das, was
man im moralischen Sinne National-Uniform nennen könnte,
haben werden.»32 Diese Nachteile, so Wieland weiter, würden
allerdings durch einen «einzigen unschätzbaren Gewinn» mehr
als aufgewogen, den er darin sieht, dass bei Fortbestand der
gegebenen Staatsverfassung kein zivilisiertes Volk in der Welt
«einen höhern Grad menschlicher und bürgerlicher Freiheit genießen

und vor allgemeiner auswärtiger und einheimischer, politischer

und kirchlicher Unterjochung und Sklaverei sicherer sein
wird, als die Deutschen»33. Deutscher Patriotismus könne

deswegen nichts anderes sein, «als Liebe der gegenwärtigen Verfassung

des gemeinen Wesens und aufrichtiges Bestreben, zur
Erhaltung und Vervollkommnung derselben Alles beizutragen,
was jeder nach seinem Stande, Vermögen und Verhältnisse zum
Ganzen dazu beizutragen fähig ist»34. Wielands Kritik am
realitätslosen Patriotismus zielt letztlich darauf ab, dass dieser sich
aufeine selbst ernannte Willensgemeinschaft beruft, für die nur
noch der eigene Wille Gesetz ist und die gegen jedes Hinterfragen

ihrer Überzeugungen immun ist. Wohin derart dezisionisti-
sches Wollen führt, das nicht nur den Patriotismus für seine
Zwecke funktionalisieren kann, sondern auch an politische
Träumereien innerhalb der Aufklärung anknüpft, ist heute
hinreichend bekannt.

Im Gefolge der Französischen Revolutionen gewinnt im letzten

Jahrzehnt des 18. Jahrhunderts die Frage nach einer zeitge-
mässen Ausgestaltung der Staatsverfassung in den patriotischen

Schriften stark an Bedeutung und wird im Vergleich zur
Zeit vor der Revolution sehr viel offener behandelt. Die
französischen Ereignisse verlangen nicht nur nach einer Parteinahme
in die eine oder andere Richtung, sondern sie drängen vor allem
auch auf praktische Schlussfolgerungen aus den verfassungsrechtlichen

Implikationen, die von Anfang an der politischen
Aufklärung und damit auch der patriotischen Programmatik
eingeschrieben sind. Diese Schlussfolgerungen werden von
einem Philosophen formuliert, der nicht aktiv an der patriotischen

Bewegung beteiligt ist und mit seiner konsequenten
politischen Philosophie in den 1790er-Jahren eine Minderheitenposition

einnimmt35: Immanuel Kant.
Bereits in den 1770er-Jahren formuliert er im Zusammenhang

mit Arbeiten an seiner Anthropologie zum Verhältnis der
Nationen bzw. Völker untereinander: «Weil es eine Absicht der

Vorsehung ist, dass Völker nicht zusammenfließen, sondern
durch zurücktreibende Kraft unter einander im Konflikte sein,
so ist der Nationalstoltz und Nationalhaß zu Trennung der
Nationen nothwendig. [...] Dieses ist der Mechanismus in der
Welteinrichtung, welcher uns instinktmäßig verknüpft und absondert.

Die Vernunft gibt uns andrerseits das Gesetz, das, weil

32 Ebd., S. 364.

33 Ebd., S. 365.

34 Ebd., S.361.

35 Vgl. hierzu Dipper, Deutsche
Geschichte (wieAnm. 17), S. 315.



Bürgerinnen und Bürger in der Res publica 71

36 Immanuel Kant. Reflexionen
zur Anthropologie (ca. 1773/75).
In. AA, Bd. 15, Refl. 1353, S. 590 f.

37 Immanuel Kant. Uber den
Gememspruch, In. Werke, Bd. 11,

S. 145 f.

38 Ebd., S. 146.

39 Vgl. SeylaBenhabib. Kosmopo-
litismus und Demokratie. Von Kant
zu Habermas. In. Blatter fur deutsche

und internationale Politik
54/6 (2009), S.67.

40 Immanuel Kant. Zum ewigen
Frieden. In. Werke, Bd. 11, S. 210.

41 Ebd., S. 208.

Instinkte blind sein, sie die Tierheit an uns zwar dirigieren, aber
durch Maximen der Vernunft müssen ersetzt werden. Um
deswillen ist dieser Nationalwahn auszurotten, an dessen Stelle
Patriotism und Cosmopolitism treten muss.»36 Der Patriotismus ist
für Kant also der Garant gegen den Nationalwahn - allerdings
nur in direkter Verknüpfung mit dem Kosmopolitismus. Kant
definiert «patriotisch» im Gegensatz zu «despotisch»: Eine
despotische Regierung ist für ihn durch fehlende Gewaltenteilung
gekennzeichnet; er bezeichnet sie auch als «väterliche
Regierung», weil sie auf dem Prinzip des Wohlwollens gegen das Volk
basiert und die «Untertanen als unmündige Kinder [...] sich
bloß passiv zu verhalten genötigt sind». Demgegenüber wird ein
Staat patriotisch - «vaterländisch» wie Kant auch sagt - regiert,
der «seine Untertanen zwar gleichsam als Glieder einer Familie,
doch zugleich als Staatsbürger, d.i. nach Gesetzen ihrer eigenen
Selbständigkeit, behandelt, jeder sich selbst besitzt und nicht
vom absoluten Willen eines Anderen neben oder über ihm
abhängt»37.

Kant erörtert das Konzept des Patriotismus im Kontext seiner
Herleitung der Prinzipien des republikanischen Staates - Freiheit,

Gleichheit, Selbständigkeit - aus den Menschenrechtsprinzipien.

Patriotismus und Republikanismus sind für ihn aufs

engste miteinander verknüpft. Insofern der Staat seinen
Bürgern die Menschen- und Bürgerrechte garantiert, können die

Bürger eine patriotische Loyalität zu ihrem Staat entwickeln:
«Patriotisch ist nämlich die Denkungsart, da ein jeder im Staat

(das Oberhaupt desselben nicht ausgenommen) das gemeine
Wesen als mütterlichen Schoß, oder das Land als den väterlichen

Boden, aus und auf dem er selbst entsprungen, und
welchem er auch so als ein teures Unterpfand hinterlassen muß,
betrachtet [...].»38

Das zweite Konzept, das für Kant gemeinsam mit dem
Patriotismus den Nationalwahn abwehrt, ist der Kosmopolitismus,
dessen Bedeutungsgehalt er allerdings für die Erfordernisse
eines modernen Rechtsstaates weiterentwickelt.39 Ausgehend
von der Überzeugung, dass mit der republikanischen Staatsverfassung

noch keineswegs die «Bösartigkeit der menschlichen
Natur im freienVerhältnis derVölker»40 zivilisiertwird, bedarfes

zur dauerhaften Abschaffung des Krieges auch einer globalen
Rechtsordnung. Kant unterscheidet hier zwischen Völkerrecht,
das «auf einen Förderalism freier Staaten gegründet sein» soll,41

und Weltbürgerrecht - ius cosmopoliticum -, das die Beziehungen

zwischen Menschen und ausländischen Staaten betrifft,
insofern diese «als Bürger eines allgemeinen Menschenstaates
anzusehen sind». Zwischen Staatsrecht, Völkerrecht und
Weltbürgerrecht besteht für Kant ein zwingender Zusammenhang:
Ist auch nur eines nicht erfüllt, d. h. befindet sich in einem vor-



72 Bürgerinnen und Bürger in der Res publica

rechtlichen Zustand, dann fällt das ganze Gebäude zusammen
und «würde damit der Zustand des Krieges verbunden sein»42.

Anders als für den innerstaatlichen Rechtszustand sieht Kant
für eine republikanische Ordnung auf der Ebene der Völker
keine Sanktionsgewalt zur Rechtsbewahrung und -durchset-

zung vor. Vielmehr tritt an die Stelle der «positiven Idee einer
Weltrepublik nur das negative Surrogat eines den Krieg abwehrenden

[...] und sich immer ausbreitenden» Völkerbundes43.
Selbst dieser, so Kant, ist aber noch besser als eine Universalmonarchie

mit ihrem Drang zu Hegemonie nach aussen und ihrem
«seelenlosen Despotism» im Inneren.44 Zwar bleibt die Souveränität

der Mitglieder dieses Bundes unangetastet, gleichwohl
setzt er - mindestens der Idee nach - der Entstehung absoluter
Machtvollkommenheit eines einzelnen Staates Grenzen.

Kant erweitert nun das Weltbürgerrecht um einen neuen
Aspekt: «Das Weltbürgerrecht» - so formuliert er in Zum ewigen
Frieden - «soll auf Bedingungen der allgemeinen Hospitalität
eingeschränkt sein.»45 Das ist keine Frage von Philanthropie,
sondern es geht um Recht: «das Recht eines Fremdlings, seiner
Ankunft auf dem Boden eines anderen wegen, von diesem nicht
feindselig behandelt zu werden.»46 Es handelt sich um kein
Gastrecht, sondern um ein Besuchsrecht, das allen Menschen in
einem fremden Land bzw. Staat zusteht. Das für den republikanischen

Staat bindende Recht, einen Ausländer temporär
aufzunehmen, solange er sich «friedlich verhält», und ihn nicht ab-,
d. h. auszuweisen, wenn ihm dadurch ein Schaden an Leib und
Seele («sein Untergang») entstünde, leitet Kant aus folgenden
Prämissen her: Alle Menschen haben ein Recht, sich zu
Gemeinschaften zusammenzutun, «sich zur Gesellschaft anzubieten»47.

Als «Erdbürger»48 haben alle Menschen einen
gemeinschaftlichen Besitz der Oberfläche der Erde und ursprünglich
hatten alle das gleiche Zugangsrecht zu jedem Ort der Erde;
daran ändert sich auch dem Grunde nach durch die Bildung von
Staaten nichts. Da die Oberfläche der Erde aufgrund ihrer
Kugelgestalt endlich ist, können sich die Menschen «nicht ins
Unendliche zerstreuen», sondern müssen sich gegenseitig dulden
und miteinander auskommen,49 wodurch ihre «äußere Freiheit»
eingeschränkt ist50. Diese letzte Prämisse begründet entscheidend

das Weltbürgerrecht, dessen Kern das Recht ist, die Gesellschaft

anderer Menschen zu suchen.51 Es ist ein unmittelbares
Recht einzelner Menschen gegenüber fremden Staaten und
deren Bürgern. Und es handelt sich schliesslich keineswegs um
eine bloss «phantastische und überspannte Vorstellungsart des

Rechts», denn angesichts der wachsenden Gemeinschaft der
Völker wird «die Rechtsverletzung an einem Platz der Erde an
allen gefühlt». Die «Idee des Weltbürgerrechts» ist daher eine
«notwendige Ergänzung des ungeschriebenen Kodex, sowohl

42 Ebd., S. 203 Anm.

43 Ebd., S. 213.

44 Ebd., S. 225.

45 Ebd., S. 213.

46 Ebd.

47 Ebd., S. 214.

48 Immanuel Kant. Metaphysik der
Sitten, In. Werke, Bd. 8, S.476.

49 Ebd.

50 Kant, Metaphysik der Sitten
(wie Anm. 48), S. 429.

51 Siehe hierzu SeylaBenhabib.
Die Rechte der Anderen. Auslander,
Migranten, Burger. Frankfurt/M.
2008, S.43 u. 47.

52 Kant, Zum ewigen Frieden (wie
Anm. 40), S.216. In der Metaphysik
der Sitten (wie Anm. 48), S. 476,
beschreibt Kant den Sachverhalt, an
den er hier anknüpft, mit folgenden
Worten. «Je dichter die Besiedelung
und lebhafter der Verkehr werden,
desto häufiger geschieht es, daß
Übel und Gewalttätigkeit, an einem
Ort unseres Globs, an allen gefühlt
wird.»

53 Kant, Metaphysik der Sitten Vi -

gilantius. In. AA, Bd. 26, 2,1, S.674.

54 Kant, Metaphysik der Sitten
(wie Anm. 48), S. 587 f.

55 Kant, Anthropologie m pragmatischer

Absicht. In. Werke, Bd. 12,

S.685f.

56 Kant, Metaphysik der Sitten
Vigilantius (wie Anm. 53), S.673f.



Bürgerinnen und Bürger in der Res publica 73

O.tTriäuoL <fc J?6'&4

Medaille des Hamburger Kupferstechers

Christian Fritsch (1695-1769)
aufder Titelseite der Wochenschrift
Der Patriot; hier in der Version des

Nachdrucks von 1765. Links der

Kopfdes Cosmopolites Sokrates,
darunter die Jahreszahl 1726. Rechts

sind Minerva, die Göttin der Weisheit,

der Stadt, des Handwerks,
Gewerbes sowie der Dichter und Lehrer,
und die Nymphe Amalthea, in der
Mythologie u.a. eineZiege, ausde-
ren Horn Nektar undAmbrosia
geflossen sein sollen und die daherfür
den Überfluss steht, abgebildet.
Civium felicitati | PATRIOTA

HAMB[urgensis] heisst «der
Hamburger Patriot befördert die Glückseligkeit

der Bürger der Stadt».

des Staats- als Völkerrechts zum öffentlichen Menschenrechte
überhaupt, und so zum ewigen Frieden», an den sich die rechtliche

Verfasstheit in ihrer Gesamtheit nur unter dieser Voraussetzung

kontinuierlich annähert.52

Kosmopolitismus und Patriotismus bilden für Kant notwendig

komplementäre Konzepte, weil sie in praktischer Absicht
unterschiedliche Ebenen des Systems von Staatsverfassung,
Völkerrecht und Weltbürgerrecht repräsentieren, die wiederum
innerlich zwingend aufeinander aufbauen. Der Mensch als Welt-
und Erdenbürger, der «Kosmopolit», muss «in der Anhänglichkeit

für sein Land Neigung haben, das Wohl der ganzen Welt zu
befördern».53 An dem Wohl eines Menschen «nur nach der
allgemeinen Menschenliebe Anteil» zu nehmen, ist das kleinste
Interesse, das man ihm entgegenbringen kann.54 Die Loyalität
des Patrioten gilt der republikanischen Verfassung seines

Gemeinwesens, dem er sich zugehörig fühlt, in dessen spezifisch
historisch gewachsener Ausprägung, denn die (republikanische)

Regierungs- oder Verfassungsform ist als solche in ihrer
allgemeinen Gestalt keinem einzelnen Volk vorbehalten. Seine

Bestrebungen zur Beförderung von Freiheit, Gleichheit und
Selbständigkeit und damit des inneren Friedens seines Staates

ebenso wie seine Anhänglichkeit und sein konkretes Wohlwollen

für seine Mitbürger können nur gelingen, wenn sie zugleich
an dem «regulativen Prinzip» zwischenstaatlicher Ordnung
orientiert werden, dem die Idee einer «allgemein fortschreitenden
Koalition» aller Menschen und Staaten «in eine weltbürgerliche
Gesellschaft (cosmopolitismus)» zugrundeliegt.55 Eine Haltung,
die Gegensätze zwischen einer partikularen Gruppe oder eines
einzelnen Gemeinwesens einerseits und der Menschheit anderseits

postuliert, widerspricht dem Patriotismus.56



74 Bürgerinnen und Bürger in der Res publica

Während das kantische Patriotismusverständnis und das der

patriotischen Bewegung des 18. Jahrhunderts im Prinzip eng
beieinander liegen, verhält es sich mit dem Kosmopolitismus
anders. Schon früh schreiben sich Patrioten den Kosmopolitismus

auf ihre Fahnen. Bemerkenswertes Beispiel hierfür ist die

Hamburger Wochenschrift Der Patriot, auf deren Titelseite
schon 1726 eine Medaille abgebildet ist, die auf der einen Seite

den Kopf von Sokrates und über ihm das Wort «COSMOPOLITES»

zeigt.57 Der Kosmopolitismus ist in den patriotischen
Wochenschriften ein häufig wiederkehrender Topos und die
bereits erwähnte Feststellung des Autors des Patrioten, die ganze
Welt sei sein Vaterland, ist nicht untypisch. Ein solcherart
abstrakt-universalistischer Standpunkt ist mit Kants Kosmopolitismus

allerdings schwerlich vereinbar, denn nach der Idee des

Weltbürgerrechts haben die Menschen sowohl ein Vaterland als
auch einen Weltbezug. Nicht weniger problematisch sind Verse

wie die folgenden: «Wer nur sein Vaterland, und Fremde nicht,
verehrt, | Ist keiner Vaterstadt und keines Lebens werth, | Ja, der
verdienet selbst bey Fremden zu verderben, | Der lebt für sich
allein, und soll verlassen sterben.»58 Vermutlich glaubt der Autor

mit diesem Bekenntnis seine Weltoffenheit zu dokumentieren,

aber das Gegenteil ist der Fall, denn letztlich verweigert er
dem Fremden das Besuchsrecht.

Aspekte eines universellen Patriotismus

Die Wirkmächtigkeit der kantischen politischen Philosophie
und Staatstheorie bis ins 21. Jahrhundert lässt sich eindrucksvoll

u. a. an der amerikanisch-europäischen «Kant-Debatte»
ablesen, die durch die Ereignisse des 11. September 2001 und ihre
Folgen ausgelöst wurde.59 Sich an den Grundprinzipien der
historischen europäischen Aufklärung als Leitidee für die Zukunft
zu orientieren, macht jedoch nur dann Sinn, wenn die Frage
nach den Möglichkeiten von Aufklärung unter den Bedingungen

der eigenen Gegenwart geklärt wird. Eine umstandslose
Übernahme des Denkens der historischen Aufklärung läuft
nicht nur Gefahr, ihre kritischen Intentionen zu verfälschen,
sondern trägt letztlich auch wenig zum Verstehen der Gegenwart

bei. Vor dem Hintergrund der Ausführungen des vorherigen

Abschnitts sollen im Folgenden einige Prinzipien eines
aufgeklärten universellen Patriotismus unter heutigen Bedingungen

dargestellt werden.
Im Gegensatz zum verbreiteten Gebrauch des Begriffs

«Patriotismus», der vorwiegend in der Zuschreibung einer mehr oder
weniger adaptiven Haltung oder Gesinnung besteht, meint das

Patriotismusverständnis gemeinwohlorientierter Organisationen,

die sich in der Tradition der Aufklärung begreifen, heute
ein selbstbestimmtes und selbstgewähltes Handeln in gesell-

57 Montaigne berichtet m seinem
Essay Uber die Knabenerziehung
von Sokrates. «Sokrates wurde
gefragt, was seme Heimat sei. Er
antwortete nicht <Athen>, sondern. <die

Welt>. Er, dessen Geist reicher und
ausgreifender war, als der aller
anderen, umfing das Universum wie
seme Vaterstadt, und seme
Erkenntnisse, sein Wohlwollen und
sein Gemeinsinn galten dem ganzen

Menschengeschlecht - im
Unterschied zu uns, die wir nur auf
unsere Fusse blicken.» Michel de

Montaigne. Essais. Frankfurt/M.
1998, S. 86.

58 [Barthold Joachim Zinck
(Hrsg.)]. Der Bewunderer. Hamburg

1741 f., Bl. 1-53, zit. nach Holger

Boning. Das <Volk> im Patriotismus

der deutschen Aufklarung.
URL. www.goethezeitportal.de/db/
wiss/epoche/boenmg_volk.pdf
(Version vom 02.08.2004), S. 10.

59 Die Stationen dieser Debatte bis
2004 sind im Einzelnen dargelegt
bei Manfred Geier. Aufklarung. Das

europaische Projekt. Hamburg
2012, S. 233-244.



Bürgerinnen und Bürger in der Res publica 75

60 Siehe Jürgen Habermas im Aufsatz

Vorpolitische Grundlagen des

demokratischen Rechtsstaates?

(2005). Dort heisst es u.a.. «Entgegen

einem weit verbreiteten Miss-
verstandnis heißt <Verfassungspat-
notismus>, dass sich die Burger die

Prinzipien der Verfassung nicht
allem m ihrem abstrakten Gehalt,
sondern konkret aus dem ge-
schichüichen Kontext ihrer eigenen
nationalen Geschichte zu eigen
machen.» Ausserdem betont
Habermas m diesem Zusammenhang,
dass es «im eigenen Interesse des

Verfassungsstaates [liege], mit allen
kulturellen Quellen schonend
umzugehen, aus denen sich das Norm-
bewusstsem und die Solidarität von
Burgern speisen.» In. Ders..
Zwischen Naturalismus und Religion.
Philosophische Aufsatze.
Frankfurt/M. 2005, S. 111 u. 116.

schaftlicher Verantwortung. Dieses konkretisiert sich in seinen

praktischen Zielen und Gegenständen in der beständigen
kritischen Auseinandersetzung mit den aktuellen Entwicklungen in
Gesellschaft, Politik und Staat. Handlungsleitend sind Begründungen

und Bewertungen, die das Ergebnis eines mündigen
Gebrauchs des eigenen Verstandes sind - und eben keine
Affirmation herrschender Verhältnisse. Die Einheit von Reflexion
und Handeln ist konstitutiv für den universellen Patriotismus.

Der definitive und verbindliche Bezugsrahmen für die Reflexion

und das Handeln sind die universellen Normen der Freiheit,

Gleichheit, Autonomie und Menschenwürde sowie eine
demokratische Ordnung, die mit der Gewährleistung der
Menschen- und Bürgerrechte die Voraussetzung schafft, dass diese

Normen für den Einzelnen und für alle gleichermassen Geltung
haben. Ihnen und der Demokratie gelten die Achtung und
Wertschätzung des universellen Patriotismus, ihnen ist er verpflichtet

und für ihre Verwirklichung engagiert er sich. Dabei orientiert

er sich an der konkreten Ausprägung der universellen
Menschenrechte sowie der Bürgerrechte des Landes und der lokalen
Gemeinschaft.60 Die Motivation für die Reflexion und das Handeln

resultiert aus der jeweiligen Diskrepanz zwischen den
universellen Normen und ihrer tatsächlichen Umsetzung in den
jeweiligen Verhältnissen.

Für die Freiheit des Einzelnen gilt uneingeschränkt die

Grundbedingung, dass sie dort ihre Grenze hat, wo sie zu Lasten
des und der anderen geht. Heute kommt jedoch aus patriotischer

Perspektive entscheidend eine weitere Grenze hinzu: Der
Gebrauch von Freiheit - individuell wie kollektiv! - darf nicht die
natürlichen Lebensgrundlagen des Menschen zerstören und
muss aus der Einsicht in die grundlegende Gemeinsamkeit der
Menschen mit der übrigen Natur vereinbar mit der Bewahrung
der natürlichen Welt sein. Zukunftsoffene Zivilität und Lebensstile

sollen diesen Schutz ebenso wie die ökologische und kulturelle

Diversität und den sozialen Ausgleich fördern. Freiheit zu
leben, die Unabhängigkeit zu haben, eine eigene Wahl treffen zu
können, sowie Achtung und Mitgefühl, auf die jeder den
gleichen Anspruch hat, zu erfahren, setzen anderseits soziale und
materielle wie auch immaterielle Mindestbedingungen voraus.
Menschen, die in Armut leben und von sozialer Ausgrenzung
betroffen sind, sind de facto von Freiheit ausgeschlossen und
ihnen wird die elementare Würde vorenthalten. Der universelle
Freiheits- und Gleichheitsanspruch impliziert deswegen in
concreto immer Solidarität und Gemeinsinn der Stärkeren mit den
und für die Schwächeren. Der Kampf gegen Armut,
benachteiligende Lebenslagen und soziale Diskriminierung sind
daher ebenso wie der Einsatz für die Wahrung der sozialen
Rechte und das beständige Aushandeln der konkreten Ausge-



76 Bürgerinnen und Bürger in der Res publica

staltung des Gemeinwohls fester Bestandteil des universellen
Patriotismus.

Die demokratische Rechtsordnung und die demokratischen
Verfahren zur kollektiven Willensbildung sind die Voraussetzungen

für die Freiheit und Selbstbestimmung des Einzelnen
und der Gesellschaft insgesamt, indem sie die Gleichheit aller
als Staatsbürger herstellen, ansonsten aber die Verschiedenheit
der Menschen als Privatpersonen akzeptieren. Demokratisches
Recht in Verbindung mit dem staatlichen Gewaltmonopol
gewährleistet die Durchsetzung dieser Gleichheit und der Grenzen

der Freiheit auf der Basis demokratischer Legitimität. Dem
Anspruch nach ist Demokratie ein beständiger und offener Aus-

handlungsprozess. Dieser findet nicht nur auf sehr unterschiedlichen

Ebenen und zwischen einer Vielzahl von Akteuren statt,
sondern ist mit hoch komplexen Sachverhalten und
Problemstellungen befasst. Das Funktionieren von Demokratie ist daher
heute auf die vom Staat unabhängige Selbstorganisation der

Bürger in freiwilligen Assoziationen, Vereinigungen und
Zusammenschlüssen angewiesen, die in ihrer pluralen Gesamtheit

die Zivilgesellschaft bilden. Am Gemeinsinn und Gemeinwohl

ausgerichtete patriotische Assoziationen sind aktiver Teil
dieser Zivilgesellschaft und Träger zivilgesellschaftlicher
Verantwortung. Patriotisches Handeln ist daher in der Mitte der
Gesellschaft verankert und einer kritischen Öffentlichkeit und
kollektiven Deliberation, möglichst breiter sozialer und politischer

Partizipation und der Stärkung lokaler Entscheidungspro-
zesse verpflichtet. Die entsprechenden Verfahren und Gover-
nance-Modi erfordern eigene Formen der Rationalität und
müssen allen, die von ihren Entscheidungen betroffen sind,
Beteiligungsmöglichkeiten, Gleichheit und Freiheit garantieren.
Zivilgesellschaftliche Organisationen und Verfahren sind
jedoch nicht demokratisch legitimiert. So sehr sie Bestandteil der
demokratischen Deliberation sind, können sie die repräsentative

demokratische Willensbildung und Rechtswahrung nicht
ersetzen. Dieses ist auch deshalb nicht der Fall, weil sowohl
Partizipation als auch die Zivilgesellschaft teilweise ausgrenzende
Wirkungen haben und daher nicht per se den Ansprüchen von
Gleichheit, Würde und Solidarität genügen. Partizipative zivil-
gesellschaftliche Projekte und Verfahren wie zivilgesellschaftliche

Organisationen selber müssen immer wieder auf ihre
Inhalte und Ziele, Methoden und Rationalitäten sowie ihre exklusiven

und inklusiven Wirkungen hin bewertet werden.
«Demokratische Identität, unser demokratisches <Wir>,

entsteht nicht im Konsens, der immer implizit bleiben kann,
sondern im expliziten Konflikt, der beide Seiten verbindet.»61 Von 61 Christoph Möllers: Demokratie -
«Wir» sprechen Menschen dann, wenn sie Bindungen zu ande- Zumutungen und Versprechen,

ren und zu Gruppen haben. Die Voraussetzungen für Bindun- Berlin 2009's-13-



Bürgerinnen und Bürger in der Res publica 77

62 Vgl. hierzu Richard Sennett. Der
flexible Mensch. Die Kultur des

neuen Kapitalismus. Berlin 1989,
S. 187-203. Sennett kommt
aufgrund semer Analyse globalisierter
Arbeitsformen und -organisation
zu folgendem Ergebnis. «Eine der
unbeabsichtigten Folgen des
modernen Kapitalismus ist die
Stärkung des Ortes, die Sehnsucht der
Menschen nach der Verwurzelung
m einer Gemeinde. All die emotionalen

Bedingungen modernen
Arbeitens beleben und verstarken
diese Sehnsucht [. ].» Gemeinschaft

entsteht aus Konflikten,
«indem die Beteiligten es lernen,
einander zuzuhören und aufeinander
einzugehen, obwohl sie ihre
Differenzen sogar noch deuüicher
empfinden.» Ebd., S. 189 f.

63 Hannah Arendt. Das Urteilen.
Texte zu Kants Politischer Philosophie.

Munchen/Zurich 2012
[Erstausgabe 1970], S. 117.

gen sind Vertrauen, selbstgewählte Verpflichtungen für gemeinsame

Ziele und Verantwortung füreinander und für das
«gemeine Wesen». Dieses «Wir», also Gemeinschaft, kann eine
Stadt, eine Region oder ein Land sein, entscheidend sind die
konkreten Erfahrungen und Auseinandersetzungen zwischen
Menschen an konkreten Orten. Gemeinschaft entsteht aus dem
Prozess gemeinsamer Bearbeitung von Differenzen und
Konflikten, in dem die Einzelnen Bindungen untereinander entwickeln

und doch ihre Eigenständigkeit wahren. Nicht zufällig
haben gerade deliberative Verfahren besonders identitätsstiftende
Wirkungen.62 Das «Wir» ist freilich ambivalent: Es drückt nicht
nur Zugehörigkeit und Gemeinschaft aus, sondern auch
Abwehr gegen die Welt draussen. Kants Diktum, «daß Übel und
Gewalttätigkeit, an einem Ort unseres Globs, an allen gefühlt
wird» und sein Vermächtnis, die Verbindung zwischen lokaler
und globaler Entwicklung von Recht und Moral zu wahren,
haben heute angesichts der globalen ökologischen, wirtschaftlichen

und arbeitsmarktpolitischen Interdependenzen mehr
Aktualität den je. Sie sind aber auch durch nationalistische und
universalistische Exzesse in der jüngeren Geschichte als dauerhafte

Mahnung in unser Bewusstsein eingeschrieben. Angesichts

der politischen Katastrophen des 20. Jahrhunderts lassen
sich die Augen heute und zukünftig nicht davor verschliessen,
dass ein einmal erreichtes Niveau von Zivilität keine Garantie

gegen einen jederzeit möglichen Rückfall in die Barbarei bietet.
Nicht nur deswegen ist der Fortschrittsoptimismus der Aufklärung

heute kein vertretbarer Entwurf mehr. Hannah Arendt, die

ja auch konkret erfahren musste, in welcher Weise der Verlust
der nationalen Rechte auch zum Verlust der Menschenrechte
führt, hat dennoch an der kantischen Hoffnung auf eine
Annäherung an eine «weltbürgerliche Verfassung» festgehalten:
«Man urteilt immer als ein Mitglied einer Gemeinschaft, geleitet
von seinem gemeinschaftlichen Sinn, seinem sensus communis.
Doch letztendlich ist man Mitglied einer Weltgemeinschaft
durch die einfache Tatsache, ein Mensch zu sein; das ist unsere
weltbürgerliche Existenz». Wenn man urteilt und wenn man in
politischen Angelegenheiten handelt, so soll man sich an der
Idee, nicht der Tatsächlichkeit des Weltbürger-Seins und damit
auch des Weltbetrachter-Seins orientieren.»63

Die «Welt draußen» ist heute in allen europäischen
Gesellschaften so unmittelbar präsent wie nie zuvor: Im Gefolge
weltweiter Migrationsprozesse ist es zu einer verstärkten Zuwanderung

aus allen Bereichen der Welt und zu einem dauerhaften
Anstieg der Zahl hier lebender Ausländerinnen und Ausländer
gekommen, die ihre eigenen lebensweltlichen Vorstellungen,
kulturellen Traditionen und politischen Überzeugungen
mitbringen. Die entstandene Vielfalt der Lebensformen, die ethni-



78 Bürgerinnen und Bürger in der Res publica

sehen, religiösen und kulturellen Differenzen, werden jedoch
von Einheimischen häufig als Bedrohung empfunden und das

«Wir» wird zur Ablehnung und Ausgrenzung von Immigranten
eingesetzt. Diese Fremdenangst und Fremdenfeindlichkeit
haben vorrangig soziale Ursachen: Überwiegend sind die
zuwandernden Fremden Arme, die mit einkommensschwachen und
prekär beschäftigten Einheimischen um Arbeitsplätze und
Wohnungen konkurrieren, so dass letztere dann mit Verweis auf
ihre nationale Zugehörigkeit eine politische Sicherung ihres
bescheidenen Besitzstandes einfordern. Diese Situation nutzen
Rechtspopulisten u. a. in Deutschland (z. B. Thilo Sarrazin), den
Niederlanden (z. B. Gert Wilders) und der Schweiz (z. B.
Referendum gegen Minarette) als Aufhänger für ihre aggressiv
ausländerfeindlichen und offen diskriminierenden Kampagnen.
Sie bedienen sich dabei kulturalistischer Ideologien, nach
denen die Identität von Individuen allein an die Kultur ihrer ethnischen

Herkunft gebunden sei und durch diese determiniert
werde, wodurch kein Austausch zwischen Gruppen
unterschiedlicher Kulturen möglich sei. Sie sehen sich in ihrer Ablehnung

jeder Form von Integration sowie in ihrer Ausgrenzung
und Abwertung von Fremden durch die Vorstellung von einem
Kulturkampf zwischen «westlicher» und «islamischer» Kultur
bestätigt. Der politische Kulturalismus enthält deutlich rassistische

Züge, auch wenn der Begriff «Rasse» von seinen Verfechtern

vermieden wird («Rassismus ohne Rasse»).

Kulturalistische Ideologien richten sich unmittelbar gegen
die demokratische Ordnung und ihre zentralen Prinzipien der
Freiheit, Gleichheit, Autonomie und Menschenwürde sowie
auch gegen ihre Offenheit für bewusste, legitime Veränderungen.

Sie sind eine Kampfansage an die Demokratie. Dagegen
reklamiert das Konzept des Multikulturalismus für sich, den
Anforderungen der Integration in einer Weise zu entsprechen, die
den Ansprüchen von Freiheit, Liberalität und Toleranz gerecht
wird, indem der Multikulturalismus für eine mehr oder weniger
gleichberechtigte Koexistenz verschiedener Kulturen in einem
Land eintritt. Damit sitzt er jedoch demselben Fehler wie die
Kulturalisten auf: Kulturelle Vielfalt daraus herzuleiten, dass

jede Gruppe nun mal ihre eigene Herkunft, ihr eigenes Erbe

habe, heisst kollektive kulturelle Identitäten zu verabsolutieren,
den Angehörigen ethnischer Gruppen die Freiheit der eigenen
Lebensgestaltung zu nehmen und in letzter Konsequenz nur die
Alternative zwischen bedingungsloser Anpassung oder gar keiner

zuzulassen. In der Realität geht es bei dem möglichst
ungestörten Nebeneinander unterschiedlicher ethnischer, religiöser
und kultureller Gruppen vor allem um Sonderrechte zum
«Schutz» und zur Stärkung spezifischer Gruppenanliegen. Da
Menschen in der Regel vielfache Identitätsbezüge und Loyalitä-



Bürgerinnen und Bürger in der Res publica 79

64 Z. B. Allgemeine Erklärung der
Menschenrechte (1948), Genfer

Fluchtlmgskonvention (1951) oder
Europaische Konvention zum
Schutze der Menschenrechte und
Grundfreiheiten (1950).

65 Vgl. hierzu und zum Folgenden
Benhabib, Die Rechte der Anderen
(wie Anm. 51), S. 134-143.

66 Vgl. ebd., S.52 u. 55.

ten haben, wird das Dilemma des Multikulturalismus-Konzepts
in der Praxis schnell deutlich: Besondere kulturelle
Schutzbestimmungen für eine Gruppe lassen beispielsweise Frauen oder
Schwule, die ihr angehören, schutzlos gegenüber Misshandlungen

oder Diskriminierungen durch Mitglieder der eigenen
Gruppe.

Die Praxis der Integration ist ein entscheidender Test für die
Demokratie einer Gesellschaft und vor allem für die Standards
ihrer politischen und moralischen Selbstverständigung. Auf der

Grundlage der Komplementarität von Patriotismus und
Kosmopolitismus sind für den universellen Patriotismus die Differenzierung

und Vermittlung von lokalen Bedingungen und universellen

Ansprüchen handlungsleitend für die Bearbeitung und
Förderung von Prozessen der Integration. Ausgangspunkt ist die

kosmopolitische Norm, wie sie Kant mit dem ius cosmopoliti-
cum formuliert hat und wie sie heute im Kern in internationalem

Recht und nationalen demokratischen Verfassungen
kodifiziert ist64: Alle Menschen als Mitglieder der einen Weltgesellschaft

haben ein Recht, in freier Entscheidung miteinander
agieren zu können und überall Schutz zu gemessen, unabhängig

von ihrem partikularen Staatsbürgerrecht. Diese Norm ist
heute um das Recht auf Zugehörigkeit und politische Teilhabe

zu erweitern.65 Einwanderern das Recht aufpolitische Inklusion
zu verweigern, heisst sie von den universellen Prinzipien der
Freiheit, Gleichheit und Solidarität auszuschliessen. Abgesehen
von Merkmalen, die ein Einwanderer selber zu verantworten
hat, kann es dafür unter demokratischen Voraussetzungen
keine Gründe geben - erst recht dann nicht, wenn er im Aufnahmeland

mit Pflichten belegt wird oder gar in ihm geboren ist.

Eingewanderte sind in Einwanderungsländern keine Fremden
sondern Inländer. Allerdings befindet jeder Staat über die
Ausgestaltung von Aufnahme, Zugehörigkeit und Bürgerstatus von
Einwanderern im Rahmen souveräner demokratischer
Entscheidungen selber. Ein solcher Prozess ist dadurch immer
auch von einer partikularen kulturellen und nationalen Identität

geprägt. Hieraus ergibt sich ein Spannungsverhältnis
zwischen universellen Menschenrechten und der spezifischen
«ethischen Imprägnierung» (Birgen Habermas) einzelstaatlicher

Rechtsordnungen. In diesem Spannungsverhältnis sind
die Rechte und Ansprüche von Einwanderern im Rahmen der
demokratischen Meinungs- und Willensbildung sowie
zivilgesellschaftlicher Auseinandersetzung kontinuierlich und immer
wieder auszuhandeln.66

Für die Aufnahme und Zugehörigkeitvon Immigranten in der
aufnehmenden Gesellschaft sind die Grundprinzipien ihrer
demokratischen Ordnung - also in ihrem spezifischen und universellen

Gehalt - entscheidend. Einwanderer sind als Staatsbürger



80 Bürgerinnen und Bürger in der Res publica

freie und gleiche Mitglieder der Gesellschaft. Sie haben die
gleichen Rechte und Pflichten wie alle anderen Bürger auch, für sie

gelten positiv wie negativ keine anderen Grenzen wie für alle
anderen auch. Die Gleichheit aller Bürger bedeutet freilich
keine Gleichartigkeit, sie schafft gerade die Voraussetzungen für
die gegenseitige Achtung gegenüber Differenzen - gegenüber
unterschiedlichen Lebensformen, Überzeugungen, Wahrnehmungen

und Verhalten. Für diese Unterschiede spielen die
kulturelle Herkunft und Zugehörigkeit der Menschen ohne Zweifel
eine grosse Rolle, woraus jedoch in keiner Weise folgt, dass diese
schicksalhafte und nie veränderbare Determinanten
gesellschaftlichen Verhaltens sind. Fordert eine religiöse Minderheit
Rechte ein, die allen zustehen, wie z. B. in Deutschland der Bau
eines Gebetshauses, so ist dies keine Frage von mehr oder weniger

Multikulturalität, sondern der Durchsetzung geltenden
Rechts. Wo Aspekte spezifischer kultureller oder religiöser Praktiken

das öffentliche Leben tangieren und die Rechte anderer

beeinträchtigen (z. B. die Kleidung von Lehrkräften und Schülern

in öffentlichen Schulen), müssen in einem deliberativen
Prozess hierfür Regeln entwickelt und als solche in demokratischer

Verantwortung ausgewiesen werden. Die Toleranz endet
dort, wo die Grenzen der Freiheit missachtet und gegen legitime
Regeln Verstössen wird. Innerhalb dieser Grenzen gilt die Freiheit

des Einzelnen und bestehen die verschiedenen Lebensformen

und Gruppen gemeinsamer Herkunft oder Religionszugehörigkeit

gleichberechtigt nebeneinander. Dies kann auch
Rückzug oder gar Abgrenzung zur Gesellschaft insgesamt
bedeuten. Darin liegt jedoch per se zunächst nichts Negatives und
daraus können keine Abstriche an der Existenzberechtigung
einer Gruppe abgeleitet werden.

Die Integration des Fremden ist ein langwieriger,
widersprüchlicher und vor allem konfliktreicher Prozess, der allen,
den Immigranten wie den Einheimischen, viel abverlangt und
der alles andere als gradlinig verläuft, sondern durch eine
Dialektik von Annäherung und Abgrenzung gekennzeichnet ist.

Differenzen und Konflikte sind auch hier entscheidend: Die
Konfrontationen zwischen Einwanderungskulturen und der
heimischen Kultur erzwingen sowohl die Abgrenzung aus
Selbstbehauptung als auch die Auseinandersetzung mit der
jeweils anderen und der eigenen Kultur. Für Einwanderer, die
parallel ja auch neue zusätzliche Loyalitäten entwickeln, führt dies

irgendwann zu einem Entscheidungsprozess, an dessen Ende
sie in der traditionalen Herkunftswelt verbleiben oder sich von
ihr abwenden oder sogar bewusst mit ihr brechen. Bei aller
Annäherung und auch neuen Bindungen ausserhalb der
Herkunftsgemeinschaft bleiben in allen Fällen auch hier Konflikte
und Differenzen bestehen. Nicht zuletzt sie liefern sowohl für



Bürgerinnen und Bürger in der Res publica 81

67 Jürgen Habermas: Die Einbeziehung

des Anderen. Studien zur
politischen Theorie. 2. Aufl.
Frankfurt/M. 1997, S.260.

68 Immanuel Kant: Kritik der
Urteilskraft. In: Werke, Bd. 10, S.389.

69 Vgl. Arendt, Das Urteilen
(wieAnm. 63), S. 109-114.

70 Vgl. ebd., S. 115.

die Einwanderungskulturen als auch für die Mehrheitskultur
das produktive Potenzial dafür, dass sie ihre Überlebensfähigkeit

und Vitalität «durch den Entwurf von Alternativen zum
Bisherigen oder durch Integration fremder Impulse - bis hin zum
Bruch mit eigenen Überlieferungen» bewahren.67

In der oben zitierten Passage von Hannah Arendt ist die Rede

vom sensus communis, dem gemeinschaftlichen Sinn, der jeden
mit einer Gemeinschaft verbindet. Arendt nimmt hier Bezug auf
Kant, der aus dem sensus communis das Prinzip der «erweiterten

Denkungsart» als Maxime des «gemeinen Menschenverstandes»

entwickelt hat. In der Kritik der Urteilskraft heisst es

hierzu: «Unter dem sensus communis [...] muß man die Idee
eines gemeinschaftlichen Sinnes, welches in seiner Reflexion auf
die Vorstellungsart jedes anderen in Gedanken (a priori) Rücksicht

nimmt, um gleichsam an die gesamte Menschenvernunft
sein Urteil zu halten, und dadurch der Illusion zu entgehen, die

aus subjektiven Privatbedingungen, welche leicht für objektiv
gehalten werden könnten, auf das Urteil nachteiligen Einfluss
haben würde.»68 Die erweiterte Denkungsart, das erweiterte
Urteilen setzt die Teilhabe an einer Gemeinschaft voraus, ohne sie

ist wiederum keine Kommunikation möglich: Wir können nur
kommunizieren, wenn wir fähig sind, vom Standpunkt der
Anderen zu denken; nur dann können wir sie erreichen und so

sprechen, dass sie uns verstehen.69 Das beschreibt treffend die

Grundanforderung der Interaktion zwischen Nicht-Einheimischen

und Einheimischen: die gemeinsame Welt zu gestalten,
indem wir sie jeweils mit den Augen der anderen zu verstehen
suchen und daraus konkretes Handeln ableiten. Das ist nicht
mit Empathie zu verwechseln, gegen die schon Kant die erweiterte

Denkungsart abgegrenzt hat. Vielmehr geht es darum,
jenseits von Vorurteilen und mehr oder weniger latenten
Diskriminierungen eine Kommunikation herzustellen, die im gegenseitigen

Respekt Gemeinsamkeiten ermöglicht und Gegensätze
verhandelbar macht. Arendt hat von der erweiterten Denkungsart

eine Verbindung zu Kants Überlegungen über eine vereinte,
in ewigem Frieden lebende Menschheit hergestellt: Der
Zustand ewigen Friedens war für Kant nicht allein deswegen
erstrebenswert, weil es dann keine kriegerischen Auseinandersetzungen

mit all ihren zivilisatorischen Rückschlägen mehr geben
würde, sondern er war für ihn auch die notwendige Voraussetzung

für eine möglichst grosse Ausbreitung der erweiterten
Denkungsart und das heisst des Erreichens höchster Zivilisierung.70

Damit ist der Bogen vom sensus communis, vom
Gemeinsinn, zum Weltbürgerrecht als handlungsleitende Idee
geschlagen.




	Patriotismus im 21. Jahrhundert?

