
Zeitschrift: Appenzellische Jahrbücher

Herausgeber: Appenzellische Gemeinnützige Gesellschaft

Band: 139 (2012)

Artikel: Tugenden gestern und heute

Autor: Eisenhut, Heidi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-513298

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-513298
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


50 Bürgerinnen und Bürger in der Res publica

Tugenden gestern und heute

Heidi Eisenhut

Es ist derzeit in der Schweiz und in Europa häufiger von Tugenden

die Rede als auch schon. In Büchern und Zeitschriften wird
nach der «Sittsamkeit» der Gesellschaft im 21. Jahrhundert
gefragt, in den Feuilletons ist von Moralvorstellungen und
Normen die Rede, von «gut» und «schlecht». Die Frage nach der
Sittsamkeit wird dann aktuell, wenn der allgemeine Eindruck
überhand nimmt, dass im gesellschaftlichen und politischen
Alltag «Ungerechtes» geschieht, dass einzelne Personen,
Personengruppen, ja ganze Gemeinschaften auf Kosten anderer
unverhältnismässig profitieren. Nachrichtenmeldungen, die von
rücksichtslosem Egoismus und Gier berichten und vom Raubbau

an unseren natürlichen Ressourcen, sind entscheidende
Faktoren im Prozess der öffentlichen Meinungsbildung. Die
Satellitenschüssel und das Smartphone in allen Winkeln der Erde
werden zum Symbol für einen Standard, den sich eine Mehrheit
unter den über sieben Milliarden Menschen auf der Welt zum
Vorbild nimmt - auch wenn universelle Prinzipien wie Freiheit,
Gleichheit, Solidarität, Autonomie und Menschenwürde weder
eingehalten sind noch garantiert werden können. Das Gefüge ist
labil, und im Kampf um bessere Bedingungen für sich selbst
sind Charaktereigenschaften wie Bescheidenheit, Uneigennüt-
zigkeit und Mässigung, Verantwortungsbewusstsein, Solidarität
und Einsatzbereitschaft oder Verlässlichkeit, Toleranz und
Zivilcourage nicht gefragt.

Nachfolgend versuche ich, aus geschichtlichen Erfahrungen
heraus abzuleiten, weshalb sich ein von guten Charaktereigenschaften

geleitetes Handeln trotzdem langfristig auszahlt, was
allenfalls solche zentralen Charaktereigenschaften sein können
und was mündige Bürgerinnen und Bürger in einem demokratischen

Staat tun können, um diesem Gemeinwesen als Gesamtem

Sorge zu tragen und es auch für weniger privilegierte
Mitbürgerinnen und -mitbürger lebenswert zu machen.

Rückzug ins Private

Der allgemeine Eindruck, das Gefühl, von allen Tugenden
verlassen worden zu sein, lähmt. Viele Abläufe des Alltags sind
heute von Desinteresse geprägt, Politikverdrossenheit hat sich
breitgemacht: Engagement lohne sich nicht, bewegen lasse sich
nichts, alles sei kompliziert und ohnehin schon vorgegeben.
Verschiedene Gemeinschaften haben Probleme, Persönlichkeiten

zu finden, die bereit sind, öffentliche Ämter zu bekleiden,



Bürgerinnen und Bürger in der Res publica 51

1 Zum Patriotismusbegriff vgl. den

Beitrag von Malte C. Krugmann in
diesem Band, S. 62-81.

2 Maximen Leitgedanken,
Grundprinzipien.

sich in Gremien und Vereinsvorstände wählen zu lassen. Der
Beruf sei wichtiger - das Private habe Vorrang. Und auch der Beruf

selbst zeigt Tendenzen, zur Privatsache zu werden: das
Abarbeiten der eigenen To-do-Listen ist an die Stelle der Ausübung
des Berufs als Berufung getreten, die neben einem fachlichen
Blick über den Tellerrand auch eine Sozialorientierung mitein-
schliessen würde. Eine Gesellschaft erstarkt nicht, wenn solche
Tendenzen sich verstärken: Sie arbeitet sich selbst ab und
verwaltet den Status quo; Kreativität und Innovationsfreude fehlen.

Ein altes Thema

Den Eindruck, dass die guten Jahre vorbei seien und schwierigere

Zeiten sich ankündigten, diesen Eindruck hatten frühere
Generationen auch schon. Abgesehen davon, dass es in der
menschlichen Natur liegt, die eigene Vergangenheit im
Vergleich mit der Gegenwart tendenziell positiver zu sehen, gibt es

in der Geschichte Zeiten, in denen ganze Gemeinschaften Energien

verspürten und positiv gestimmt waren oder umgekehrt
Energielosigkeit und Zerfallstendenzen beklagten und «das

Ende» prognostizierten. Eine interessante Wende weg vom
Kulturpessimismus und hin zu einem neuen Aufbruch und neuen
Visionen ist in der Eidgenossenschaft der zweiten Hälfte des

18. Jahrhunderts zu beobachten. Das ganze Abendland befand
sich in einem Veränderungsprozess: zu denken ist an die
Aufklärung, an die amerikanische Unabhängigkeitsbewegung und
an den Ruf nach Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit. In der
alten Eidgenossenschaft mit ihren 13 Orten, den zugewandten
Orten und den Untertanengebieten war die Verkrustung
offensichtlich: Die politische Organisation war nicht mehr zeitge-
mäss. Verschiedene Währungen, Zollschranken, uneinheitliche
Masse und Gewichte machten das Leben der immer globaler
agierenden Kaufleute schwer. Lokale Querelen in konfessionellen

Belangen, zwischen Dörfern oder wirtschaftlich und
politisch dominierenden Familien zeigten auf, dass es an manchem
mangelte, was die Zeit der Aufklärung aufs Tapet gebracht und
für moderne Staatswesen eingefordert hatte. Die Informationspflicht

und die Frage nach den Kompetenzen der Behörden
oder das Recht auf Kritik und Opposition der Obrigkeit gegenüber

standen noch keineswegs auf einer Basis, die Missbrauch
und Eigennutz verhindert hätte. Grundsätze wie die Gewaltenteilung

oder die Entflechtung von Kirche und Staat wurden
mancherorts erst in den Verfassungen des 19. Jahrhunderts
festgeschrieben. Somit erstaunt es nicht, dass der vom patriotischen

und kosmopolitischen Gedankengut seiner Zeit1 beseelte

Trogner Arzt und Frühaufklärer Laurenz Zellweger (1692-1764)
in Bezug auf die Alte Eidgenossenschaft 1764 festhalten konnte,
dass «die Beobachtungen der heutigs Tags üblichen Maximen2



52 Bürgerinnen und Bürger in der Res publica

und der im Schwang3 gehenden Sitten» ihn darauf schliessen
liessen, «daß auch in unserer Schweitzer-Welt nichts anders
mehr als falsche Politick, Eigennutz, Kunststreiche und Verstellung

herrscheten, und die noch anscheinende Vertraulichkeit
mehr einer angewöhnten Rotine und Uebung, als Würkungen
redlicher Herzen, zuzuschreiben, und also der ächte wahre
Patriotismus schier gänzlich erloschen wäre.»4

Private Initiativen

Im «Jahrhundert der Sozietäten»5 entstanden in der Eidgenossenschaft

wie im übrigen Europa private Vereinigungen, die
sich den Themen Bildung und Wissenschaft, Kultur und Ökonomie

widmeten. Sie gaben sich selbst den Auftrag der «Förderung
der Volkswohlfahrt»6, den sie nicht nur materiell, sondern
ebenso in geistes-, Staats- wie auch bildungspolitischer Ausrichtung

erfüllten. Zellwegers Worte waren an die Adresse der
«Sozietät der Sozietäten», an die 1761 neu gegründete Helvetische
Gesellschaft in Schinznach7, gerichtet. Die Helvetische Gesellschaft

war eine Art «eidgenössischer patriotischer Tisch»8 des
18. Jahrhunderts. Zahlreiche Anregungen gingen von ihr aus.

Tätig, in dem Sinne, dass sie konkrete Projekte umgesetzt hätte,
wurde die Gesellschaft nie. Das war auch nie die Absicht; ihre
Mitglieder waren allesamt Personen, die sich lokal zum Wohle
der Gemeinschaft einsetzten. Sie alle plagten die gleichen
Gefühle und Stimmungen, die auch von Laurenz Zellweger
beschrieben wurden: eine Unzufriedenheit mit der Stagnation in
den 13 alten Orten, die Beobachtung von Zerfallserscheinungen
und das Fehlen eines Forums für einen interkonfessionellen,
die Sprachregionen überschreitenden und interdisziplinären
Austausch unter den führenden Geschlechtern der
Eidgenossenschaft. Neben Gutsherren, Geistlichen, Kaufleuten, Magistraten

und Verwaltungsbeamten gehörten der Helvetischen
Gesellschaft auch Professoren, Ärzte, Offiziere in Fremden Diensten,

Handwerker und Künstler an. Viele dieser Persönlichkeiten
hatten politische Ämter inne oder standen am Anfang politischer

Karrieren. Gemäss dem sehr allgemein formulierten
Gesellschaftszweck, der «Förderung der helvetischen Freundschaft

und Eintracht»9, wollte die Gesellschaft die Reform, nicht
die Revolution. Sie entwarf Utopien, deren Umsetzung sie den
lokalen Sozietäten überliess.

Eine «Pflanzschule» für künftige Politiker

Auf der Basis dieser Erfahrungen konnte Zellweger im gleichen
Text von seiner kulturpessimistischen Perspektive abrücken:
«Die erste Aufmunterung gab mir unsers nunmehr seligen
Balthasars Vorschlag eines Eidsgenössischen Seminarii10, ein
patriotischer Vorschlag, welchen man mit beyden Händen ergreifen

3 Im Schwang sein sehr verbreitet,

sehr beliebt, m Mode sein.

4 Herrn Doctor Zellwegers
patriotischer Abschied von der
Helvetischen Gesellschaft. In. Denkmal.
Herrn Doctor Laurenz Zellweger
aus Trogen im Appenzeller-Land
von der Helvetischen Gesellschaft
errichtet durch Joh. Caspar Hirzel.
Zurich 1765, S. 1-48, hier S. 25 f.

5 Emil Erne. Die schweizerischen
Sozietäten. Lexikalische Darstellung

der Reformgesellschaften des

18. Jahrhunderts m der Schweiz.
Diss. Bern 1986. Zurich 1988, hier
bes. S. 11-14 (Geleitwort von Ulrich
Im Hof).

6 Diesen Auftrag gab sich im 19.

Jahrhundert auch die Appenzelli-
sche Gemeinnützige Gesellschaft.
Siehe «Kurzportrait» und
«Geschichte», URL. www.aggesell-
schaft.ch (Abfrage vom 3.8.2012).
Siehe auch den Beitrag von
Krugmann (wie Anm. 1), bes. S. 64-66.

7 Ulrich Im Hof. Die Entstehung
der politischen Offentiichkeit m der
Schweiz. Struktur und Tätigkeit der
Helvetischen Gesellschaft.
Frauenfeld/Stuttgart 1983 (Die Helvetische
Gesellschaft 1). - Francois de Capi-
tani. Die Gesellschaft im Wandel.

Mitglieder und Gaste der
Helvetischen Gesellschaft. Frauenfeld/
Stuttgart 1983 (Die Helvetische
Gesellschaft 2). - Erne, Sozietäten (wie
Anm. 5), bes. S. 35-40.

8 Zum «patriotischen Tisch» siehe
S. 12-25 und 26-49 m diesem Band.

9 Siehe Emil Erne. Art. «Helvetische

Gesellschaft». In. Historisches
Lexikon der Schweiz (HLS). Version
vom 5.12.2007. URL. www.hls-dhs-
dss.ch/textes/d/D16429.php
(Abfrage vom 3.8.2012).

10 FranzUrs von Balthasar. Patriotische

Traume eines Eydgnossen
von einem Mittel, die veraltete Eyd-
gnoßschafft wieder zu verjungeren.
Freystadt 1758.



Bürgerinnen und Bürger in der Res publica 53

11 Zellweger, Patriotischer
Abschied (wie Anm. 4), S.26-29.

12 Die einseitige Ausrichtung auf
die «Manner» und die «angesehenen

Geschlechter» entsprach dem
auf den wehrfähigen Mann der
gebildeten Oberschicht hm
ausgerichteten Weltbild der Zeit. Aus

heutiger Sicht ist dieses
eingeschränkte Denken m Bezug auf die

Gleichheitsfrage schwer nachvollziehbar.

Es ist bei Jean Jacques
Rousseau und dessen

Gesellschaftsvertrag genauso anzutreffen
und wird entsprechend kritisch
rezipiert.

13 Ramer J. Schweizer. Zukunftsaufgaben

der NHG/RS. Vortrag an-
lasslich des 250-Jahr-Jubilaums der
Helvetischen Gesellschaft am
18.2.2012 m Aarau. URL. www.dia-
loguesuisse.ch (Abfrage vom
3.8.2012).

solle», hielt er in seiner Rede fest. Er meinte damit die Idee des

Luzerner Staatsmanns und Staatsrechtlers Franz Urs von
Balthasar (1689-1763), der in einer Kleindruckschrift eine
eidgenössische Lehranstalt als eine Art «Pflanzschule» für künftige
Politiker beider Konfessionen forderte. lünglinge aus angesehenen

Geschlechtern oder die sonst in ihrer Entwicklung
vielversprechend waren, sollten unter der Aufsicht von erfahrenen
Lehrmeistern staatspolitischen Unterricht erhalten, sie sollten
die Geschichte der Eidgenossenschaft und anderer Republiken,
Bündnisse und Verträge, Rechte und Bräuche, gemeinnützige
Interessen und die Unterschiede unter den Regierungsarten
kennen lernen, mit der zentralen Absicht, Missbräuchen begegnen

zu können. Sie sollten zudem eingeführt werden in innen-
wie aussenpolitische Abläufe und Verbindungen und durch
gute Beispiele älterer Generationen «zu gleicher Tapferkeit,
Redlichkeit und Einmüthigkeit angefrischet, und sowohl zu
eifriger Beobachtung der Gesetze als zu Ausübung aller Tugenden
und anständigen Sitten, als des wahren Fundaments einer ruhigen,

gesegneten, und glücklichen Regierung angeleitet» werden.
«Es wäre also zu wünschen», schloss Zellweger, «dass man diesen

patriotischen Traum realisirte.»11

Werden die Worte von Laurenz Zellweger ins 21. lahrhundert
übertragen, so sind sie in ihrer Kernaussage modern: Der Trogner

Intellektuelle sah in der Form der Helvetischen Gesellschaft
als «Eidgenössisches Seminar» einen von Partikularinteressen
losgelösten Ort, an dem es möglich ist, bei künftigen
Entscheidungsträgern eine wertbestimmte Erziehung und Bildung zu
fördern, ihnen den Keim für demokratische wie moralische
Grundwerte einzupflanzen - und dies durch Männer12, die in
ihrem Leben Erfahrungen gesammelt haben und die diese

Erfahrungen weiterzugeben als Verantwortliche für eine Gemeinschaft

nicht nur bereit, sondern moralisch verpflichtet sind.
Anlässlich der 250-Iahr-Feier der Helvetischen Gesellschaft hat der
HSG-Professor Rainer I. Schweizer aufgezeigt, welche Themen
heute auf der Tagesordnung einer wertbestimmten Erziehung
stehen sollten: «Die soziale Solidarität, die Achtung der
Naturschätze, die Pflege und Freude an kulturellem und künstlerischem

Schaffen, sie alle nähren den Geist der Gemeinschaft
und den Willen, die Rechte und Freiheiten der Menschen dieses
Landes zu fördern. Aufmerksamkeit für die Anliegen der
Mitmenschen und Mut zur Veränderung der geltenden Ordnung
sind Charakterstärken der Demokratinnen und Demokraten.
Ein Engagement für eine so imprägnierte freiheitliche,
rechtsstaatliche Demokratie lohnt sich überall, in der Gemeinde, in
einer Non-Profit-Organisation, in Unternehmen oder in
internationalen Gremien.»13



54 Bürgerinnen und Bürger in der Res publica

«Ein entstaubtes Verständnis von Tugenden und Lastern» wäre,
so hat der deutsche Philosoph Martin Seel jüngst festgehalten,
ein «höchst wünschenswertes Lebenselixier einer liberalen Kultur

und Gesellschaft»14. Es braucht, so lässt sich als Zwischenergebnis

resümieren, eine Hinwendung zu wichtigen und als
erstrebenswert geltenden Tugenden im Sinne von
Charaktereigenschaften, die das Individuum und insgesamt die Gemeinschaft

befähigen, das «sittlich Gute» zu verwirklichen. Welches
sind nun aber solche - oder besser: zentrale und vielleicht sogar
unverzichtbare - Charaktereigenschaften?

Abb. 1: Allegorien der Güte und
Gerechtigkeit als Stuckaturen der
Gebrüder Moosbrugger im Gemeindehaus

Trogen, ca. 1777.

Güte und Gerechtigkeit

Im Vorwort zu seiner Geschichte desAppenzellischen Volkes hielt
Johann Caspar Zellweger, Kaufmann, Philanthrop und Historiker

sowie Grossneffe von Laurenz Zellweger, 1830 fest, dass er
unter anderem mit der Niederschrift der Geschichte aufzeigen
möchte, «welch nützliche Folgen Tugend und Hingebung für
das gesammte Vaterland jederzeit gehabt, wie hingegen
Leidenschaften, wie die ausschliessliche Beachtung des eigenen Vor-
theils und aus Stolz erwachsener Trotz stets nachtheilig auf das

Wohl unsers Kantons eingewirkt haben.»15 Unter «Tugend»
verstand Zellweger eine durch fortgesetzte Übung erlangte Fertigkeit

im Guten, in deren Wesen es liegt, nie stehen zu bleiben,
sondern wider verschiedene Versuchungen zu immer grösserer
Vollkommenheit fortzuschreiten. Das Gute wird bestimmt

14 Martin Seel: Wie gut sollen wir
sein? In: Die Zeit, Nr. 24, 6.6.2012.
Ders.: 111 Tugenden, 111 Laster.
Eine philosophische Revue.

Frankfurt/M 2011.

15 Johann Caspar Zellweger:
Geschichte des Appenzellischen
Volkes. Erster Bd. Trogen 1830,
S.V (Vorrede).



Bürgerinnen und Bürger in der Res publica 55

Abb. 2: Allegorien der Güte, Treue,

Gerechtigkeit und des Friedens in
einer Vignette aufdem Frontispiz
der Walserschen Appenzeller
Chronick, 1740.

16 Vgl. den Art. «Tugend». In:
Brockhaus Bilder-Conversations-
Lexikon. Bd. 4. Leipzig 1841, S.491.

URL: www.zeno.org/
nid/20000871834
(Abfrage vom 3.8.2012).

17 Gabriel Walser: Neue Appenzel-
ler-Chronick, oder, Beschreibung
des Cantons Appenzell der Innern-
und Aussern-Rooden [...]. St.Gallen
1740, Frontispiz und S. 0. - Psalm

85,11 [Einheitsübersetzung]:
«Es begegnen einander Huld und
Treue; Gerechtigkeit und Friede
küssen sich.»

18 Heidi Eisenhut: Caritas und
Justitia als Fundamente. In:
Zeitzeugnisse. Appenzeller Geschichten

in Wort und Bild. Herisau 2013

[in Vorbereitung].

19 Siehe hierzu auch Alois Riklin:
Politik und Ethik. In: Ders.:
Verantwortung des Akademikers. St. Gallen

1987, S. 39-88, hier v. a. S. 79 f.

durch das sittliche Gefühl oder das Gewissen und hat als

Bezugspunkt Gott als Urquell alles Guten.16

Die politische Bilderwelt von Appenzell Ausserrhoden kennt
Darstellungen der Tugenden Güte und Gerechtigkeit unter der
Stuckatur der Landsgemeinde im Trogner Gemeindehaus (um
1777, Abb. 1) und der Tugenden Güte, Treue, Gerechtigkeit und
Friede in einer von vier Kupfervignetten auf dem Frontispiz der
Neuen Appenzeller Chronick von Gabriel Walser (1740, Abb. 2):

«In dem vierten Schild mit der Ueberschrifft: Verbleibt durch
diese unverrückt», heisst es in einer Erklärung in der Chronik,
«wird gezeiget, wie die edle und kostbare Freyheit, durch die vier
nacheinander stehende Tugenden Güte, Treue, Gerechtigkeit
und Friede, auf die späthe Nachkommen könne erhalten und
fortgepflantzet werden. Nemlich, Güte und Treue müssen einander

begegnen: Gerechtigkeit und Friede sich küssen, wie zu lesen

im 85sten Psalm, im eilften Vers.»17 Unterhalb der Stuckatur der
Landsgemeinde rahmen die Allegorien Güte und Gerechtigkeit
den Sinnspruch «Die Tugend ist die sicherste Grundsäule der
Freiheit. La vertu est le plus sür boulevard de la liberte.»18 Die

Gerechtigkeit (iustitia), die bei Aristoteles die erste aller Tugenden

ist, und die Güte oder Liebe (caritas), die diesen Rang bei
Paulus einnimmt, sind in beiden Darstellungen von zentraler
Bedeutung. Sie werden je als unabdingbar für die Freiheit - und
somit für ein Leben, wie es die Staatsform der Demokratie für
alle Menschen vorsehen würde - erwähnt.19 Beide Tugenden ha-



56 Bürgerinnen und Bürger in der Res publica

ben sich in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts in Europa
zunehmend zu zwei Stammtugenden herausgebildet. Es sei darin

«die stufenweise Vervollkommnung des Lebens an[gedeutet],
indem sich der Mensch von der blossen Gesetzmässigkeit seiner

Handlungen nach und nach zu der Reinheit und Heiligkeit des

Herzens, die das Gute aus Liebe zum Guten thut, erheben soll.»20

Sieben Primärtugenden

In der abendländischen Geschichte gibt es aber mehr als zwei
Stammtugenden. Güte/Liebe und Gerechtigkeit gehören zu
einem Kanon von sieben Primärtugenden. Es sind dies vier
platonische und somit griechische und drei paulinische und somit
christliche Tugenden: Gerechtigkeit, Mässigung, Mut und Klugheit

(Abb. 6-9) sowie Glaube, Hoffnung und Liebe (Abb. 3-5).
Ohne sie - und das rechtfertigt gewissermassen ihre Vorrangstellung

und gibt eine Antwort auf die Frage nach allfälligen
zentralen und vielleicht sogar unverzichtbaren Charaktereigenschaften

-, schreibt der deutsche Philosoph Martin Seel, sei es

unmöglich, ein guter Mensch zu sein.21 Umgekehrt kennt die
abendländische Tradition sieben besonders schwerwiegende
Laster, christlich gesprochen Todsünden: Stolz, Neid, Zorn,
Trägheit, Geiz, Völlerei und Wollust.

Unter einer «Tugend», so wurde oben definiert, wird im
21. Jahrhundert eine wichtige und als erstrebenswert geltende
Charaktereigenschaft, die eine Person oder eine Gemeinschaft
befähigt, das sittlich Gute zu verwirklichen, verstanden. «Tugenden

sind tragende Kräfte der Vermittlung zwischen der Sorge um
sich selbst und der Rücksicht auf andere.»22 Für Aristoteles ist

Abb. 3-9: Allegorien der sieben

Primärtugenden I Glaube (lat. fides
mit Kreuz, Kelch und Manna,
Schleier mit Strahlen), IILiebe (lat.
Caritas mit Kindern und Füllhorn
mit Flammen), IIIHoffnung (lat.

spes mit nach oben, in den Himmel
gerichtetem Blick, die Hände zum
Gebet gefaltet), IV Gerechtigkeit (lat.
iustitia mit Schwert, Waage und
Weltkugel), VKlugheit (lat. pruden-
tia mit Schlange, Spiegel und Zirkel,
übersetzt mit «Vorsichtigkeit»), VI

Mässigung (lat. temperantia mit
Mischgefässen zur Vermischung von
Wasser mit Wein) und VII Mut (lat.
fortitudo mit Ritterrüstung, zerbrochene

Säule, aufdem Kopfsitzt ein

Chamäleon, übersetzt mit «Stärke»).

HansBurgkmair d.A. (1473-1531),
Holzschnitte, 30,7x 19,1 cm, um
1510.



Bürgerinnen und Bürger in der Res publica 57

20 Art. «Cardinal». In: Brockhaus
Bilder-Conversations-Lexikon. Bd.
1. Leipzig 1837, S.383 f. URL:
www.zeno.org/nid/2000081749X
(Abfrage vom 31.7.2012).

21 Siehe Seel, 111 Tugenden, 111

Laster (wieAnm. 14), S. 293-297.

22 Seel, Wie gut sollen wir sein?

(wieAnm. 14).

23 Ursula Wolf: Aristoteles'<Niko-
machische Ethik>. 2. Aufl. Darmstadt

2002, v.a. S. 23-36.

24 Immanuel Kant: Grundlegung
zur Metaphysik der Sitten. Köln
2008 [Originalausg. 1785]. - Andrea
Marlen Esser: Eine Ethik für Endliche.

Kants Tugendlehre in der
Gegenwart. Stuttgart/Bad Cannstatt
2004.

25 Seel, 111 Tugenden, 111 Laster
(wie Anm. 14), S. 23-25 und 281 f.

26 Deirdre McCloskey: Bürgerliche
Tugenden? In: Schweizer Monat
997 (Juni 2012), S. 44-47, hier S. 44.

«Tugend» der Weg zu einem geglückten Leben, das heisst zu
einem Leben, in dem der Mensch die Möglichkeiten verwirklicht,
die in ihm angelegt sind.23 Die positive Konnotation von Tugenden

verleitet zur einfachen Gleichung «Tugenden sind gut, Laster

sind schlecht». Diese wird u.a. durch Immanuel Kant
kritisiert: Er betont die Ambivalenz der Tugenden, etwa der Tugend
Mut, die sowohl das Handeln des Verbrechers als auch das Handeln

des Polizisten bestimmen kann.24 In der jüngsten
Tugenddiskussion zeigt Martin Seel, dass von den von ihm bezeichneten
111 Tugenden mit einer einzigen Ausnahme alle gleichzeitig
auch Laster sein können. Diese Ausnahme ist die Grausamkeit.
Sie ist, so Seel, der Inbegriff der menschlichen Bösartigkeit.25

Die US-amerikanische Wirtschaftshistorikerin Deirdre
McCloskey hat im Schweizer Monat die vier Grund- oder Kardinal-,
das heisst Schlüsseltugenden, der griechischen und römischen
Antike wie folgt beschrieben: «Der Gerechtigkeitssinn ist eine
Tugend ersten Ranges. Aus ihm gehen zwischenmenschlicher
Respekt und gesellschaftliches Gleichgewicht hervor. [...] Mässi-

gungist eine andere Tugend und meint das Gleichgewicht in der
eigenen Seele, die Beherrschung des eigenen Verlangens. Der
Mut ist die dritte Tugend. Denn welche Person könnte sich
schon entwickeln, wenn sie wie Oblomow, die namensgebende
Figur aus Iwan Gontscharows literarischem Meisterwerk, im
Bett bliebe, voller frei flottierender Angst oder ennui, jener
aristokratischen Version von Feigheit? Die Klugheit ist die <Mutter
der Tugenden», wie sie der heilige Thomas von Aquin nannte -
wir würden heute wohl Know-how, savoirfaire oder <gesunder
Menschenverstand» sagen.»26



58 Bürgerinnen und Bürger in der Res publica

James Joyce hat zu Beginn des 20. Jahrhunderts in seinem
Roman Ulysses daran erinnert, dass die abendländische Kultur ein
Zweistromland sei und dass das Abendland von zwei Flüssen
bewässert würde. «Die Quelle des einen sprudelt in Israel, die
des anderen in Griechenland», schreibt Dietrich Schwanitz zu
diesem Thema.27 Eine Kultur, so ergänzt Schwanitz, das sei nicht
zuletzt der gemeinsame Schatz von Geschichten, der eine
Gemeinschaft zusammenhält. Es sind Geschichten, mit denen ein
«Wir» sich identifizieren kann, die von dessen Ursprüngen
erzählen und diese Ursprünge erklären. Die Biographien Europas
sind die Bibel und das Homerische Doppelepos Ilias und Odyssee.

Es sind sowohl Geschichtsbücher als auch religiöse Bücher.
Homer erzählt vom Treiben der Götter mitten unter den
Menschen, in der Bibel ist der Umgang des einzigen Gottes mit
seinem Volk Thema.28

Die beiden Flüsse nähren sich gegenseitig. Ihr Ineinander-
fliessen im vierten nachchristlichen Jahrhundert hat zu einer
Ergänzung des abendländischen Tugendkanons von vier auf
sieben geführt. Wie die Verbindung der quadrivialen höheren
Fächer Arithmetik, Geometrie, Astronomie und Musik mit den
trivialen Basisfächern Grammatik, Rhetorik und Dialektik zu
den Septem artes liberales, den sieben freien Künsten, die der
gesamten Bildung eines Menschen über Jahrhunderte
zugrundelagen (und -liegen), so haben sich die vier Kardinaltugenden
Gerechtigkeit, Mässigung, Mut und Klugheit durch die paulini-
sche Trias Glaube, Hoffnung, Liebe29 zu den sieben Primärtugenden

ergänzt. McCloskey schreibt: «Der Glaube ist eine
rückwärtsgewandte Tugend, die darin besteht, eine eigene Identität

27 Dietrich Schwanitz: Bildung.
Alles, was man wissen muss.
Frankfurt/M 1999, S.34.

28 Peter von Matt: Die
tintenblauen Eidgenossen. Über die
literarische und politische Schweiz.
München 2001, S. 10.

29 1. Korinther 13,13
[Einheitsübersetzung]: «Für jetzt bleiben
Glaube, Hoffnung, Liebe, diese drei;
doch am grössten unter ihnen ist
die Liebe.»



Bürgerinnen und Bürger in der Res publica 59

zu haben und anzunehmen, einen Ort, einen Ausgangspunkt.
[...]. Hoffnung dagegen ist eine in die Zukunft gerichtete Tugend,
die sich dadurch auszeichnet, ein Ziel, ein Projekt zu haben und
auch zu verfolgen. [...] Die Liebe, die grösste Tugend der drei
<neuen>, wenn man Paulus glauben möchte, macht den Sinn
aller anderen aus: Liebe zum Partner, Liebe zum Mitmenschen,

30 McCloskey, Bürgerliche Tugen- Liebe zum Land [...].»30
den? (wie Anm. 26), S.44.

Eine neue Liste vorrangiger Tugenden?

Gerechtigkeit, Mässigung, Mut, Klugheit, Glaube, Hoffnung und
Liebe - von den sieben Begriffen klingen nicht alle gleich zeitge-
mäss. Dass der Fokus im 18. Jahrhundert auf der Gerechtigkeit
und der Güte/Liebe lag, zeigt, wie zu unterschiedlichen Zeiten,
die jeweils geprägt sind durch unterschiedliche Kulturen,
einzelne Tugenden wichtiger erscheinen können als andere. Heute
würde eine Liste vorrangiger Tugenden neben Gerechtigkeit,
Klugheit und Mut auch Besonnenheit, Mitgefühl, Aufmerksamkeit,

Aufrichtigkeit, Bescheidenheit, Gelassenheit, Grosszügig-
keit, Nachsicht, Selbstachtung, Toleranz, die Fähigkeit zu

31 Seel, ill Tugenden, ill Laster Freundschaft und Liebe sowie einige weitere enthalten.31 Die
(wie Anm. 14), S. 294 f. Übersetzung von Caritas mit «Güte» oder «Liebe» zeigt zudem

eine weitere Komponente, die zu beachten ist: die sprachliche.
Begriffe - und im Besonderen abstrakte Begriffe wie die
Bezeichnungen für die Tugenden - können je nach zeitlichem und
räumlichem sowie sprachkulturellem Kontext ihre Begriffsinhalte

verändern oder verschieben. Meist reicht somit nicht
einfach die Nennung eines Begriffs. Um Missverständnissen
vorzubeugen, macht es Sinn, die aktuelle Konnotation mitzuliefern,
zu erklären, mit welchen Bedeutungsmustern ein Begriff gegenwärtig

aufgeladen ist. Die antike «Klugheit» wäre somit mit
«Know-how», «savoir faire» oder «gesunder Menschenverstand»
in Bezug auf die Gegenwart adäquat übertragen, wie dies
McCloskey in ihrem Definitionsversuch geschrieben hat.

In der heutigen Diskussion geht es aber weniger um die
Etablierung eines neuen Kanons und um die Auszeichnung einer
Tugend als besonders herausragend als um das Bewusstsein dafür,

dass es ein Set aus Tugenden gibt, das menschliches Gutsein
als Basis für gesellschaftliches Gutsein definiert. Diese Tugenden

haben eine Art Vorrangstellung. Martin Seel spricht von
ihnen als «Kristallisationen», weil sie alle anderen um sich
gruppieren - je mehr desto besser. Sie seien diejenigen Tugenden,
schreibt er, «deren Ausbildung und Erhaltung man beliebigen

32 Ebd., S. 295. Personen gegenüber einfordern kann».32

Das Stichwort «einfordern» führt über zum letzten Abschnitt
der vorliegenden Ausführungen. Ausbilden, erhalten und
einfordern - alle drei Verben sind durch Individuen wie durch
Gemeinschaften beeinflussbar. Die Sorge um die vorrangigen Tu-



60 Bürgerinnen und Bürger in der Res publica

genden liegt in der Macht aller handlungsfähigen Menschen -
und sie ist für das gegenseitige Verständnis untereinander und
das respektvolle Zusammenleben miteinander unverzichtbar.
Die Demokratie baut auf diesem Prinzip auf: auf dem «guten
Willen» der Menschen.

Friedfertig, freiwillig, öffentlich und gemeinsam

Eine Demokratie kann aber auch erstaunlich lange funktionieren,

wenn sich eine Gemeinschaft eher durch Eigennutz und
Trägheit «auszeichnet». Eingangs wurde vom allgemeinen
Eindruck gesprochen, von allen Tugenden verlassen worden zu
sein. Der deutsche Philosoph Georg Lohmann formuliert pointiert,

eine moderne Demokratie setze keine tugendhaften
Bürgerinnen und Bürger voraus. Sie funktioniere auch dann, wenn
die Bürgerinnen und Bürger eher lasterhaft seien und als Egoisten

vor allem ihr privates Wohl verfolgen. Aber: «Eine Demokratie

funktioniert um so besser, je mehr sie durch die
entgegenkommenden Leistungen tugendhafter Bürger geprägt wird, und
die relevanten Bürgertugenden entwickeln sich um so besser, je
mehr sie sich in zivilgesellschaftlichen Aktivitäten betätigen
und entwickeln können.»33

Das Engagement in der Pfadi, im Verein, in der gemeinnützigen

Gesellschaft, im Sozialeinsatz, in einer Non-Profit-Organi-
sation, in der Gemeinde, in Unternehmen oder in internationalen

Gremien macht die Unabdingbarkeit von guten Charaktereigenschaften

als «Lebenselixier» unserer liberalen Kultur und
Gesellschaft bewusst. Gemeinschaften wie die erwähnten sind
um bestimmter gemeinsamer Ziele willen öffentlich tätig, und
sie haben immer die Zukunft und damit die Nachhaltigkeit im
Sinne einer Verantwortung für jüngere (Erziehung und Bildung)
und noch ungeborene Generationen (Erhalt der natürlichen
Lebensgrundlagen) im Blick. Vier Kennzeichen, schreibt
Lohmann, sollten für solche Gemeinschaften bestimmend sein:
Erstens Friedfertigkeit im Sinne einer konventionellen und
moralischen Anerkennung jeder und jedes Einzelnen als

gleichberechtigtes Mitglied; zweitens Freiwilligkeit in der Ausübung der

Mitgliedschaft und eine Bereitschaft, sich auch für Gemeinbelange

verlässlich und kompetent einzusetzen; drittens
Öffentlichkeit im Sinne eines offenen Raums der gemeinsamen Mei-

nungs- und Willensbildung, der Verhandlungs- und
Diskussionsmöglichkeit gemeinsamer Wertüberzeugungen, Präferenzen

und Entscheidungen, der Überprüfung von Tatsachenbehauptungen

und moralischen Imperativen, der Befragung von
Herrschaftslegitimationen und Auswirkungen staatlichen
Verwaltungshandelns; und schliesslich viertens die Gemeinschaftlichkeit,

d. h. dass eine Person nicht als unmittelbare Einzelperson

Akteurin in einer Zivilgesellschaft ist, sondern dass eine

33 Georg Lohmann: Zivilgesellschaft

und Bürgertugenden.
[Magdeburg 2003], S. 12. URL: www.die-
bonn.de/doks/lohmann0301 .pdf
(Abfrage vom 3.8.2012).



Bürgerinnen und Bürger in der Res publica 61

34 Lohmann, Zivilgesellschaft und
Burgertugenden (wie Anm. 33),
S. 14-19.

35 Daniel Thurer. Res publica. Von
Menschenrechten, Burgertugenden
und neuen Feudalismen. St. Gallen
2011. - Hanspeter Sporn. Der Staat.

Die Solidarität der Bürgerinnen
und Burger. In. AJb 139 (2012),
S. 12-25.

36 Thurer, Res publica (wie
Anm. 35), S. 20-30. Sporn, Staat

(wie Anm. 35), S. 12-25.

37 Seel, Wie gut sollen wir sein?

(wie Anm. 14).

Bürgerin oder ein Bürger immer in einem Bezug zu einem
Gegenüber, als Mitglied einer Gruppe oder in einer öffentlich
bestimmten Rolle, in der Zivilgesellschaft auftritt.34

Für ein stetes Aushandeln der Tugenden

Lohmanns Auffassung deckt sich mit derjenigen des
Rechtswissenschafters Daniel Thürer, die in dessen Abschiedsvorlesung
2010 wie in dessen Rede anlässlich der Jahresversammlung 2011

der Appenzellischen Gemeinnützigen Gesellschaft über
Menschenrechte, Bürgertugenden und neue Feudalismen zum
Ausdruck kommt.35 Für den Völkerrechtsprofessor steht an erster
Stelle der Bürgertugenden die Fähigkeit zur Deliberation. Er

meint damit den Prozess des Argumentierens, der kritischen
Auseinandersetzung, des Abwägens und des Verhandeins.36

Thürers Einladung folgend steht es den Bürgerinnen und
Bürgern frei, an einem «patriotischen Tisch», der symbolhaft für
eine friedfertige, freiwillige und offene Gemeinschaft von Personen

jedweder Provenienz steht, Platz zu nehmen und sich dort
auf der Basis des eigenen Erfahrungsschatzes öffentlich zu
äussern. In Erinnerung an Laurenz Zellwegers Worte werden
Tugenden durch Erziehung, Nachahmung guter Beispiele und
Gewöhnung erworben. Zellwegers Plädoyer für die Förderung
einer wertbestimmten Erziehung und Bildung bei künftigen
Entscheidungsträgerinnen und -trägem an einem von Partikularinteressen

losgelösten und von der Vielfalt der anderen
Partizipierenden geprägten Ort, ist heute aktuell. Die «Förderung der
Volkswohlfahrt», die den Zweck gemeinwohlorientierter
Gemeinschaften umschreibt, könnte sich auf der Suche nach zeit-
gemässen Formen des zivilgesellschaftlichen Engagements
solchen Themen stellen. Vielleicht ist der eingangs geäusserte
Eindruck, dass sich ein Engagement nicht lohne und es nichts zu
bewegen gäbe, dass alles kompliziert und ohnehin schon vorgegeben

sei, u. a. auch damit verbunden, dass nicht nur der Staat,
sondern auch freiwillige Gemeinschaften und Zusammenschlüsse

dazu neigen, alte und womöglich überholte oder nicht
mehr konsensfähige Verpflichtungen mitzuziehen und die
Erkenntnis, dass Tugenden «durch Erfahrung und Überlegung
stets neu justiert werden» müssen,37 ausser Acht zu lassen. Der
Mensch für sich selbst und als Mitglied von Gemeinschaften ist
aufgefordert, sich immer wieder kritisch zu befragen, immer
wieder neue Formen des Aushandelns zu suchen und die Fähigkeit

zur Erneuerung zu behalten. Das macht das Menschsein
wie die aktive Rolle als Bürgerin und Bürger eines demokratischen

Gemeinwesens abwechslungsreich, öffnet Möglichkeiten
für Überraschendes und Unerwartetes, bedeutet aber auch
Arbeit, bedingt einen langen Atem und baut aufdie stete Hoffnung.


	Tugenden gestern und heute

