
Zeitschrift: Appenzellische Jahrbücher

Herausgeber: Appenzellische Gemeinnützige Gesellschaft

Band: 139 (2012)

Artikel: Der Staat : die Solidarität der Bürgerinnen und Bürger

Autor: Spörri, Hanspeter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-513294

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-513294
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


12 Bürgerinnen und Bürger in der Res publica

Der Staat - die Solidarität der Bürgerinnen und Bürger

Zusammenfassung des Gesprächs zwischen Daniel Thürer, Heidi Eisenhut und Hanspeter Spörri
vom 2. Januar 2012, Monstein GR, mit Elementen aus der Rede zur Jahresversammlung der
Appenzellischen Gemeinnützigen Gesellschaft vom 26. November 2011 im Restaurant Alpstein, Appenzell

Hanspeter Spörri

Demokratie, wir wissen es heute, funktioniert
besser als alle anderen Staatsformen. Auch für
Daniel Thürer, emeritierter Professor für
Völkerrecht, Europarecht, öffentliches Recht und
vergleichendes Verfassungsrecht an der
Universität Zürich, ist die Demokratie etwas, das

«wir nicht preisgeben wollen und dürfen». In
seinemVortrag vor der Jahresversammlung der

Appenzellischen Gemeinnützigen Gesellschaft
im Bezirk Rüte im November 2011 erinnerte er
aber daran, dass Demokratie an Voraussetzungen

geknüpft ist. Seine Ausführungen basierten

auf seiner vielbeachteten Abschiedsvorlesung

an der Universität Zürich vom 23. November

2010, die auch in gedruckter Form vorliegt:
Res publica. Von Bürgertugenden, Menschenrechten

und neuen Feudalismen.1

27 Jahre lang lehrte Daniel Thürer an der
Universität Zürich. Er war Gastprofessor etwa
in Harvard, Stanford, Hongkong, Paris, Posen,

Cambridge und am European University Institute

in Florenz. Auch nach seiner Emeritierung
bekleidet er verschiedene Funktionen: So ist er
Mitglied des IICRK, er vertritt die Schweiz in der

Europäischen Kommission gegen Rassismus
und Intoleranz in Strassburg und ist Präsident
der Deutschen Gesellschaft für Internationales
Recht. Thürers Publikationsliste umfasst
zahlreiche Veröffentlichungen im Bereich des Völker-

und Europarechts sowie des schweizerischen

und vergleichenden öffentlichen Rechts.
Als Experte wurde und wird er für Beratungen
ausländischer Parlamente (z.B. Polen,
Bundesrepublik Deutschland) und Regierungsinstanzen

(z.B. im Rahmen des «Forum of Federations»,

Ottawa), Expertisen für internationale
Organisationen (z.B. High Commissioner for
Human Rights der UN), Vorträge im In- und
Ausland sowie Missionen im Ausland
beigezogen.2



Bürgerinnen und Bürger in der Res publica 13

In Daniel Thürers wissenschaftlicher Arbeitwie
in seinem internationalen Engagement geht es

immer wieder um die Rechtsstaatlichkeit, die
«Rule of Law», auch auf internationaler Ebene.
Diese soll auch verhindern, dass sich die
Demokratie durch sich selbst abschafft, dass sie

zu einer Herrschaft der Mehrheit über die
Minderheiten verkommt.

Heidi Eisenhut und Hanspeter Spörri
verbrachten einen denkwürdigen lanuartag im tief
verschneiten Monstein bei Davos, der zweiten
Heimat der Familie Thürer. Dort forschten sie in
einem ausführlichen Gespräch mit Daniel Thürer

nach den appenzellischen Wurzeln seines
Denkens und seines politischen Weltbilds und
wollten - herausgefordert durch den Vortrag
anlässlich der lahresversammlung - mehr wissen

über seine Haltungen zur Res publica, zu
Bürgertugenden, seiner Rede von neuen
Feudalismen und der Idee des patriotischen Tischs.

Am Anfang stand Teufen

Thürer, 1945 geboren, hat seine Kindheit und
lugend in Teufen verbracht. Was hat ihn
geprägt? Er muss nicht lange überlegen und zählt
auf: «Das Dorf, die Pfadfinder, die Landschaft,
der Alpstein, wo ich oft mit den Eltern
wanderte.» Wichtig sei auch gewesen, dass er durch
die Familie in Kontakt mit der appenzellischen

Geschichte gekommen sei. Beispielsweise
bestehe über seine Mutter eine familiäre Beziehung

zu den Baumeistern Grubenmann - und
wohl dadurch habe er ein besonderes Interesse

an deren Arbeit: «Der Brückenbau fasziniert
mich bis heute», sagt Thürer: «Und das im
technisch-ästhetischen, aber auch im übertragenen,

metaphorischen Sinn.» Brücken müssten
solide, sollten aber ebenso elegant sein. Auch
zwischen unterschiedlichen Kulturen könnten
Brücken gebaut werden.

Die Villa Roth

Aufgewachsen ist Daniel Thürer in einem
besonderen Haus, in der Villa Roth in Teufen. Das
Gebäude im Dorfzentrum, das 1977 einem
geplanten Post-Neubau weichen musste, wurde
von Landammann lohannes Roth (1812-1870),
vermutlich nach Plänen von Felix Wilhelm
Kubly, erbaut. Um 1880 erfuhr es eine Erweiterung

durch den Sohn, Landammann und
Minister Arnold Roth (1836-1904). Vater und
Sohn vertraten Appenzell Ausserrhoden im
Ständerat. Arnold Roth war ausserdem von
1877 bis 1904 Gesandter, das heisst Minister,
der Schweiz beim Deutschen Reich. Die beiden
Politiker - «eigentlich waren sie mehr
Staatsmänner als Politiker», meint Daniel Thürer, no-
tabene Persönlichkeiten, die uneigennützig



Bedeutendes leisteten, das über die alltägliche
Politik hinausging - waren im Haus immer
noch ein wenig präsent, vor allem auch, weil
sich Vater Georg Thürer, der HSG-Professor,
Germanist und Historiker, vertieft mit deren
Wirken befasste und sein Wissen später in
einem Band der Teufener Hefte zusammen-
fasste.3

Die Villa sei etwas gross angelegt und eher

unpraktisch gewesen, erinnert sich Daniel
Thürer. In ihr habe sich ein Lebensstil manifestiert,

der nicht ganz ins Appenzellerland passte.
In dieser Ambiance aufzuwachsen, sei
allerdings anregend gewesen: «Es gab einen grossen

Weinkeller und viele verborgene Winkel im
Haus; die Grosseltern sowie eine Tante wohnten

ebenfalls da. Wir Kinder suchten nach dem
geheimen Gang, der angeblich zum Haus des
anderen Roth-Bruders auf der gegenüberliegenden

Strassenseite führte.» Gefunden haben
sie zwar einen Eingang, aber keinen Gang.
Früh jedoch erfuhr Daniel Thürer auf diesen

Wegen etwas über den Lebensstil des Aus-
serrhoder Grossbürgertums. Ihr Reichtum
habe Vater und Sohn Roth erlaubt, sich
ehrenamtlich zu engagieren. Ausserdem hätten sie

mit namhaften Beiträgen den Bau des
Pfarrhauses (heute Gemeindehaus) und des
Schulhauses gegenüber der Teufner Grubenmann-

kirche ermöglicht und einen wesentlichen Anteil

der Kosten für den Bau der neuen Strasse

von St. Gallen nach Teufen und durch das Dorf
getragen.

Atmosphäre der Gleichberechtigung

Prägend seien aber nicht nur das Elternhaus

gewesen, sagt Daniel Thürer, sondern auch die

damaligen Kontakte zu Gleichaltrigen und
Älteren, die ihm beispielsweise die Mitgliedschaft
in der Staatsbürgerlichen Arbeitsgemeinschaft
beider Appenzell oder in der Offiziersgesellschaft

ermöglicht haben. Kennengelernt habe

er Ende der 1960er-Jahre unter anderen Hans
Altherr aus Trogen, den heutigen
Ständeratspräsidenten, den späteren St. Galler
Kantonsbibliothekar Peter Wegelin aus Teufen oder
den Altgermanisten Stefan Sonderegger aus
Herisau. Es habe in diesem Kreis ein demokratischer

Geist geherrscht; es sei locker und ganz
und gar unhierarchisch zugegangen. Häufig sei

man zusammen gewandert, habe irgendwo
einen Most getrunken und dabei intensiv und
meistens auf hohem Niveau diskutiert und
politisiert: «Das geschah in einer Atmosphäre des

gegenseitigen Respekts. Ich hatte gewöhnlich
eine andere Meinung, war für den Uno-Beitritt
und fand, das Frauenstimmrecht müsse nun
endlich eingeführt werden.» Dagegen seien Ar-



gumente vorgebracht worden, die ihm schon
damals «archaisch» erschienen: die Frau
gehöre nicht in die Politik; in der Uno sei die
Schweiz verloren. «Aber was mich
beeindruckte: Man konnte offen reden, wurde nicht
verfemt wegen einer abweichenden Auffassung.»

Dies sei in der Demokratie etwas
Wesentliches. Dazu gehöre, dass man aufeinander
eingehe, sich gegenseitig achte, Zeit in Gespräche

investiere.

Prägende Gemeindeversammlung

Thürer erinnert sich auch an Stammtischtreffen
von Jugendlichen, an denen er häufig teilnahm:
«Wir unternahmen unter anderem einen politischen

Vorstoss für eine Grundlagenreform der
Gemeinde Teufen. Die Bevölkerung hielten wir
für schlecht informiert; die Gemeindeversammlung

wurde nur von wenigen besucht;
dorfpolitische Diskussionen fanden kaum statt.
So gingen wir also gemeinsam an die
Gemeindeversammlung - wohl mit einigen Vorurteilen.

Es war ja die Zeit der Studentenproteste,
und wir hatten alle den Philosophen Herbert
Marcuse gelesen, kannten seinen Essay über
die repressive Toleranz, glaubten mit ihm, die
Toleranz in liberalen Staaten diene bloss der
Unterdrückung.4 Willi Schläpfer, der damalige
Gemeindehauptmann, galt uns als ein Organ

des Establishments; wir glaubten, er führe die

Bevölkerung am Gängelband, übe als ideologische

Instanz einen verdeckten Einfluss aus.
Unter dem Traktandum <Varia> liess er uns aber
ausführlich zu Wort kommen, und
erstaunlicherweise hörte man uns zu. Wir schlugen -
wenn ich mich recht erinnere - vor, eine neue
Dorfzeitung zu gründen, weil der Santis, das in
Teufen redigierte Blatt, kurz zuvor eingegangen
war. Und wir regten auch die Schaffung eines
Einwohnerrats an, eines Gemeindeparlaments.
Wir waren selbst etwas erstaunt, als daraus eine

gute, sachliche Debatte entstand. Schliesslich
mussten wir einsehen, dass unsere Vorschläge
zu wenig durchdacht waren. Über die Finanzierung

der Zeitung hatten wir uns gar keine
Gedanken gemacht. Aber es wurde dennoch eine
Kommission eingesetzt, welche das Thema

prüfen sollte.»
Dieser Sonntagmorgen mit der

Gemeindeversammlung habe ihn für das ganze Leben
geprägt, glaubt Daniel Thürer. Es sei sozusagen
der erste Schritt in jenes Gebiet gewesen, mit
dem er sich dann ein Leben lang beschäftigt
habe: mit Staats- und Völkerrecht, mit Demokratie

und Gesellschaft. Beeindruckt habe ihn
viel später, dass auch Nelson Mandela über
vergleichbare prägende Erfahrungen berichtet
habe:5 «Ich glaube, dass beispielsweise in



Deutschland oder Frankreich das Lokale allzu
gering geschätzt wird.» Im Gegensatz dazu
habe in der Schweiz das Dorf, die Gemeinde,
eine immense Bedeutung: «Es gibt keinen
grundsätzlichen Widerspruch zwischen einer
Dorfgemeinschaft und grossen internationalen
Institutionen. Sie funktionieren ähnlich. Wichtig

ist, dass man einander respektiert und sich
gegenseitig zuhört.»

Landsgemeindedemokratie

Dass zu Thürers wichtigsten Erfahrungen auch
die Landsgemeinde gehört, überrascht nicht.
Immer wanderte die ganze Familie gemeinsam
nach Trogen oder Hundwil. Fasziniert war er
«von der Ernsthaftigkeit und Feierlichkeit» des
Anlasses. «Und mich beeindruckte, dass man
die Regierungsmitglieder sah, dass diese vor
einem standen oder aus der Mitte des Volkes
heraus gewählt und auf den Stuhl geleitet
wurden.» Ihm fiel in jungen Jahren auf, wie die
Kandidierenden eher bescheiden gekleidet an
die Landsgemeinde kamen, um nachher ja
nicht den Eindruck zu erwecken, sie hätten mit
der Wahl gerechnet. «Aus meiner subjektiven
Sicht», sagt Thürer, «war die Abschaffung der

Landsgemeinde einer der grössten Fehler der
Ausserrhoder Geschichte». Der Kanton habe
dadurch unendlich viel verloren.

Ein Stück weit sei wohl die ganze Schweiz von
der Landsgemeindedemokratie geprägt,
vermutet er. Da er oft reise, im Auftrag des Europarates,

des IKRK oder anderer Institutionen,
könne er Vergleiche anstellen. Das Staatsverständnis

sei in der Schweiz tatsächlich einzigartig:

«Es wird nicht von der Obrigkeit geprägt.
Und es ist sichtbar, dass die Macht vom Volk
ausgeübt wird.» Deshalb sei auch der
Genossenschaftsgedanke hierzulande verbreitet. In
der Landsgemeinde habe dies eine symbolhafte

Abbildung gefunden.
Thürer ist überzeugt, dass die politische Kultur

der Schweiz historische Wurzeln habe, die
weit vor die Zeit von 1848 zurückreichen: «In
der Urschweiz ging es wohl nicht so heroisch

zu, wie Schiller es schildert. Aber es existierten
in jener Zeit Alp- und Agrargenossenschaften.
Auch in der Ostschweiz fanden schon vor
Jahrhunderten Landsgemeinden statt - so, wie die
Germanen in noch früheren Zeiten ihre
Thingversammlungen abhielten.» Doch auch der
Einfluss der Französischen Revolution sei
bedeutend - und jener der Regeneration, deren

Repräsentanten gerade in Appenzell
Ausserrhoden bemüht gewesen seien, im Rahmen

von Lesegesellschaften und kulturell-gemein-
nützigen Vereinen eine Öffentlichkeit zu pflegen

und via die Gründung von Presseorganen,



Bürgerinnen und Bürger in der Res publica 17

durch die erstmalige Publikation der
Staatsrechnung und den Druck des Landbuchs, der
Gesetzessammlung, Transparenz zu schaffen.
Die Verfassungsdiskussion Anfang der 1830er-

Jahre ist ein gut dokumentierter Prozess zähen

politischen Ringens um ein kantonales
Grundgesetz.6

Aber ob denn die Landsgemeinde nicht
auch viele Nachteile gehabt habe? Thürer
erwähnt das fehlende Stimmgeheimnis: «Mir
persönlich war das egal. Wenn mein Vater ein
Geschäft besessen hätte, wäre es vielleicht
anders gewesen. Vielleicht hätten wir dann das

Gefühl gehabt, wir müssten Rücksicht nehmen.
Aber es gehört zur Republik, dass man den Mut
hat, zu seiner Meinung zu stehen. Bei der

Landsgemeinde überwog für mich zudem der

Integrationswert. Es war sichtbar, wer
Verantwortung trägt, wer demütig vor das Volk treten
und Rechenschaft ablegen musste.» Das
entspreche im Grunde genommen genau dem,
was heute von Regierungen international
gefordert werde: Transparency, Responsiveness
und Accountability - drei Schlüsselworte, die

benennen, was die Behörden heute zu erfüllen
hätten: «Ihre Entscheide müssen transparent
und nachvollziehbar sein; sie müssen für
Bürgerinnen und Bürger ansprechbar sein und
haben ihnen gegenüber eine Rechenschafts¬

pflicht.» Die Landsgemeinde habe dem
entsprochen: «Man sah, wer teilnahm, konnte die

politische Entscheidfindung beobachten. Den
Regierungsräten war jederzeit klar, dass sie sich
bald wieder dem Volk zu stellen hatten. Das
stellte einen Wert an sich dar.»

Aber nicht nur einige Kantone der Deutschschweiz

kannten diese Form der direkten
Demokratie: Genf hielt Bürgerversammlungen in
der Kathedrale St-Pierre ab; dort fand auch

Jean-Jacques Rousseaus Idee vom
Gesellschaftsvertrag grosse Beachtung. Laut diesem

geht legitime politische Macht nur vom
allgemeinen Willen aus und habe stets für das
Gemeinwohl zu sorgen.7 Genf sei im 18. Jahrhundert

ein Phänomen gewesen, eine Insel der
Republik.

Verantwortung der Bürgerinnen und Bürger

Von den Bürgerinnen und Bürgern in der Republik

erwartet Daniel Thürer viel, zuvorderst die

Fähigkeit zur politischen Auseinandersetzung.
Wert- und Beurteilungsdifferenzen seien dabei
als «notwendiger Bestandteil des demokratischen

Prozesses» zu akzeptieren und auszuhalten,

auch bei allergrössten Meinungsverschiedenheiten

in grundsätzlichen Fragen. Dazu
brauche es ein grosses Selbstvertrauen.
Bürgerinnen und Bürger müssten bereit sein, selbst



zu entscheiden. Sie könnten nicht alle schwierigen

Fragen an Experten delegieren. Solche
seien zwar manchmal nötig, um Optionen
aufzuzeigen, um beispielsweise die Sicherheit von
Atomkraftwerken zu beurteilen oder rechtliche
Fragen zu klären: «Aber letztlich liegt die

Verantwortung bei der Politik, im politischen Pro-

zess, also bei den Bürgerinnen und Bürgern.
Diese Verantwortung kann man nicht abtreten.»

Daniel Thürer selbst wird oft als Experte
beigezogen. Dennoch glaubt er, dass Experten
aller Fachrichtungen dazu neigten, ihre Positionen

zu verabsolutieren. Dies sei einerseits
verständlich, da sie auf ihrem Gebiet mehr wüss-
ten als andere. Andererseits seien Bürgerinnen
und Bürger Generalisten, die «mit Recht
verständliche und allgemeinverträgliche Lösungen

fordern». Sie könnten sich auf den «Common

Sense» berufen, auf die Vernunft und den
Alltagsverstand.

Thürer spricht in diesem Zusammenhang
von Bürgertugenden: «Wer das Stimmrecht
ausübt, muss wissen, dass er oder sie damit
Entscheide fällt, von denen Mitmenschen
betroffen sind. Zum Stimmrecht gehört deshalb
auch eine Sorgfaltspflicht.» Diese werde
manchmal wohl ungenügend wahrgenommen,
vermutet Thürer. Die Idee des Rechtsstaates -

also auch der Menschenrechte - werde in der
Schweiz häufig unterbewertet. Die Justiz müsse

in der Lage sein, Rechtsgarantien durchzusetzen.

Auch Minderheiten, auch Einzelne, müss-
ten geschützt sein - auch jene, die eine
abweichende Position vertreten. «Denn es gibt
immer Leute, die nicht ins Schema passen, die in
Opposition zur Mehrheit stehen.» Thürer nennt
die Minarettinitiative als Beispiel für eine

Volksabstimmung, bei der «die Rechtsposition
der anderen zu wenig ernst genommen wurde,
unter anderem dadurch, dass über Muslime
pauschalisierende Klischees verbreitet
wurden.»

Wer den Text einer Volksinitiative formuliere,
müsse sich Rechenschaft ablegen, dass seine
Worte allenfalls Eingang in die Verfassung
finden und somit zum obersten Recht des Staates

werden: «Da sollte nichts stehen, was den
Grundprinzipien des Verfassungsrechts
widerspricht, etwa dem Verhältnismässigkeitsgebot
und dem Willkürverbot.» Thürer beobachtet
gegenwärtig, dass es merkwürdig sei, wie
vermehrt nachlässig mit diesen Prinzipien
umgegangen werde, wie Einwände abschätzig als

formaljuristische Bedenken abqualifiziert würden.

Die Intellektuellenfeindlichkeit, die darin
zum Ausdruck komme, sei leider auch im Ap-



penzellerland ausgeprägt. Das sei auch
deshalb schade, weil gerade in Appenzell
Ausserrhoden schon sehr früh eine Balance von
Demokratie und Rechtsstaat angestrebt worden

sei.

Die Bürgerkommission

In einer Demokratie sollte es möglich sein, dass

ein Gericht die Politik bei den Grundprinzipien
behaften könne, führt Daniel Thürer aus. Erst
dadurch erhalte die Republik einen höheren
Wert, erhebe sich sozusagen über sich selbst,
über den Alltag, über Egoismen und Einzelinteressen.

«Zu den Bürgertugenden gehört
manchmal auch, dass man als Bürgerin und
Bürger gegen seine unmittelbaren eigenen
Interessen stimme. Das wird heute unterbewertet.

Dafür überhöht und verabsolutiert man die
Volkssouveränität: Das Volk hat gesprochen.
Punkt.» Dabei gehe vergessen, dass in der
Demokratie Gegengewichte nötig seien, Checks
and Balances.

Thürer empfiehlt deshalb Parlament oder
Bundesrat, in diese Richtung aktiv zu werden.
Zu prüfen sei die Einsetzung einer Kommission
von Vertrauensleuten, eine Art «Bürgerkommission»,

der alle Initiativtexte vorgelegt werden

müssten. Vielleicht erfordere dies eine
Verfassungsänderung. Diese Kommission würde

keine Entscheide fällen. Ihre Pflicht wäre es

laut Thürer aber, jeden Verfassungstext im
Entwurf zu prüfen und allfällige Einwände und
Bedenken rechtlicher Art mit den Initiantinnen
und Initianten zu diskutieren. Im besten Fall
würden diese danach von sich aus den
Initiativtext revidieren. Sie könnten aber auch
einfach in einer Erklärung begründen, weshalb sie

nicht auf Änderungsvorschläge eingehen wollen.

Der frühere Appenzeller Bundesrat Arnold
Koller hatte eine solche Idee in einem Presseinterview

vorgeschlagen.

Das Dilemma der Demokratie

Thürer erläutert an einem fiktiven Beispiel, wie
das ablaufen könnte: Sollte eine Initiative zur
Einführung der Todesstrafe lanciert werden -
beispielsweise unter dem Eindruck eines
schweren Verbrechens - würde die Kommission

einerseits wohl Verständnis äussern für
das Anliegen, anderseits aber auch darauf
hinweisen, dass die Todesstrafe Menschenrechtsverträgen

widerspricht und zu institutionellen
Schwierigkeiten, beispielsweise mit dem
Europarat, führen würde. Die Initianten wären
danach frei, an ihrem Anliegen festzuhalten
oder es zurückzuziehen. In den Abstimmungserläuterungen

des Bundesrates aber wären
die Einwände enthalten. Denkbar wäre auch



20 Burgerinnen und Burger in der Res publica

die Einführung einer Verfassungsgerichtsbarkeit.

Man könnte dem Bundesgericht die
Kompetenz geben, grobe Missgriffe zu
korrigieren.

Thürer nimmt einen Einwand ernst: In der
Tat könne dies zu einer Verabsolutierung rechtlicher

Argumente führen: «Es geht aber immer
ums Abwägen und Ausbalancieren. Daran
müssen alle Gewalten im Staat beteiligt sein.»
Es sei deshalb eine öffentliche Debatte nötig.
Allerdings glaubt Daniel Thürer nicht, dass derzeit

die Voraussetzungen dafür günstig seien.
Allzu verkürzt seien die Argumente, die heute
über die Medien ausgetauscht würden. Oft
stünden Symbole und Klischees im Vordergrund,

was zu unschönen Debatten führe, in
denen es gar nicht mehr um das eigentliche
Thema gehe. Die vorgeschlagene Kommission
könnte immerhin zur Versachlichung der
Diskussion beitragen.

Und nochmals kommt Thürer auf die

Grundvoraussetzung des politischen Dialogs zu
sprechen: Man muss Fehler machen dürfen. Auch
der Holzweg ist ein Weg. Imagination und Intuition

sollen im politischen Dialog wieder zu
ihrem Recht kommen. Zu einseitig verlaufen
heute die Debatten im Parlament. Fast immer
geht es um Geld und um Eigeninteressen. Für
das Erörtern von Visionen und gänzlich vom

Gewohnten abweichenden Ideen bleiben weder

Raum noch Zeit.

Mut zur Diskussion von Grundsatzfragen

Dass es auch anders möglich ist, hat Daniel
Thürer beispielsweise im Südsudan erlebt, in
einem der ärmsten Länder der Welt. Die meisten

Einwohner können weder lesen noch
schreiben. Eine kleine Elite hat in den USA
studiert. Thürer beriet die verfassungsgebende
Versammlung, die in einem riesigen Zelt tagte:
«Sie stand vor einer Tabula-rasa-Situation. Die
Mitwirkenden bemühten sich alle darum, den
andern zuzuhören.» Im Zentrum eines solchen
Prozesses stehe die Frage, welche politischen
Mechanismen man einführen wolle. Derartige
Prozesse fänden beispielsweise auch in
Serbien oder Georgien statt. Immer wieder falle
ihm an solchen Orten auf, wie gross die Freude

am Beratschlagen und gemeinsamen Überlegen

sei. Häufig zeige sich eine spielerische
Seite - etwas, das uns in der Schweiz ein wenig
abhanden gekommen sei: «In Ländern, in
denen früher Willkürherrschaft herrschte, sind
die Leute diskussionsfreudig, gerade auch die

lungen. Sie fragen: Was ist ein gerechter, fairer
Prozess? Was ist ein Verbrechen gegen die
Menschheit und was ist Völkermord? Viel
intensiver als hierzulande wird an Grundsatzfra-



gen und Definitionen gearbeitet. Davor scheint
man sich in der Schweiz zu fürchten. Man will
den Status quo nicht gefährden, hat ein grosses
Sicherheitsbedürfnis; man glaubt, alles könnte
ins Rutschen geraten, wenn man irgendwo
anfängt, etwas in Frage zu stellen.»

Zunehmende Ungleichheit

Daniel Thürer unterstreicht einen Grundsatz
der Res publica, namentlich, «dass die Macht
allen gehört; dass sie als ein Gemeingut aller
öffentlich verwaltet werden muss; dass alle das

gleiche Recht haben; und dass die Politik über
der Wirtschaft steht. Auch das Völkerrecht
beruht auf der Gleichheit aller Staaten.» International

seien heute aber gegenläufige Tendenzen

zu beobachten: Die G20 beispielsweise, die

Gruppe der zwanzig wichtigsten Industrie- und
Schwellenländer, führe sich auf, als ob sie die
Welt regiere und es deshalb nicht nötig habe,
andere Länder anzuhören. Innerhalb der EU
sei diese Tendenz durch die Eurokrise
verschärft worden, obwohl auch die EU auf der

prinzipiellen Gleichwertigkeit aller Mitglieder
aufbaue. Wenn sich aber hegemoniale Systeme
bildeten - Thürer spricht in diesen Fällen von
«neuen Feudalismen» - habe das immer
problematische Folgen gehabt, wie die Geschichte

zeige, beispielsweise nach dem 1. Weltkrieg, als

mit den ungerechten Pariser Vorortsverträgen
die Keimlinge für den 2. Weltkrieg gepflanzt
worden seien. Erst nach 1945 sei man zur
Einsicht gelangt, dass neue Gebilde stets auf der

Grundlage des Rechts, des Verfassungsrechts
und des Völkerrechts, aufbauen müssten.
Glücklicherweise seien in den Anfängen des

europäischen Einigungsprozesses mit Konrad
Adenauer und Alcide de Gasperi grosse Geister

am Werk gewesen.

Mut zur Benennung von Ungleichheiten

Was lässt sich gegen zunehmende Ungleichheiten

tun? Um beim Beispiel der G20 zu bleiben:

Einzelne Länder sind offensichtlich
diskriminiert. Auch die Schweiz, die längst Mitglied
sein sollte, wenn die G20 tatsächlich das täte,

was sie als ihre Aufgabe bezeichnet, namentlich

die 20 wirtschaftlich leistungsfähigsten
Staaten zusammenzubringen. Auch Holland
und Schweden gehörten dann dazu. Es wäre
also eine Allianz aus Ländern zu bilden, die
faktisch und moralisch das Recht hätten, dabei zu
sein: Man sollte auch den Mut haben, in
grösseren Kategorien zu denken, beispielsweise die

Frage zu stellen, wie man die G20 in das Uno-
System integrieren könnte. Denn dies entspräche

dem Grundsatz der «Rule of Law» besser
als die ad hoc arrangierte G20. Es wäre auch



22 Burgerinnen und Burger in der Res publica

eine Integration in den IMF, in den Internationalen

Währungsfonds, in das Weltbanksystem
möglich. Allenfalls könnte man auch im Rahmen

der Uno einen Welt-Finanz- und
Wirtschaftsrat schaffen, analog zum Sicherheitsrat
der Uno. Das wäre viel repräsentativer und
demokratischer als die jetzt herrschende Willkür.

Die Schweiz, glaubt Thürer, trete allzu ängstlich

auf, auch im Rahmen der Uno. Die Schweizer

Aussenpolitik sei stark durch wirtschaftliche

Interessen bestimmt. Zu einer funktionierenden

Wirtschaft gehöre der gegenseitige
Respekt. Es liege im schweizerischen Interesse,
ein gewisses Vertrauenskapital aufzubauen.
Eines Tages könnte das Land darauf angewiesen
sein. Es sei deshalb beispielsweise klug und
richtig, bei Waffenexporten restriktiv zu sein
und nicht nur kurzfristige Industrieinteressen
zu verfolgen.

Elite ohne Werte

Neue Feudalismen haben sich nach Thürers

Beobachtung auch in der Wirtschaft
herausgebildet. Es sei eine sogenannte Elite, eine
schmale «Manager-Kaste», entstanden, die
aber eigentlich keine wirkliche Elite sei. Sie

verkörpere keine moralischen Werte mehr, wie
einst beispielsweise die Familie Zellweger in
Trogen, sondern verfolge hauptsächlich eigene

Interessen - und nicht einmal mehr jene der
Aktionäre.

Und so kehrt das Gespräch nach dem Exkurs
in die internationale Politik wieder zurück ins
Appenzellerland: Hier seien einerseits Familien

einflussreich gewesen, die - wie die Zell-

weger - im Christentum verankert gewesen
seien, über Bildung und nicht nur über eine

gute Ausbildung verfügt hätten. Anderseits hätten

manche in der Bevölkerung zwar über eine

geringe Bildung verfügt, seien aber dank ihrer

grossen Lebenserfahrung gleichwohl in der
Lage gewesen, politische Vorgänge zu beurteilen.

Nochmals kommt Thürer auf die heutige
Manager-Kaste zu sprechen: Viele ihrer
Angehörigen seien möglicherweise sogar gebildet,
aber zugleich Getriebene, hätten den Kontakt
zur Gesellschaft verloren, lebten abgeschottet
und eingemauert. Diese neue feudalistische
Kaste sei gänzlich intransparent, beruhe auf
einer extremen Teilung der Gesellschaft in ein
Oben und ein Unten.

Wenn das geschichtliche Wissen fehlt

Besorgnis liegt Thürer in der Stimme, während
er seine Beobachtungen vertieft: Im Gegensatz
zum globalisierten Kapitalismus habe das
frühere schweizerische Wirtschaftsnetzwerk mehr
menschliche Züge gezeigt. Die Direktoren und



Burgerinnen und Burger in der Res publica 23

Verwaltungsräte der grossen Unternehmen,
etwa der Schweizerischen Bankgesellschaft,
seien z.B. im Militär engagiert gewesen. «Dies
hatte auch einen Vorteil: Sie standen zumindest
mit dem männlichen Teil des Volks in Kontakt,
hatten irgendwann eine ganz gewöhnliche
Rekrutenschule absolviert, ihren Dienst als Unteroffizier

und Offizier geleistet und sind dadurch
auch über die Sorgen und Nöte der Leute im
Bild gewesen. Das interessiert heute niemanden
mehr. Man kann vom Militär halten, was man
will. Aber immerhin hockten die Männer einmal
zusammen im Dreck. Heute steigt man, wenn
man zur sogenannten Elite gehört, einfach
irgendwann oben ein, häufig ohne grundlegende
mitmenschliche Erfahrungen, aber auch ohne
humanistische Bildung und historische Kenntnisse.»

Diese wären heute vor allem wichtig,
meint Thürer. Aber jetzt werde Wirtschaft schon
in der Primarschule unterrichtet. Natürlich sei

es nötig, dass man etwas über Märkte und
Wechselkurse wisse. «Aber ohne geschichtliches Wissen

lässt sich Wirtschaftswissen gar nicht verorten.

Dann fehlt ein Kompass.» Auch staatsbürgerliche

Werte sollten in der Schule vermittelt
werden. Bei Gymnasiasten habe er aber die
Erfahrung gemacht, dass sie wenig Ahnung von
der Schweiz hätten, wenig über die Errungenschaften

dieses Staates wüssten.

Den Patriotismus neu definieren

Wohl deshalb ist Daniel Thürer darauf gekommen,

der Idee des Patriotismus neues Leben
einzuhauchen. Der Patriotismus sei nicht
gleichzusetzen mit dem Nationalismus, der so

viel Leid verursacht habe, denn «er schliesst
auch Liberalität und Idealismus mit ein». Im
18. Jahrhundert seien es die Aufgeklärten gewesen,

die sich Patrioten nannten. Im Schloss
Reichenau fand einst ein patriotisches Seminar
statt: Mit dabei waren beispielsweise Johann
Gaudenz von Salis-Seewis (1762-1834), der
Offizier und Dichter, und Heinrich Zschokke
(1771-1848), der deutsche Schriftsteller und
Pädagoge, der sich in der Schweiz hatte einbürgern

lassen - ein Aufklärer und Revolutionär.
Die Patrioten der Aufklärung seien Weltbürger
gewesen, nicht Nationalisten, sagt Thürer: «Sie

standen für universale Ideale ein, sorgten sich

um die Gemeinschaft, kannten Werte.»
«Von mir selbst würde ich sagen, ich sei aus

Patriotismus Europäer», meint Thürer:
«Obwohl ich unter den gegebenen Umständen
nicht für einen EU-Beitritt eintrete. Aber ich
identifiziere mich sehr mit anderen europäischen

Ländern, allerdings auch mit Ländern
in Afrika, in denen ich bei den Missionen im
Einsatz war. Alle Länder bestehen aus
Menschen. Und alle Menschen haben letztlich den



gleichen Wert. Man liebt ja nicht das Vaterland.
Es geht nicht um die Würde des Landes,
sondern um die Würde der Menschen.»

Viel sei heute von Souveränität und
Unabhängigkeit die Rede - einem Patrioten gehe es

aber nicht um die Souveränität und Unabhängigkeit

als solche, sondern um die Werte, die
dahinter stünden: «Das hat nichts mit einem
dumpfen Rütli-Patriotismus zu tun. Rütli - das
heisst eigentlich nur: ein Projekt, das verwirklicht

werden muss. Es geht um Werte, um die
Gesellschaft. Auch der Begriff der Republik ist
heute vielleicht etwas aus der Mode geraten.
Aber es ist wichtig, dass man ihren Wert wieder
erkennt und wieder herstellt.»

Ein Patriot oder eine Patriotin ist für Daniel
Thürer somit ein Mensch, der in einem Bezug
zu seinem Land, seinem Kanton, zu seiner
Region stehend, als Teil einer Gemeinschaft also,
das Mögliche unternimmt, um zu deren Gedeihen

einen Beitrag zu leisten. Ob Mann, ob Frau,
ob alt, ob jung, ob Pazifistin oder Offizier, ob
Akademiker oder Bauer, wichtig seien Engagement

und echte Teilhabe. Aus diesem Gedanken

heraus hat Thürer die Idee des patriotischen

Tischs entwickelt, als ein Ort, an dem
Menschen unterschiedlichster Provenienz
zusammenkommen, ihre Anliegen einbringen
und diskutieren, als ein Ort, an dem vielleicht

wieder einmal an Grundsatzfragen und Definitionen

gearbeitet wird, an dem der Status quo
von den vielfältigen Gesprächsteilnehmenden
befragt werden darf, als ein Ort, der Holzwege
zulässt - und an dem alle allen zuhören und
sich gegenseitig ernst nehmen.

Ein humanistisches und vielleicht rein
idealistisches Konzept? Die Jahrbuch-Redaktoren
reisen mit dieser Idee im Gepäck durch den
Schneesturm von Monstein ins Appenzeller-
land zurück.



Bürgerinnen und Bürger in der Res publica 25

1 Daniel Thürer: Res publica. Von Bürgertugenden,
Menschenrechten und neuen Feudalismen. Zürich/
St. Gallen 2011.

2 Daniel Thürer. URL: http://de.wikipedia.org/wiki/
Daniel_Thürer (Abfrage vom 17.7.2012). - Auswahl aus
der Publikationsliste: Kosmopolitisches Staatsrecht.
Zürich 2005 (Grundidee Gerechtigkeit 1); Völkerrecht
als Fortschritt und Chance. Zürich 2009 (Grundidee
Gerechtigkeit 2); zusammen mit Zdzislaw K^dzia
(Hrsg.): Managing Diversity. Protection of Minorities in
International Law. Zürich und Baden-Baden 2009;
zusammen mit Thomas Buergenthal: Menschenrechte.
Ideale, Instrumente, Institutionen. Zürich 2010;
International Humanitarian Law: Theory, Practice, Context.
The Hague 2011.

3 Georg Thürer: Johannes und Arnold Roth. Zwei

Appenzeller Staatsmänner. Teufen 1981 (Teufener
Hefte 6).

4 Herbert Marcuse: Repressive Toleranz. Essay. 1965.

URL: www.marcuse.org/herbert/pubs/60spubs/
65reprtoleranzdt.htm (Abfrage vom 17.7.2012).

5 Martin Meredith: Nelson Mandela. Ein Leben für
Frieden und Freiheit. München 1998.

6 Emil Schiess: Hundert Jahre Amtsblatt 1834-1934. In:
AJb 1935, S. 1-19. Kühne: Der Kampf um politische und
soziale Grundsätze im Kanton Appenzell A.Rh, während

der letzten drei Jahrzehnte. Erste Abtheilung
1830-1834. Teil 1 und Schluss. In: AJb 1860, S. 24-42
und AJb 1861, S. 3-24. Verfassung, angenommen von
der Landsgemeinde in Trogen den 31. Augstmonat
1834. [Trogen 1834].

7 Anlässlich von Rousseaus 300. Geburtstag im Jahre
2012 sind zahlreiche Bücher erschienen. Eines davon:
Ernst Cassirer: Über Rousseau. Hrsg. und mit einem
Nachwort von Guido Kreis. Berlin 2012.

Bildstreifen: Werner Meier
(siehe hintere Umschlagklappe)


	Der Staat : die Solidarität der Bürgerinnen und Bürger

