
Zeitschrift: Appenzellische Jahrbücher

Herausgeber: Appenzellische Gemeinnützige Gesellschaft

Band: 138 (2011)

Artikel: Religiöse Vielfalt in Appenzell Ausserrhoden

Autor: Eisenhut, Heidi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-283422

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-283422
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


30 Religiöse Landschaft Appenzell

Religiöse Vielfalt in Appenzell Ausserrhoden

Heidi Eisenhut

Wenn es die Religion nicht gäbe, wäre das Appenzellerland eine
Einheit - vielleicht. Mindestens haben unterschiedliche
konfessionelle Ausrichtungen dazu beigetragen, dass es zwei Appenzell

gibt. Das «reformierte Ausserrhoden» und das «katholische
Innerrhoden» sind die einzigen Kantone der Schweiz, deren

Trennung mit der Reformation und der Gegenreformation
verbunden ist.

Aber waren die Fronten tatsächlich so eindeutig? War
Ausserrhoden seit 1597 homogen reformiert bzw. evangelisch oder
protestantisch?1 Was sich sagen lässt: In der Allianz von Staat
und Kirche war es offiziell bis 1877 eine Bedingung, protestantisch

- und bis 1848 zusätzlich noch Appenzeller Bürger - zu
sein, um das öffentliche Leben in der Gemeinde oder im Kanton
mitbestimmen zu können. Der Zusatz «männlich» konnte sich
für die Mitbestimmung in kantonalen politischen Fragen sogar
bis 1989 halten. Trotzdem hinterliessen verschiedene
Einzelpersonen und Gruppierungen, die von dieser Norm abwichen,
in der Geschichte ihre Spuren. Bezogen auf unser Thema handelt

es sich bei diesen Individuen oder Gruppierungen um
«Abweichler», Separatisten, kirchliche Dissidenten und/oder «Sekten»,

wobei die Begriffe keine eindeutigen Profile aufweisen.2
In der vorliegenden Untersuchung wird der religiösen Vielfalt

in Appenzell Ausserrhoden und dem Einstehen dafür im
historischen Längsschnitt nachgespürt. Den roten Faden legen
Beschreibungen der Vielfalt und Beobachtungen dazu, wie sie vor
allem durch die Theologen Johann Ulrich Walser (1798-1866),
Heinrich Jakob Heim (1828-1892) und Gottfried Lutz (1841-
1908) überliefert sind. Der Überblickscharakter der Untersuchung

bleibt in manchem, insbesondere das 20. Jahrhundert
Betreffendem, der Ebene von Nennungen und Hinweisen verhaftet.

Sozialgeschichtliche Einschnitte wie der Paradigmenwandel,
der das bürgerliche Wertesystem nach dem 2. Vaticanum

und im Zuge der 1968er-Bewegung erfasste, oder die Folgen der
Globalisierung und der digitalen Revolution seit den 1990er-
Jahren können nicht in die Diskussion einbezogen werden.

Unter den Begriff der Religion fallen gemäss Rechtsprechung
und juristischer Lehre «alle Überzeugungen, die sich auf das
Verhältnis des Menschen zum Göttlichen, zum Transzendenten
beziehen und weltanschauliche Dimensionen haben».3 Auch das

Verhältnis des Menschen zum Teuflischen ist darunter subsumiert;

weshalb das Thema «Aberglauben» ebenfalls berührt wird.

1 Die Begriffe werden als

Synonyme verwendet. Von seiner
Herkunft her ist «protestantisch»
geprägt durch die Oppositionshaltung,

namentlich zur
römischkatholischen Kurie und ihren
Bischöfen, «evangelisch» bringt
den engen Bezug zur Schrift, zum
Evangelium, zum Ausdruck, und
«reformiert» wird von den Schweizer

Reformatoren, v.a. von Zwingli
und Calvin, abgeleitet.

2 Zum Begriff «Sekte» siehe Georg
Schmid und Georg Otto Schmid
(Hrsg.): Kirchen, Sekten, Religionen.

Religiöse Gemeinschaften,
weltanschauliche Gruppierungen
und Psycho-Organisationen im
deutschen Sprachraum. Ein Handbuch.

7., Überarb. u. erg. Aufl.
Zürich 2003, S.29f. - Stefan
Rademacher (Hrsg.): Religiöse Gemeinschaften

im Kanton Bern. Ein
Handbuch. Bern 2008, S. 13f.,
vermeidet den Begriff «Sekte»: Das
Wort sei emotional aufgeladen,
wirke stigmatisierend und sei

wissenschaftlich unbrauchbar.

3 Ulrich Häfelin und Walter Haller:
Schweizerisches Bundesstaatsrecht.
6. Aufl. Zürich 2005, S. 124, N. 406.



Religiöse Landschaft Appenzell 31

4 Lukas Vischer (Hrsg.): Ökumenische

Kirchengeschichte der
Schweiz. 2., korr. Aufl. Freiburg/Ue
u. Basel 1998, für die Neuzeit bis
1800 S. 103-208. - Siehe auch den

Beitrag von Josef Küng in diesem
Band, S. 82-96, v.a. die Abb. auf
S.86f.

5 Walter Schlapfer: Appenzell
Ausserrhoden. Von 1597 bis zur Gegenwart.

Herisau u. Appenzell 1972

(Appenzeller Geschichte 2), S.79-
86. Ders.: Hexenjagd in Appenzell.
In: Magnet. Kirchenblatt für die
Evangelisch-reformierten
Kirchgemeinden beider Appenzell 60/2
(1. Februar 1973), S.2f.

Titelblatt der 24 eng gedruckte
Seiten umfassenden «Warnungs-
Predig» vor Hexerei, gehalten von
lohannes Zollikofer am 5. Mai 1689.

Das Alte Testament als Referenz

Vor dem 18. Jahrhundert war es für alle Kirchen und religiösen
Bewegungen in der Geschichte des Christentums eine
Selbstverständlichkeit, dass sie selbst rechtgläubig und ihre Widersacher

häretisch oder ketzerisch waren.4 Die Abweichung im
Glauben als Abweichung von offiziellen christlichen Lehren galt
zugleich als politische und gesellschaftliche Abweichung und
wurde, sobald sie als «störend» an die Öffentlichkeit drang,
bestraft. Das Strafrecht war von der Gesetzgebung des Alten
Testaments beeinflusst. Das Volk Gottes hatte «rein» zu bleiben,
verruchte Glieder der Gesellschaft galt es «auszumerzen». Weit
oben auf der Liste der Verruchten standen die Hexen. Die letzten

Prozesse gegen fünfAppenzellerinnen in den Jahren 1689/90

geben ein trauriges Zeugnis von der Radikalität der Offiziellen,
namentlich der Pfarr- und Ratsherren, im Urteil gegen Frauen,
die den Stempel «Hexe» aufgesetzt bekommen hatten.5 Eine mit
Zitaten aus dem Alten Testament gespickte und 24 eng
gedruckte Seiten umfassende Warnungspredigt des Seelsorgers
Johannes Zollikofer von Herisau zeugt von der Konsequenz und
Überzeugungskraft derjenigen, die Gott auf ihrer Seite wuss-

0**

-fei«
-•§-»1,7

l\ 48$

•FT-rfp

-fei*
-feStÄ-fe-r«

SJ^Ssi.b

-fe?«

jjff
-fe?-A-
-feST
-fe?

•fe?j^---fe?r^------feT.^4---fe?,^---"feT^

R&
m
fe?«

MISERA5^-#
LAMIARUM SORS

ß&et

Sneincr^bttfHttfjeit

Sluf? fyx% betrübt» gegebnem 2lnfa£
gotiragSben j.*OT«t)/im3oI)";i689'

3n Der »olcfr«djen (ScmeinDe

üertfau
gürgetrngen/ent) auf »nDrtfd)(bKd;tr fromer

•£xr(3ctt SBegetyrert in ©ruef gegeben

SDurtfc

go^annem^offifofficr/
¦pfimer Dafdbfl ent» gamercr.

•fe??^-~--fef}^---^^----^^----fe^-^---4fe#-
^*^r'">'M''"'''r"2Cy-;cp^

©ebrurft in Crf. ©allen r-
*8cp SDniiii) -gioäbrcufiner/16 8 9.

«<J<*#-M5 5*

^3=
§S*r

JUST

m
g*£-

TM"



32 Religiöse Landschaft Appenzell

ten.6 Unter Berufung auf Jeremias unterstrich Zollikofer die

Pflicht zum Handeln: «Verflucht ist, der das Werck des Herrn
hinlässig thut und das Schwert da auffhält, Blut zu vergiessen,
wo das Recht Blut fordert.»7 Der Herisauer sprach die gleiche
Sprache wie der auch als Hundwiler Pfarrer aktenkundig gewordene

Bartholomäus Anhorn der Jüngere (1616-1700), der 1674

ein über 1100-seitiges Werk mit dem Titel «Magiologia. Christliche

Warnung für den Aberglauben und Zauberey» herausgegeben

hatte.8 Den Handlungen und Werken der Staatsmänner und
Theologen war die Grundhaltung gemeinsam, dass als verkehrt
oder abweichend Deklariertes die Gefahr barg, ganze Gemeinschaften

zu infizieren. Unter dieser Prämisse war unbestritten,
dass das Böse in der Gestalt des Teufels eine Realität war und
unablässig daran arbeitete, die Menschheit vom richtigen Weg

abzubringen und ins Verderben zu stürzen. Auch dem Treiben
an Jahrmärkten und Alpstobeten, dem «Schellen und Poltern in
Gestalt des St. Niclausens», dem Würfelspiel und vielem mehr
wurden obrigkeitliche Einschränkungen und Verbote auferlegt.9

Das Ende des 17. Jahrhunderts hinterliess eine starke
Schicht von Regenten und Geistlichen, deren Macht zementiert
schien.

6 lohannes Zollikofer: Misera
lamiarum sors. Oder der unseligen
Unholden elender Zustand. In einer
christlichen Warnungs-Predig auß

Hertz betrübt-gegebnem Anlaß

Sonntags den 5. Mey im Jahr 1689

in der volckreichen Gemeinde
Herisau fürgetragen. St.Gallen 1689.

7 Ebd., S. 4. Siehe auch Jeremia
48,10.

8 Bartholomäus Anhorn: Magiologia.

Das ist christlicher Bericht von
dem Aberglauben und Zauberey.
Der Welt ohne einige Passion der

Religionen fürgestellt. Basel 1674.

9 Schlapfer, Appenzell Ausserrhoden

(wie Anm. 5), S.71f. u. 670.

Der Glaube an Gott aus Gründen der Vernunft

Diese starren hierarchischen Verhältnisse gerieten von England
und den Niederlanden her ins Wanken. Die ersten Vorboten der

Aufldärung kündigten sich an. Gerhard Noodt (1647-1725), Rektor

der Leidener Universität, befürwortete 1706 in einer Rede

die absolute Freiheit der Untertanen in Religionsfragen gegenüber

dem Fürsten. Sein Eintreten für die religiöse Toleranz war
politisch und naturrechtlich begründet.10 1710 war der Trogner
Kaufmannssohn Laurenz Zellweger (1692-1764) in Leiden als

Medizinstudent eingeschrieben. 1713 kehrte er zurück ins
Appenzellerland - als frisch promovierter Arzt und mit Werken von
englischen und niederländischen Frühaufklärern in der
Tasche.11 Einen Menschen seines Glaubens wegen zu verfolgen,
zu strafen und zu martern, das war für den jungen Arzt reinste

Tyrannei: «Was hingegen vor ein süßes Leben eine vernünftige
Tolerantz und gestattete Religions=Freyheit bewürke, kann man
in Engelland und Holland und auch in dem ganzen Orient
erfahren, allwo die Mahometaner und Heiden vernünftiger und
verträglicher handien und hierinnfahls mehr dem Gebott und
Exempel Christi folgen, als die Christen.»12 Auch wenn sein
Orientbild von Idealismus geprägt sein mochte, war diese

Haltung eine radikal andere und in Appenzell Ausserrhoden neue.
Der tradierte Sünden- und Gnadenglaube bot dem aufgeklärten
Trogner keine Heimat mehr. Zellweger war überzeugt von der

Gültigkeit der natürlichen Gesetze der Vernunft. Die Vernunft

10 Gerhard Noodt: De religione ab

imperio iure gentium libera (1706).
In: ders.: Opera omnia [...]. Leiden
1760, S. 518-526.

11 Paulfritz Kellenberger: Laurenz
Zellweger von Trogen. 1692-1764.
Diss. Zürich 1951. Affoltern a.A.

1951 (Zürcher Beiträge zur
Geschichtswissenschaft 11). - Paul
Wernle: Der schweizerische
Protestantismus im 18. lahrhundert. Bd. 2.

Tübingen 1924, S. 172-175.

12 Dr. Laurenz Zellwegers «Gedanken

über die Freyheit Democrati-
scher Ständen». Mitgeteilt von W.

Nef. In: AJb 4/1 (1904), S. 1-25, hier
S.7. Originaltext Kantonsbibliothek
Appenzell Ausserrhoden (KBAR),
Fa Zellweger, Ms. 76/1, Nr. 15,

Bl. 29-67. - Zur religiösen Einstellung

Zellwegers siehe Kellenberger,
Zellweger (wie .Anm. 11), S. 40-46,
85-87, 131-138 u.a.



Religiöse Landschaft Appenzell 33

%

"*% V

4Xito J-

fe(r

w^' -4h

Zwei Trogner Ärzte, die vernunftgeleitet

über Religion nachdachten:
Laurenz Zellweger und lohann
Georg Schlüpfer.

13 Kellenberger, Zellweger
(wie Anm. 11), S. 131.

*__!

14 Ebd., S. 134.

Jjftr ^r. 3. Cj&rortj Srfylnpjvr.

W ^. Z? $äSc //toy —aest. „<- s 12-pri/ft^S.

führte ihn in späteren Jahren auch zur pragmatischen Äusserung,

dass jeder Weise zwei Religionen anhangen müsse,
namentlich einer, die er vor Gott zu verantworten habe und einer
zweiten, die er vor der Obrigkeit und Geistlichkeit vertreten
müsse.13

Die «Religion», die seinem Weltbild entsprach, war der Deismus,

eine Religionsphilosophie, die einen Gott als Baumeister
des Universums anerkennt. Dieser Gott greift aber nicht in den
Lauf der Natur ein, vollbringt keine Wunder und offenbart sich
nicht direkt. Zellwegers Aussagen über Religion, insbesondere
im Alter, enthielten Reste christlicher Anschauung, die ihm
durch Erziehung und Umwelt auf den Weg gegeben worden
waren.14

15 Johann Georg Schlapfer: Lucub-
rationen I-III. Ca. 1830, KBAR,
Ms. 301:1-111, hier II, S. 3-16.

Auf der deistischen Linie bewegte sich auch der über 100 Jahre

jüngere Johann Georg Schlapfer (1797-1835). Er studierte 1814-
1816 in Tübingen Medizin und führte anschliessend - wie
Zellweger - eine Arztpraxis in Trogen. In seinem Hauptwerk, den
drei Folianten, die er selbst «Lucubrationen», Nachtarbeiten,
nannte, finden sich drei «Glaubensbekenntnisse»: Glaubensbekenntnisse

eines Christen, eines Materialisten und eines Deis-
ten.15 Der letzte Abschnitt der «Glaubensbekenntnisse eines
Deisten» lautet: «Die Vernunft u. Erfahrung soll in allem dem
Menschen die Führerin seyn, hilft diese nicht mehr aus, dann
trit Vermuthung und Hypothesin ein, die der Vernunft nicht
gerade widerspricht, welche Möglichkeit, aber nicht gerade
Wirklichkeit in sich schließt, und dann erst bey dem, was über die
Schranken der Fassungskraft des menschlichen Geistes geht,



34 Religiöse Landschaft Appenzell

soll man den Glauben nur allein walten lassen.»16 Auch wenn
Schlapfer um eine möglichst neutrale Schilderung der
«Glaubensbekenntnisse» bemüht war, so dürften diese Zeilen seine

persönliche Haltung zum Ausdruck bringen. Die Zeilen stehen

stellvertretend für die Haltung der gelehrten Ausserrhoder
Spätaufklärer, Angehörige der aufstrebenden Mittelklasse17 -
fortschrittlich und liberal gesinnte protestantische Männer wie
der Arzt und Palästinaforscher Titus Tobler (1806-1877), der

Arzt und Molkenkurförderer Johann Heinrich Heim (1802-
1876), der Arzt, Publizist und Gründer der Appenzeller Zeitung
Johannes Meyer (1799-1833), die Landammänner Jakob Nagel
(1790-1841) und Matthias Oerüi (1777-1837), beide ebenfalls
Ärzte, sowie Landammann Johann Jakob Nef (1784-1855) und
schliesslich Pfarrer Johann Ulrich Walser (1798-1866)18, Grossvater

des Schriftstellers Robert Walser (1878-1956)19.

Walsers Geschichte des appenzellischen Sektenwesens

Als kämpferisch und zäh, in der Sprache wie im Urteil messerscharf

und seiner Zeit voraus lässt sich Johann Ulrich Walser
beschreiben. Im 36. Heft der Appenzellischen Jahrbücher
nannte der Theologe, Sängervater und Kulturhistoriker Alfred
Tobler (1845-1923) den Teufner Arztsohn einen gewissenhaften,
freidenkenden und allem Aber- und Wunder-Glauben abholden

Pfarrer.20 Ohne innere Überzeugung jedoch sei er gewesen,
schreibt der Theologe Heinrich Jakob Heim (1828-1892)
40 Jahre früher im Nekrolog: «Er gehörte zu jenen Rationalisten
reinsten Wassers, [...] die alles, was der Verstand nicht in seine
Schublädchen unterbringen kann, ohne weiters für Unsinn
halten.»21 Wie Johann Georg Schlapfer war auch Walser Student in
Tübingen (1815-1817).

Eine vernünftige, freiheitliche, tolerante und neutrale
Haltung sollte ihm bei der Abfassung der als Serie im Appenzellischen

Monatsblatt anonym erschienenen Geschichte des

appenzellischen Sektenwesens Pate stehen.22 Der Erfolg seiner
historischen Darstellung werde, wie er hoffe, der sein, «daß sich
das Urtheil über eine Menschenklasse, die bisher von den Meisten

aus Unkenntnis des Gegenstandes entweder in die unterste
Hölle verdammt oder in den obersten Himmel erhoben wurde,
berichtigen und des Vorurtheils weniger werden wird.»21 Walser

war darum bemüht, ein gut recherchiertes Bild vom
«schwärmerischen, harmlosen, rührenden, vernünftigen, aber auch tollen

Treiben» religiöser und religionsnaher Gesellschaften,
Erscheinungen und Institutionen zu vermitteln.24 Die Geschichte
des appenzellischen Sektenwesens ist bis heute ein
kulturgeschichtlich zentraler Beitrag für die Kenntnis der «Abweichler»,
Separatisten und kirchlichen Dissidenten, kurz der Sektierer im
Sinne von Anhängern kleinerer Glaubensgemeinschaften oder

16 Schlapfer, Lucubrationen II
(wie Anm. 15), S. 16.

17 Albert Tanner: Bürgertum und

Bürgerlichkeit in der Schweiz. Die
Mittelklasse an der Macht. In:
Jürgen Kocka (Hrsg.): Bürgertum im
19. Jh. Bd. 1. München 1988, S. 193-

223, hier S. 196-198.

18 Heinrich Jakob Heim: Pfarrer
J. Ulrich Walser. In: Alb 2/6 (1868),
S. 157-176. - Alfred Tobler: Pfarrer
Joh. Ulrich Walser. Ein Lebensbild
aus der appenzellischen Regenerationszeit.

In: Alb 36 (1908), S. 33-83,
Anhänge UV S. 84-101, Beilage
S. 102-116. - Unter Einbezug auch

von Walsers Zeit in Liestal, die von
den Appenzeller Lokalhistorikern
ausgeblendet worden war: Thomas
Christian Müller: Ein Appenzeller
Pfarrer als politischer
Entwicklungshelfer. Johann Ulrich Walser
in Baselland: Pfarrer, Verleger,
Politiker. In: Alb 127 (1999), S. 45-72.
Ders.: Der Schmuggel politischer
Schriften. Bedingungen exilliterarischer

Öffentlichkeit in der Schweiz
und im Deutschen Bund (1830-
1848). Diss. Zürich 1998. Tübingen
2001 (Studien und Texte zur
Sozialgeschichte der Literatur 85).

19 Zuletzt Bernhard Echte (Hrsg.):
Robert Walser. Sein Leben in
Bildern und Texten. Frankfurt/M 2008,
S. 12f. - Eine treffende Charakterisierung

der erwähnten Männer, alle

Mitglieder des Revisionsrats der
Landbuchrevision der frühen
1830er-Jahre, aus der Feder von
Titus Tobler ist abgedruckt bei Tobler,
Walser (wie Anm. 18), S. 102-116.

20 Ebd., S. 38.

21 Heim, Walser (wie Anm. 18),
S. 160.



Religiöse Landschaft Appenzell 35

Johann Ulrich Walser (links) im
Alter; zusammen mit seiner Ehefrau
Maria Juliana (ganz rechts) und
zwei weiteren Personen.

22 lohann Ulrich Walser: Die
Sektirer im Appenzellerlande, von der
Reformation an bis auf unsere Tage.
In: Appenzellisches Monatsblatt
[AM], Ig. 1 (1825), Nr. 11 (November),

S. 205-221; Nr. 12 (Dezember),
S. 229-243; Jg. 2 (1826), Nr. 2

(Februar), S. 17-25; Nr. 3 (März), S.33-
44; Nr. 4 (April), S. 56-63; Nr. 6

(luni), S.81-92; Nr. 11 (November),
S. 177-188; Ig. 3 (1827), Nr. 1

(Januar), S. 15-19; Nr. 5 (Mai), S. 69-78;
Nr. 9 (September), S. 133-142.

23 Walser, Sektirer (wie Anm. 22),
in: AM 1/11, S. 206.

24 Eine Zusammenfassung findet
sich bei Tobler, Walser (wie
Anm. 18), S.41 f.

25 Johann Friedrich Haug (Hrsg.):
Die Heilige Schrift, Altes und Neues
Testament. Nach dem Grund-Text
aufs neue übersehen und übersetzt.
Nebst einiger Erklärungen des

buchstäblichen Sinnes. 8 Bde. Ber-

lenburg 1726-1742.

26 Walser, Sektirer (wie Anm. 22),
in: AM 2/3 u. 4, S. 40-44 u. 56-58.

27 Eberhard Fritz: Die Separatistin
Barbara Grubenmann aus Teufen
und der radikale Pietismus in
Württemberg. In: Alb 127 (1999), S. 21-
44. Neben weiteren Aufsätzen von
ihm zuletzt: Radikaler Pietismus in

Württemberg. Religiöse Ideale im
Konflikt mit gesellschaftlichen
Realitäten. Diss. Paderborn 2002. Ep-
fendorf/Neckar 2003 (Quellen und
Forschungen zur Württembergischen

Kirchengeschichte 18). -
Ulrich Gaier: «Unter den Alpen
gesungen». Hölderlin als Hauslehrer
in Hauptwil. Tübingen 2008 (Schriften

der Hölderlin-Gesellschaft
20/5), u.a. S. 86-88.

<*
**#•*-

I*
•• --

9

V***».
+*

m
Individuen, die sich von der Kirche abgespalten haben und
selbst wieder Anhänger um sich scharten, bis in die damalige
Gegenwart der 1820er-Jahre.

Die Palette der von Walser besprochenen Sektierer reicht von
den Wiedertäufern, über die Pietisten in der Nachfolge des

Predigers Philipp Jakob Spener (1635-1705), des Perückenmachers
und enthusiastischen Neuoffenbarers Johann Tennhardt (1661-
1720), des Strassburger Theologen Johann Friedrich Haug
(J680-I753), Urheber der mystisch-chiliastischen Berleburger-
Bibel25, die als vollständigste Zusammenfassung des sonst weit
verstreuten Schriftgutes des radikalen Pietismus zu betrachten
ist, schliesslich über die Böhmisten, Anhänger des christlichen
Mystikers Jakob Böhme (1575-1624), bis zu den Dippelianern
oder Demokritlern, benannt nach dem Theologen und Arzt
Johann Conrad Dippel (1693-1734), der auch unter dem Namen
Christianus Demokritus auftrat, und dessen Anschauungen
besonders auf die Radikalpietistin und selbsternannte Prophetin
Barbara Grubenmann (J767-J8J7) von Niederteufen, das Nie-
derteufnerbabeli, grossen Einfluss hatten. Diesem Babeli
widmete Walser siebeneinhalb Seiten Text26 und kam im Verlaufe
seiner Darstellung immer wieder auf sie und ihren Einfluss zu
sprechen. Die Geschichte der charismatischen Separatistin
fasziniert und wurde in jüngster Zeit mehrmals in wissenschaftlichen

Darstellungen aufgegriffen.27 Unter der Reihe von Männern,

die alle ähnlich der Barbara Grubenmann «glaubten und
lehrten», ist etwa der Urnäscher Gross-Senn und Prophet David
Mettler als Unikum erwähnenswert. Er bewirtete seine Jünger
kostenlos mit Prophezeiungen wie mit Milch und Schotte,

pflegte im Futterhemd und in schmutzigen Zwilchhosen zu
predigen, nannte die Geistlichkeit «Pfaffenschmauch», wollte
wiederholt den Himmel und die Hölle besucht haben und verstarb



36 Religiöse Landschaft Appenzell

schliesslich in hohem Alter in grösster Armut.28 «Die Liebhaber
der Dippelschen Schriften», fasste Walser zusammen, «befanden

sich keineswegs nur unter der Hefe des Volks, vielmehr waren

es großentheils angesehene Leute, Schullehrer, Vorsteher
und Beamtete, immer aber aufgeweckte Köpfe.»29

Walser scheute sich nicht davor, seine Darstellung der Sektierer

bis in die Gegenwart zu führen: Je mehr er sich dieser
näherte, desto pointierter brachte er Namen und Einzelbiografien
ins Spiel. So ist die Rede vom 52-jährigen Hans Ulrich Schlapfer
von Schwellbrunn, der in einem Privathaus zusammen mit dem
Sohn des Hauses Versammlungen abhielt und die Zuhörenden
«aus den Propheten Esajas, Daniel, der Offenbarung Johannis,
dem Dippel, Bengel, Swedenborg und Jung Stilling» erbaute.
Seine Nebenstunden, so heisst es, hätte er im Wirtshause bei
Wein und Weibern verbracht.30 Neben Johann Conrad Dippel
gehören der württembergische Pietist Johann Albrecht Bengel
(1687-1752), der schwedische Wissenschaftler, Mystiker und
Theologe Emanuel Swedenborg (1688-1772) und Johann Heinrich

Jung-Stilling (1740-J8J7), einer der einflussreichsten
Vertreter des Spätpietismus und Wegbereiter der Erweckungsbewe-
gung, zu den Autoren, die bis heute von sinnsuchenden
Sondergruppierungen und Endzeitgemeinschaften gelesen und
rezipiert werden.31

Der Schulmeister Daniel Näf von Urnäsch wird als «Chef der

Swedenborgianer in der östlichen Schweiz» eingeführt. Die
Missachtung des Katechismus brachte ihn um Amt und Brot.
Walser liess seine Sympathie für ihn deutlich spüren und
erlaubte sich, auf den S. 73-78 der Mai-Ausgabe des Appenzellischen

Monatsblatts 1827 die «Hauptartikel des Glaubens der
Neuen Kirche» gemäss der 1824 in Tübingen erschienenen
Übersetzung durch den Theologen Johann Friedrich Immanuel
Tafel (1796-1863) im Wortlaut abzudrucken.32 Unter der «Neuen
Kirche» verstand Swedenborg eine neue religionsgeschichtliche
Epoche nach der «Revision der bisherigen Theologie». In Artikel
7 heisst es: «Daß vermög der göttlichen Gnade und Vorsehung
des Herrn die geeigneten Mittel zur Seligkeit dem ganzen
menschlichen Geschlecht ohne Ausnahme zugänglich sind,
und daß folglich Menschen von jeder Überzeugung und Benennung,

die sich auf dem Erdkreis findet, seyen sie nun Christen,
Juden, Mahomedaner oder Heiden, selig werden können, wenn
sie in wechselseitiger Liebe und Gutthätigkeit aus religiösen
Beweggründen leben, nach bestem Wissen und Verstehen.»33

Auch wenn in den nachfolgenden Sätzen festgehalten wird, dass

die «neue und wahre christliche Religion» von allen Religionen
die fähigste sei, so ist der Abdruck der Swedenborg'schen Artikel
im appenzellischen Monatsblatt kurz nach deren Übertragung
ins Deutsche mindestens bemerkenswert. Walser beschloss das

28 Walser, Sektirer (wie Anm. 22),

in: AM 2/4, S. 58-61.

29 Ders., in: AM 2/6, S.87.

30 Ders., in: AM 2/11, S. 185-188,
AM 3/1, S. 15-19.

31 Zu den erwähnten Personen
und Gruppierungen Martin Brecht

u.a. (Hrsg.): Geschichte des Pietismus.

4 Bde. Göttingen 1993-2004,
hier v.a. Bd. 2 (Der Pietismus im
18. Jh., 1995) u. Bd. 3 (Der Pietismus

im 19. u. 20. Ih., 2000). lohann
Albrecht Bengel beeinflusste auch

Henry Dunants Weltbild, siehe
Andreas Ennulat und Heidi Eisenhut:

Henry Dunant und seine
«Visionen». In: AJb 137 (2009/10), S.64-
81, v.a. S. 71-75.

32 Emanuel Swedenborg: Hauptartikel

des Glaubens der Neuen
Kirche. Hrsg. und übers, von Johann
Friedrich Immanuel Tafel. In:
Magazin für die Neue Kirche Bd. 1/H. 1

(1824), S. 35-39.

33 Ebd., S.38.



Religiöse Landschaft Appenzell 37

34 Walser, Sektirer (wie Anm. 22),
in: AM 3/5, S.78.

35 Zuletzt Regine Schindler-Hürli-
mann: Berühmt-berüchtigt. Der
«Bergprophet» von Teufen. In:
Tüüfner Poscht 13/7 (2008), S. 24f.

36 Walser, Sektirer (wie Anm. 22),
in: AM 3/9, S. 135-138.

37 Ders., in: AM 1/12, S. 241. Auch
Schlapfer, Appenzell Ausserrhoden
(wie Anm. 5), S. 200.

38 Friedrich Breckling: Biblia, sive
verbum diaboli ad suos ministros,
apostolos, successores in mundo.
Die unheilige Schrifft und Send-
Brieff des Allerdurchläuchtigsten,
Grossmächtigsten und Hochgebor-
nen Fürsten und Herrn Lucifers des

GottesdieserWelt[...]0.0.1714
(Erstdruck 1666). In der Schweiz

nur in wenigen Bibliotheken, so in
der ZB Zürich und in der ÜB Basel,

in der Ausgabe von 1714 greifbar.

39 Walser, Sektirer (wie Anm. 22),
in:AMl/12,S.239f.

40 Ders., in: AM 2/3, S.36f.

Kapitel über Näf mit einem Zitat aus einem Briefdes Urnäschers,
das die Geisteshaltung der beiden Männer wiedergibt: «Geistesund

Preßfreiheit zernichtet keinen Staat, sondern befestigt ihn.
Sie erzeugt Vaterlandsliebe, verdrängt alle geheimen Faktionen
und löset das Gefährlichste von selbst auf. Was ist schöner als

Toleranz, insofern nicht die bürgerliche und sittliche Ordnung
darunter leidet. Es erbaue sich ein Jeder in dem, das ihn erbaut
und erwäge sein Bedürfnis. Die Freude des Einen ist nicht die
Freude des Andern, u.s.w.»34

Weniger Sympathie brachte Walser Hans Jakob Schefer

(J768-J83J), Bauer, Schnellbleicher, «Alchymist» und Arzt,
Haupt der «Unsterblichen» und Millenarist, entgegen.35 Mit keiner

Silbe hätte er sich gemeldet, nachdem ihn Walser gebeten
hatte, einiges über seine Lehre zu erzählen. Der «schlaue Kopf»
und «gute Oekonom» würde es, so hielt Walser fest, so weit bringen,

dass die Bauern nicht mehr heuen und ernten wollten und
ihrem Anführer glaubten, dass sie täglich zusehends dem

1000-jährigen Reich sich nähernd jünger würden. Schefers
Prädestinationslehre weiss, dass die Schweiz in der Gnadenwahl
obenan steht, «unter den Schweizern aber vorzüglich die
Ausserrhoder, in Ausserrhoden endlich hauptsächlich die Gemeinden

Teufen, Herisau und Urnäsch».36

Walsers anekdotische Erzählweise lässt einen in die verworrenen

und verschrobenen Welten der Sondergruppierungen
eintauchen. So wird das Treiben einer Schwellbrunner
Gruppierung lebendig, wenn es heisst: «Zugleich sollen sie im Dunkel

im Zimmer umhergesprungen seyn, und allerhand närrische

Sachen getrieben haben, weswegen das Volk sie Brem-
mäusler nannte.» Und in einer Fussnote steht ergänzend:
«Bremmäuslen heisst nämlich Blindekuh spielen.» 3~ Auch eine

Bücherverbrennnung ist dokumentiert: 1724 wurde die
sogenannte Teufelsbibel38, die ein Speicherer Pfarrer bei sich zu
Hause hatte, «zum Feuertode verurtheilt».39

Ein Sektenmandat der Landesregierung vom 3. Mai 1770

zitierte Walser getreu seiner Prämisse, nicht urteilen zu wollen:
«Es ist demnach unser ernstlicher Wille und Befehl, dass alle

Privat-Religionsversammlungen und Zusammenkünfte, ja alle

verdächtigen Nebenlehren, die wider unser Glaubensbekenntnis

laufen, Tags oder Nachts, sowohl als das Lesen irriger Bücher
und Schriften, gänzlich verboten seyen.»40 Zwei Jahre später,
J829, war sein Ton weniger neutral und seine Haltung gegenüber

dem Verhältnis von Kirche und Staat glasklar formuliert:
« Ein Staat, welcher von seinen Bürgern begehrt, daß sie von dem
höchsten Wesen keine andern Vorstellungen und Ideen hegen
und dasselbe auch auf keine andere Weise verehren und anbeten

sollen[,] als in gewissen Formularen, die man symbolische
Bücher, Katechismen, Kirchenagenden u.s.w. nennt, vorge-



38 Religiöse Landschaft Appenzell

schrieben sind, ein solcher Staat ist ungeachtet aller bürgerlichen

Freiheiten, die er im übrigen gewähren mag, die ärgste

Despotie, die es nur geben kann.»41 Diese zuletzt zitierten Sätze

erschienen nie im Druck. Walser hatte sich u.a. auch durch
seine Parteinahme für den preussischen Antisemiten Hartwig
von Hundt-Radowsky, der seit 1819 in Bühler und
Speicherschwendi lebte und in Appenzell Ausserrhoden u.a. sein
dreibändiges Werk «Die Judenschule» und den «Neuen Judenspiegel»

abfasste, exponiert - den Motiven für dieses Engagement
musste im Rahmen einer separaten Untersuchung nachgegangen

werden.42 1833 verliess Walser mit seiner Familie das

Appenzellerland und wurde Pfarrer in Liestal.43

Religionsfreiheit

Artikel 15 der Bundesverfassung der Schweizerischen Eidgenossenschaft

von 1999 sichert die Glaubens- und Gewissensfreiheit:44

1 Die Glaubens- und Gewissensfreiheit ist gewährleistet.
2 Jede Person hat das Recht, ihre Religion und ihre

weltanschauliche Überzeugung frei zu wählen und allein
oder in Gemeinschaft mit anderen zu bekennen.

3 Jede Person hat das Recht, einer Religionsgemeinschaft
beizutreten oder anzugehören und religiösem Unterricht

zu folgen.
4 Niemand darf gezwungen werden, einer Religionsgemeinschaft

beizutreten oder anzugehören, eine religiöse

Handlung vorzunehmen oder religiösem Unterricht
zu folgen.

41 Johann Ulrich Walser: Pfaffereien.

1828/29, Druck abgebrochen.
Zit. bei: Heim, Walser (wie
Anm. 18), S. 168.

42 Peter Fasel: Revolte und Judenmord:

Hartwig von Hundt-Radowsky

(1780-1835). Biografie
eines Demagogen. Berlin 2010, v.a.
S. 229-233. Ders.: Vordenker des

Holocaust. In: Die Zeit 05/2004
(22.01.2004). URL: www.zeit.
de/2004/05/A-Hundt-Text
(07.08.2011). - Siehe auch Tobler,
Walser (wie Anm. 18), S.84-86

u. 88-95. Müller, Walser (wie
Anm. 18), S.50f.

43 Ebd., S. 54-69.

44 Bundesverfassung der
Schweizerischen Eidgenossenschaft (BV),
Art. 15. URL: www.admin.ch/ch/d/
sr/101/al5.html (07.08.2011).

Die erste Bundesverfassung von 1848 gewährte die Kultusfreiheit

nur den anerkannten christlichen Konfessionen. Den Jesuiten

und den «affiliierten Gesellschaften» wurde 1848 jedes Wirken

in Staat und Kirche untersagt. Die Verfassungsreform zur
Zeit des Kulturkampfs im Jahre 1874 trug sogar zu einer
Verschärfung bei: Art. 51 präzisierte das Jesuitenverbot, in Art. 52

wurde die Errichtung neuer oder die Wiederherstellung
aufgehobener Klöster verboten und Art. 50 Abs. 4 unterstellte die
Errichtung von Bistümern der Genehmigung durch den Bund.
Von Interesse ist auch Art. 75: Dieser schloss Schweizer Bürger
geistlichen Standes, darunter auch ordinierte evangelisch-reformierte

Pfarrer, von der Wahl in den Nationalrat aus.45 Mit
Arthur Eugster (1863-1922), Pfarrer in Trogen bis 1900, in den
Nationalrat gewählt 1902, und dessen Bruder Howard Eugster
(1861-1932), Pfarrer in Hundwil 1887-1908, in den Nationalrat

45 Marco Jorio: Art. «Ausnahmeartikel».

In: Historisches Lexikon der
Schweiz (HLS). Version vom
28.07.2008. URL: www.hls-dhs-dss.
ch/textes/d/D10388.php
(07.08.2011).



Religiöse Landschaft Appenzell 39

46 Erich Grüner u.a. (Hrsg.): Die
Schweizerische Bundesversammlung

1848-1920. Bd. I: Biographien.
Bern 1966 (Helvetia politica AI),
S.511-513.

gewählt am 25. Oktober 1908, nachdem ihm am 20. Oktober
1908 ein unbedingter Pfarramtsverzicht auferlegt worden war,
gelten gleich zwei Appenzeller Geistliche als Präzedenzfälle.46

Erst die BV 1999 hob das Wahlverbot für Geistliche auf. Der
Bistumsartikel (Art. 72 Abs. 3) verblieb in der neuen BV und wurde
am 10. Juni 2001 als letzter konfessioneller Ausnahmeartikel
aufgehoben. Mit der Annahme der Minarett-Initiative am
29. November 2009, die den Bau von Minaretten verbietet, hat
der Gesetzgeber den Auftrag, einen neuen Ausnahmeartikel in
Religionsfragen in die Bundesverfassung aufzunehmen.

47 Verfassung. Angenommen von
der Landsgemeinde in Trogen den
31. Augstmonat 1834. [O.O. 1834],
S. 13, Art. 12.

48 Siehe oben Anm. 19.

49 Einen guten Überblick über alle

Vorgänge bietet Schlapfer, Appenzell

Ausserrhoden (wie Anm. 5),
S. 464-47 lu.476f.

50 URL: www.ref-arai.ch
(07.08.2011).

51 Verfassung des Kantons Appenzell

A.Rh., bGS 111.1. URL: www.
bgs.ar.ch/frontend/versions/539
(07.08.2011).

Wie aber stand es um die Religionsfreiheit in Appenzell
Ausserrhoden? «Die evangelisch-reformierte Religion ist die Religion

des Landes», heisst es in der ausserrhodischen Verfassung
von 1834.4T Die liberalen und fortschrittlichen Köpfe des

Revisionsrats, darunter auch Johann Ulrich Walser, konnten sich nicht
durchsetzen.48 Der Zusatz, der verfügt hätte, dass keinerlei
Glaubenszwang oder Verfolgung wegen religiöser Ansichten
stattfinden dürfe, wurde im Laufe des Verfassungskampfes
zwischen 1830 und 1834 fallengelassen. Mit der Reform von 1858

wurde an der Staatskirche nicht gerüttelt; immerhin wurde den
Katholiken die freie Ausübung ihres Gottesdienstes zugesichert.
Erst infolge der Annahme der BV 1874 waren die Kantone

gezwungen, die Trennung von Kirche und Staat umzusetzen. Der
Übergang von der Staatskirche zur Landeskirche vollzog sich
aber in Ausserrhoden nicht ohne staatliche Mitwirkung: Die
«Ordnung für die evangelisch-reformierte Landeskirche des

Kantons Appenzell A.Rh.» wurde Ende 1877 nach der Absegnung

durch die 19 Kirchgemeinden auch noch vom Kantonsrat
genehmigt.49 Es dauerte nochmals 100 Jahre, bis sich die
Landeskirche um die Kirchgemeinde Appenzell zur evangelisch-
reformierten Landeskirche beider Appenzell erweiterte.50

2011 ist die Kantonsverfassung von 1995 die gültige Referenz.
Artikel 7 sichert die Glaubens- und Gewissensfreiheit:51

1 Die Glaubens- und Gewissensfreiheit und ihre
Ausübung sind gewährleistet.

2 Niemand darf zu einer religiösen Handlung oder zu
einem Bekenntnis gezwungen werden.

Ergänzend dazu bedarf Artikel 109 der Erwähnung. In ihm werden

die evangelisch-reformierte und die römisch-katholische
Kirche als selbständige Körperschaften des öffentlichen Rechts
anerkannt. Als solche haben sie ihre inneren Angelegenheiten
selbständig zu regeln.



40 Religiöse Landschaft Appenzell

Kataloge religiöser Gemeinschaften und der Primat des Religiös-
Sittlichen

Blenden wir zurück in die Zeit, als die evangelisch-reformierte
Kirche noch die Staatskirche war, in die 1860er-Jahre. In diesen
Jahren drängte eine neue Komponente auf den schweizerischen
und ausserrhodischen Religionsmarkt: die Freikirchen, darunter

besonders amerikanisch-englische Erweckungsgruppierun-
gen. 1864 wurden fünfzig Baptisten wegen Übertretung der

Kirchenordnung mit einer Busse bestraft.52 Parallel dazu war in
Ausserrhoden innerhalb der Staatskirche ein Richtungsstreit
zwischen Orthodox-Positiven und Freisinnigen entbrannt. Die
Vertreter der einen wie der anderen Richtung hatten ihre
publizistischen Organe. Eines davon war das J862 erstmals und erst
1971 letztmals herausgegebene «Appenzeller Sonntagsblatt»,
dessen Urheber der Kaufmann und Bankier Ulrich Zellweger
(1804-1871) war. Das orthodox-positive, pietistische Organ
ermöglichte dem erweckten Bankier wöchentliche Predigten in
die Welt hinauszusenden. Seine solide finanzielle Basis erlaubte
ihm, seine Heimatgemeinde Trogen und das Appenzellerland
mit seinen Wohltätigkeitsergüssen zu überfluten: Zellweger
verteilte Bibeln und Gebetbücher, leitete Missionsstunden, gründete

eine Webschule sowie Arbeits- und Kinderschulen, eine
«Bank für Appenzell A.Rh.» und setzte sich zugunsten der
Viehzucht ein.53 Publizistische Opposition erwuchs ihm von Seiten
der freisinnigen Appenzeller Zeitung und vom «Religiösen
Volksblatt», das vom religiös-liberalen Verein in St.Gallen
herausgegeben wurde. In einem sittengeschichtlich aufschlussreichen

Bericht, der 187 J der Synode in Herisau vorgetragen worden

war, brachte Dekan Heinrich Jakob Heim (J828-1892) die

Auswertung einer Umfrage bei allen Pfarrern über das
religiöskirchliche Leben in ihren Gemeinden zur Darstellung.:>4 In
differenzierter Optik hielt Heim fest, dass das Urteil der Menge
über die theologische Richtung der Pfarrer, namentlich die
orthodox-positive oder die freisinnige, wenig geschärft sei. Letztlich

gehe es um Authentizität, also darum, dass die Pfarrer «mit

ganzem religiös-sittlichem Ernste und mit persönlicher Würde»
ihre Aufgabe erfüllen, «dass sie glauben und leben, was sie
predigen».35 Mit dieser Haltung beurteilte Heim auch die Separatisten:

«Es war von jeher meine Meinung, dass die appenzellische
Landeskirche den Separatismus nicht zu fürchten habe.» Und
weiter unten: «Ich zähle es zu den schönsten Errungenschaften
der Neuzeit, dass man die Separatisten ruhig gewähren lässt.»56

46187 Protestanten wurden 1870 in Ausserrhoden gezählt,
gefolgt von 2261 Katholiken und 21 Juden und anderen Nichtchris-
ten. Lediglich 165 Bekenner anderer christlicher Konfessionen,
das heisst Baptisten und Methodisten, wurden anlässlich der

Datenerhebung aktenkundig.57 Die Baptisten seien in Herisau

52 Schlapfer, Appenzell Ausserrhoden

(wie Anm. 5), S.467. - In der
Schweiz gibt es seit 1847

Baptistengemeinden.

53 Ebd., S. 468f.; ders.: Pressegeschichte

des Kantons Appenzell
Ausserrhoden. Herisau 1978, S. 106-

109; ders.: Wirtschaftsgeschichte
des Kantons Appenzell Ausserrhoden

bis 1939. Hrsg. von der Appen-
zell-Ausserrhodischen Kantonalbank.

Herisau 1984, S. 340-343. -
Zuletzt Hugo P. Salvisberg: Salomon

und Ulrich Zellweger. Appenzeller

Wegbereiter offener
Wirtschaftsgrenzen. Zürich 2008

(Schweizer Pioniere der Wirtschaft
und Technik 87), S. 63-88.

54 Heinrich Jakob Heim: Über das

religiös-kirchliche Leben im Lande.
In: AJb 2/8 (1873), S. 49-76.

55 Ebd., S. 55.

56 Ebd., S.74f.

57 Ebd., S. 74.



Religiöse Landschaft Appenzell 41

58 1864 trat zum ersten Mal ein
evang.-methodistischer Prediger
in Rheineck auf. Die erste EMK-
Kapelle in Rheineck wurde 1870
erbaut. URL: www.emk-rheineck.ch
(07.08.2011).

59 Heim, Über das religiös-kirchliche

Leben (wie Anm. 54), S.75.

60 Heinrich Jakob Heim: Die neueste

konstitutionelle Entwicklung
der reformirten Landeskirche von
Appenzell A.Rh. In: AJb 3/1 (1886),
S. 135-179.

61 Gottfried Lutz: Das kirchliche
und religiös-sittliche Leben im
Kanton Appenzell A. Rh. Berichterstattung

des Kirchenrates über das

Dezennium 1883-1892 zu Handen
der Synode von 1895. Trogen 1995;

rezensiert von Howard Eugster. In:
AJb 3/9 (1897), S. 108-117.

und die Methodisten hätten sich an der Grenze zum Vorderland
in Rheineck eine Kapelle erbaut.58 Ihre Anhänger kämen aus
den Gemeinden Walzenhausen, Wolfhalden, Heiden und
Lutzenberg. Mit den Mormonen sei, wie Heim festhielt, «gründlich
aufgeräumt worden». Die Swedenborgianer seien beinahe
ausgestorben, was auch auf die der Brüderbewegung angehörenden

Darbysten zutreffe. Einzelne weitere Separierte würden
sich nicht mit Kollektivnamen belegen lassen, schloss er.59

1886 reflektierte Heim in den Jahrbüchern unter dem Titel
«Die neueste konstitutionelle Entwicklung der reformirten
Landeskirche von Appenzell A.Rh.» die Jahre der Umgestaltung der

evanglisch-reformierten Kirche von der Staatskirche zur
Landeskirche.60 Die fundierten sitten- und kirchengeschichtlichen
Arbeiten verpflichteten: Der nicht minder umtriebige und dem
Gesundheitsdiskurs des ausgehenden 19. Jahrhunderts
verpflichtete Pfarrer Gottfried Lutz (1841-1908), Präsident des

Kirchenrats, Erzieher von Arthur und Howard Eugster und seit
1882 im Einsatz zugunsten einer «kantonalen Irrenanstalt»,
publizierte 1895 einen 57-seitigen Bericht über das kirchliche und
religiös-sittliche Leben im Kanton für die Jahre 1883-1892.61

Sein Katalog der «religiösen Sekten» umfasste Methodisten,
Baptisten, Darbysten, Irwingianer, Swedenborgianer und
Anhänger der Heilsarmee in Herisau. In Teufen würden einige
Adventisten und Sabbatianer dazukommen. Damit seien alle Sekten

aufgezählt, «die bald mehr, bald weniger gesammelt hin und
her in den Gemeinden unseres Ländchens auftreten und entweder

am eigenen Orte ihre Erbauungsstunden haben, oder
auswärts ihre Konventikel besuchen.» Wie schon Heim festgestellt
hatte, fanden sich keine Mormonen mehr. Glieder der weniger
ausbreitungssüchtigen Denominationen, wie Lutz festhielt,

Idwr

ht religife-kirdilidie feben im gintk

<5Wt9

Titelseite der wegweisenden
Abhandlung «Über das religiös-kirchliche

Leben im Lande» von Dekan
Heinrich Jakob Heim.

au§ bem ber ©tjnobe in §eti»au ben 3. Oftober 1871 üorgetragenen

3aljttsberid|t bes $errn Pekon fetm.



42 Religiöse Landschaft Appenzell

11

11 il LI i in.\H

a
1

*rs
••T-tnmaß

Hensau
Priedenskfrchfe

Friedenskirche an der Poststrasse 17,

Kirche der methodistischen
Glaubensgemeinschaft, Postkarte mit
Poststempel vom 28.07.1909.

würden öfters auch den landeskirchlichen Gottesdienst
besuchen. Die Methodisten seien die grösste Gruppierung.62 Das

auch in bildlichen Quellen greifbare methodistische Gotteshaus

an der Poststrasse in Herisau besteht seit 1892. Die Landeskirche

würde sich tolerant verhalten. Sie lasse die Sekten, «soweit
sie innerhalb der sittlichen Ordnung sich bewegen, frei schalten
und walten.» Mit der Religionsfreiheit werde ernst gemacht; es

dürfe auch nicht übersehen werden, dass sich unter den Sekten

oft wahrhaft fromme Leute befänden.
Anders stehe es, so Lutz, um den Aberglauben. Dieser halte

sich nach wie vor hartnäckig.63 Der Hexen- und Geisterglaube
finde kontinuierlich seine Bekennen «Für Uebeltaten der unreinen

Geister in Haus und Stall sind die Kapuziner in Appenzell
<gut>, welche über ihre Kundschaft in Appenzell A.Rh, nicht übel
ins Fäustchen lachen werden.»64 Ähnliche Beobachtungen
machte auch Hermann Rorschach (1884-1922), Psychiatriearzt
in Herisau zwischen 1915 und 1922, der in seinen Vorträgen und
wissenschaftlichen Diskussionen immer wieder Beispiele aus

Appenzell Ausserrhoden, in denen Aberglauben und Hexerei
sich zeigen, heranzog.65 Der Teufner Sekundarlehrer Walter
Zuberbühler, ein Beobachter appenzellischer Eigenart, brachte
noch in den 1960er-Jahren das Hokuspokus-Thema, das die

ganze ausserrhodische Religionsgeschichte wie ein roter Faden

durchzieht, mit Witz auf den Punkt: «Handkehrum ist der nüchterne

Rationalist ein Stündeier, abergläubisch bis zur
Lächerlichkeit, treibt einfältigsten Hokuspokus, gegen Vernunftgründe
blind wie ein verliebter Backfisch.»66

Weitere Kataloge und Situation heute

81 Jahre nach dem Walser'schen, 38 Jahre nach dem Heim'schen
und 13 Jahre nach dem Lutz'schen Katalog religiöser Gemeinschaften

konnte der Kulturhistoriker Tobler im Appenzellerland

62 Lutz, Das kirchliche und
religiös-sittliche Leben (wie Anm. 61),
S. 14f. - Zu den einzelnen Gruppen
Brecht u.a., Pietismus (wie
Anm. 31), v.a. Bd. 3. Auch Schmid/
Schmid, Kirchen, Sekten, Religionen

(wie Anm. 2), und Marc van
Wijnkoop Lüthi: Art. «Freikirchen
und Sekten». In: Historisches Lexikon

der Schweiz (HLS). Version
vom 20.10.2010. URL: www.hls-
dhs-dss.ch/textes/d/D 11437.php
(07.08.2011).

63 Lutz, Das kirchliche und
religiös-sittliche Leben (wie Anm. 61),
S. 15.

64 Ebd., S. 16.

65 Siehe z.B. Hermann Rorschach:
Ein Mord aus Aberglauben. In:
ders.: Gesammelte Aufsätze.

Zusammengestellt u. hrsg. von K.W.
Bash. Bern u. Stuttgart 1965, S.218-
222.

66 Walter Zuberbühler: «Mer sönd
halt Appezeller...». In: Appenzellerland.

Photos Herbert Maeder,
Einleitung Hermann Grosser, Text Walter

Zuberbühler. Teufen 1964, S.77-
84, hier S. 83.

67 Tobler, Walser (wie Anm. 18),

S.39.

68 Ebd.

69 Othmar Böhm: Mazdaznan.
Brücke zwischen Ost und West.

Trogen 1953. - lohannes Waldburger

und Hedwig Waldburger-Langhans

(Hrsg.): Was ist Mazdaznan?
Herisau 1973. - Schmid/Schmid,
Kirchen, Sekten, Religionen (wie
Anm. 2), S.412-414. Rademacher,

Religiöse Gemeinschaften (wie
Anm. 2), S. 567f. - Offizielle Website
in Deutsch. URL: www.mazdaznan.
de (07.08.2011).



Religiöse Landschaft Appenzell 43

Mazdaznan-Zeitschrift, herausgegeben

von Othmar-Böhm, Trogen,
hier die Nr. 5 von Jg. 1 (1945), KBAR,

Trogen, CMO, Titelseite und Titelseite

verso (Ausschnitt) mit Impressum.

MAZDAZNAN

\\ EH DI.H I.CCE!

sst;. (i m !x r (l\ 11.Ui

folgende Gruppierungen verzeichnen: 1. Die bischöfliche
Methodistenkirche; 2. Baptisten (beim Volke Wiedertäufer
genannt); 3. Darbysten; 4. Irwingianer oder die Apostolische
Kirche; 5. Swedenborgianer oder Adventisten; 6. Sabbatisten oder
Sabbatarier oder Adventisten; 7. Zionisten oder Anhänger des

verkrachten Dowe; 8. Apostolische Gemeinschaft oder Neu
Irwingianer; 9. Evangelische Gesellschaft oder Albrechtsbrüder;
10. Milleniums- oder Tagesanbruchs-Christen; 11. Heilsarmee;
12. Mormonen.6' «Ausser diesen Sekten», so ergänzte er seinen
Katalog, «sollen noch etliche in aller Verborgenheit existieren.»68

Vielleicht meinte er damit Gruppierungen ausserhalb des
christlichen Horizonts, wie die sich auf Zarathustra berufende
Mazdaznan-Bewegung, die seit 1907 in der Schweiz greifbar
wird. Mit Othmar Böhm aus Trogen und dem Architekten
Johannes Waldburger (1903-1984) aus Herisau hatte diese Bewegung

im 20. Jahrhundert zwei Appenzeller Anhänger, die sogar
zum Thema publizierten; Böhm mit eigenem Verlag, dem
Sonnenkreuz-Verlag, dessen ideologische Ausrichtung einer
Untersuchung bedarf, sobald die Bücher, die nie gesammelt wurden,
in der Kantonsbibliothek zur Verfügung stehen werden.69

Der Katalog von Regula Lendenmann, die Ende 1991 und
Anfang 1992 in der Appenzeller Zeitung eine Artikelserie zum
Thema «Von den Freikirchen bis zu den Sekten» veröffentlichte,
enthält für Herisau die Evang.-Methodistische Kirche, die Heils-

MAZDAZNAN

Organ der M azd aznan-B e wegun g

Nr. 5 September-OktoberJahrgang 1945

Zweimonatsschrift.
Herausgeber und Schriftleitung: Othmar Böhm, Trogen. — Telefon (071) 9 42 25

Verlag: Sonnenkreuz-Verlag, Trogen. — Telefon (071) 9 42 25
Postcheck IX 8389

Abonnement: Jährlich Fr. 6.—; halbjährlich Fr. 3.50; Einzelnummer Fr. 1.50
Ausland: Jährlich Fr. 8.—; halbjährlich Fr. 4.50; Einzelnummer Fr. 2.—

Inhalt von No. 5

Fortsetzung der Serien „Mazdaznan", S. 65 und „Nietzsche", S. 68. — Zarathustratag,
S. 67. — Weh der Lüge! S. 70. — Die Schweiz und der Völkerfriede. Vaterländische
Gedanken zum 1. August 1945, von Rob. Studer, S. 72. — Aus dem Freiheitsvortrag an
der Feier in Weesen, S. 73. — Gartenbau, von R. 0. Däniker, Glarus, S. 76. —

Herbstratschläge, von Frau Rosa Ott-Dahm, Monti-Locarno, S. 77. — Seite der Leser: Bericht
über die Freiheitsfeier in Weesen, von Frau Emmy Däniker, Glarus, S. 78. — Bunte
Seite: Weh der Lüge. Lob der Wahrheit. Des Adels bar. Schwimmen gegen den Strom.
Meister, die Stürme, sie toben! S. 80.



44 Religiöse Landschaft Appenzell

Ankündigung der 12-teiligen Artikelserie

zum Ihema «Von Freikirchen
bis zu den Sekten» von Regula
Lendenmann, 27.12.1991-11.01.1992,
in der Appenzeller Zeitung.

jlaubens-
und
Gewissensfreiheit
ist unverletzlich.

aenjdlrtS«*«
#r^.'

armee, die Baptistengemeinde, einen namenlosen Hauskreis,
die Freie Christengemeinde, die Pfingstmission, die Neuapostolische

Kirche, die Zeugen Jehovas und die christlich geführte
Drogenrehabilitationsstätte Best Hope. Neben diesen in Herisau

ansässigen Freikirchen und Sondergruppen, die teilweise auch
in anderen Gemeinden Versammlungsräume haben, werden
eine Yoga-Schule in Hundwil, das Kurhaus Chäseren in
Schonengrund, das psychotherapeutische Behandlungen nach

heilungsevangelischen Prinzipien anbieten würde, der Brüderverein

in Trogen, die Helimission in Trogen, das von der Freien

Evangelischen Gemeinde geprägte Erholungsheim Libanon in
Speicher, eine Norweger Bewegung in Bühler, die Neuchristen
in Rehetobel, eine Bibelschule in Walzenhausen, die christliche
Drogenrehabilitationsstätte Obadja in Walzenhausen und das

Tagungszentrum der Bahä'i-Stiftung in Lutzenberg erwähnt.70

Auf der Basis dieses Katalogs war es möglich, die nachfolgende
Tabelle zu erstellen, die einen Blick auf den Horizont von religiösen

Gemeinschaften im Jahr 2011 wirft. Der Tabelle vorangestellt

ist eine Übersicht über die zahlenmässige Verteilung der
Religionen in unserem Kanton auf der Basis der Volkszählung
des Jahres 2000 und im Vergleich mit Appenzell Innerrhoden

70 Regula Lendenmann: Von
Freikirchen bis zu den Sekten. 12-tei-

lige Artikelserie. In: Appenzeller
Zeitung 27.12.1991-11.01.1992. -
Vertiefende Informationen zu
einzelnen Gruppierungen bei Schmid/
Schmid, Kirchen, Sekten, Religionen

(wie Anm. 2), unter www.rel-
info.ch (07.08.2011) und sehr
übersichtlich bei Rademacher, Religiöse
Gemeinschaften (wie Anm. 2).



Religiöse Landschaft Appenzell 45

71 Bundesamt für Statistik,
Volkszählung. © BFS - Statistisches Lexikon

der Schweiz, 2000. URL: www.
bfs.admin.ch (07.08.2011).

72 «Christlich-orthodox» umfasst
die östlich-orthodoxen Kirchen wie
die griechisch-, russisch- oder
serbisch-orthodoxe Kirche.

73 Neupietistisch-evangelikale
Gemeinden, Pfingstgemeinden und
übrige protestantische Kirchen und
Gemeinschaften (ausgenommen
evangelisch-methodistische
Kirche).

und dem Schweizerischen Durchschnitt. Neben dem traditionell

nach wie vor hohen Anteil an Zugehörigen zur evang.-refor¬
mierten Kirche fällt auf, dass auch die Zahl der Bekenner zur
evang.-methodistichen Kirche, zu evangelischen Gesellschaften

und zur neuapostolischen Kirche im Vergleich mit Innerrhoden

im Besonderen, aber auch mit dem schweizerischen
Durchschnitt, hoch ist. Die Anzahl Mitglieder der jüdischen
Glaubensgemeinschaft, der islamischen Gemeinschaften sowie buddhistischer

und hinduistischer Vereinigungen ist proportional sehr

klein; dies für beide Kantone, was damit zusammenhängen
dürfte, dass es sich bei den beiden Appenzell um ländliche Kantone

handelt.

Wohnbevölkerung nach Religion im Jahr 2000'

Katholische und orthodoxe Kirchen
Römisch-katholische Kirche
Christ- oder altkatholische Kirche
Christlich-orthodoxe Kirche72

Evangelisch-reformierte Kirche

Ältere und evangelikale Freikirchen

Evangelisch-methodistische Kirche

Evangelische Gemeinschaften73

Endzeitgemeinde
Zeugen Jehovas

Apostelgemeinde
Neuapostolische Kirche

Andere christliche Gemeinschaften

Jüdische Glaubensgemeinschaft

Islamische Gemeinschaften

Buddhistische Vereinigungen

Hinduistische Vereinigungen

Übrige Kirchen und Religionsgemeinschaften

Keine Zugehörigkeit

Ohne Angabe

Total Wohnbevölkerung

AR \[ CH

absolut in% absolut in% absolut in%

16307 30.50 11888 81.30 3 047 887 41.80

45 0.08 2 0.01 13312 0.18

1568 2.93 215 1.47 131851 1.81

25 675 48.00 1343 9.20 2408049 33.00

212 0.40 4 0.03 8411 0.12

1102 2.06 68 0.47 104 553 1.43

155 0.29 16 0.11 20330 0.28

351 0.66 18 0.12 27 781 0.38

131 0.24 21 0.14 14 385 0.20

41 0.08 4 0.03 17914 0.25

1528 2.86 503 3.44 310807 4.26

101 0.19 9 0.06 21305 0.29

43 0.08 7 0.05 27839 0.38

35 0.07 7 0.05 7982 0.11

4482 8.40 395 2.70 809 838 11.10

1728 3.23 118 0.81 315 766 4.33

53504 100 14618 100 7288010 100



46 Religiöse Landschaft Appenzell

Kirchen und Sondergruppen mit Versammlungsorten
im Appenzellerland
In der nachfolgenden Auflistung fehlen Baptisten (www.baptis-
ten.ch), die Heilsarmee (www.heilsarmee.ch), die Gemeinde
Christi (www.gemeinde-christi.ch), Mormonen bzw. Die Kirche
Jesu Christi der Letzten Tage (www.mormonen.ch), deren
Bischof jAlfred Escher in Gais wohnt, Jehovas Zeugen (www.watch-
tower.org, www.jehovaszeugen.de), die lange Jahre im
Appenzellerland präsent waren und u.a. in Teufen bei A. Vogel einen
Königreichssaal hatten, oder das in jüngster Zeit im Aufwind
sich befindende ICF Movement (www.icf-movement.org, www.
icf-sg.ch). Sie alle haben 2011 ein Zentrum in St.Gallen. Gleiches

gilt für die jüdische Glaubensgemeinschaft (www.swiss-
jews.ch) und islamische Gemeinschaften (www.islam.ch) mit
Mitgliedern aus Bosnien, Albanien oder der Türkei. Das nähere

Einzugsgebiet für Appenzellerinnen und Appenzeller ist neben
St.Gallen auch Rorschach und das Rheintal mit verschiedenen
Kirchen und Sondergruppen in Rheineck, St. Margrethen,
Heerbrugg, Rebstein und Altstätten.

Ferner fehlen in der Auflistung Gruppierungen, die zwischen
Religion und Lebenskunst stehen, etwa die Yoga-Schulen. Für
beide Appenzell sind auf der offiziellen Website www.yoga.ch
sieben Yoga-Lehrerinnen und ein Yoga-Lehrer ausgewiesen. Im
Telefonbuch sind drei weitere Yoga-Schulen in Herisau, Teufen
und Heiden verzeichnet. Noch stärker als die Yoga-Szene
versteht sich die diesseitsorientierte Freimaurerei explizit nicht als

Religionsgemeinschaft, sondern als ein Bund, dem das

menschenwürdige Miteinander auf dieser Erde am Herzen liegt. Da
sie zu Ehren eines allmächtigen Baumeisters arbeitet, ist eine
gewisse Nähe zum Transzendenten nicht von der Hand zu weisen.

Im Appenzellerland gibt es keine Logen, in der Stadt
St. Gallen gibt es drei.74

Appenzell Inner- und Ausserrhoden: Evangelisch-reformierte Landeskirche
beider Appenzell (Appenzell, Bühler, Gais, Grub-Eggersriet, Heiden,
Herisau, Hundwil, Rehetobel, Reute-Oberegg, Schönengrund, Schwellbrunn,

Speicher, Stein, Teufen, Trogen, Urnäsch, Wald, Waldstatt,
Walzenhausen, Wolfhalden), www.ref-arai.ch; Römisch-katholische Kirche

(Appenzell-Eggerstanden-Schlatt, Brülisau, Gais, Gonten, Haslen (mit
Stein und Hundwil), Oberegg (mit Reute), Schwende, Herisau-Wald-
statt-Schwellbrunn, Speicher-Trogen-Wald, Teufen-Bühler-Stein Nord,
Heiden, Urnäsch, Walzenhausen), www.bistum-stgallen.ch

74 Nr. 30, Concordia. URL: www.
loge-concordia.ch; Nr. 42, Humanitas

in Libertate. URL: www.logehil.
ch; Nr. 65, Bauplan. URL: www.
loge-bauplan.ch. - Siehe auch
Schweizerische Grossloge Alpina.
URL: www.freimaurerei.ch
(07.08.2011).

Urnäsch: Evang.-methodistische Kirche (gehört zum Bezirk Herisau), www.
emk-herisau.ch, www.emk-schweiz.ch

Herisau: Evang.-methodistische Kirche, www.emk-herisau.ch, www.emk-
schweiz.ch; Neuapostolische Kirche, www.nak-herisau.ch, www.nak.ch;
Pfingstgemeinde, www.pfimiherisau.ch, www.pfingstmission.ch; Vine-
yard (bis 2007 Zefanja Gemeinde, im Haus der ursprünglichen Bap-



Religiöse Landschaft Appenzell 47

tistengemeinde Herisau), www.vineyard-herisau.ch; Philippiner-Gemeinde,

www.accm.ch; Best Hope, Therapiezentrum, www.besthope.
ch; Verein Josua, www.verein-josua.ch; Visionja (Privatschule), www.
visionja.ch; Charismatische Gemeinschaftskirche, www.chadaschot-me-
benjamin.ch, http;//benjamin-ministries.org; Missione Cattolica Italiana

Herisau-Flawil, www.lemissioni.net
Schwellbrunn: -
Hundwil: -
Stein: Orixä-Tradition, www.terrasagrada.info, www.nature-and-healing.ch
Schönengrund: -
Waldstatt: -
Teufen: Evang.-methodistische Kirche (gehört zum Bezirk St.Gallen), www.

emk-schweiz.ch; Neuapostolische Kirche, www.teufen.nak.ch
Bühler: -
Gais: Freie Evangelische Gemeinde FEG, www.feg-gais.ch, www.feg.ch
Speicher: -
Trogen: Gemeinde für Christus / evang. Brüderverein, www.gfc.ch; Helimis¬

sion, www.helimission.ch
Rehetobel: Neuchristen röm-kath. Glaubens, www.neuchristen.com, www.

schwert-bischof.com
Wald: -
Grub: Evang. Täufergemeinde, www.etg-grub.ch, www.etg.ch
Heiden: Neuapostolische Kirche, www.nak.ch; Freie Evangelische

Gemeinde FEG, www.feg-heiden.ch, www.feg.ch; Pfingstgemeinde, www.
pfimi-heiden.ch, www.pfingstmission.ch; Freikirche der Siebenten-Tags-
Adventisten, http://heiden.stanet.ch, www.stanet.ch; Landeskirchliche

Minorität, www.minoritaet-heiden.ch
Wolfhalden: IVZ Islamische Gemeinschaft, www.islam.ch; Meditationszen¬

trum Haus Tao (buddhistisch), www.haustao.ch; Jugendheim Sternen

(Schulheim), www.jugendheimsternen.ch
Lutzenberg: -
Walzenhausen: Art Ministry School (hervorgegangen aus Bibelschule),

www.ministryschool.ch; Organische Christus-Generation OCG

(hervorgegangen aus Obadja), www.ivo-sasek.ch, www.anti-zensur.info, www.
sasek-familie.ch, www.sasek.tv; Zwirneli (buddhistisch), www.zwirneli.ch

Reute: Neuapostolische Kirche, www.nak.ch

Zusammenschlüsse

- Seelsorgeeinheit Gäbris: Katholische Kirchgemeinden Teufen-Bühler-
Stein Nord, Gais und Speicher-Teufen-Wald

- Evangelische Allianz Heiden und Umgebung: Evang. Täufergemeinde,
Pfingstgemeinde, Freie Evang. Gemeinde, landeskirchliche Minorität,
Blaues Kreuz, evangelische Kirche Grub-Eggersriet. URL: http://pro-
christ-heiden.ch, www.each.ch

- Christen aus der Region Herisau: Evang.-methodistische Kirche, Pfingst¬

gemeinde, Philippiner-Gemeinde, Vineyard. URL: www.theplatform.ch

- Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen in den Kantonen Appenzell
und St.Gallen ACK: Anglikanische Kirchgemeinde St.Gallen, Baptistengemeinde

St. Gallen, Christkatholische Kirchgemeinde St. Gallen, Evang.-
methodistische Kirche St.Gallen, Evang.-reformierte Landeskirche beider

Appenzell, Evang.-reformierte Kirche des Kantons St.Gallen,
Griechisch-orthodoxe Gemeinde, Heilsarmee St.Gallen, Römisch-katholische

Kirche / Bistum St.Gallen, Rumänisch-orthodoxe Gemeinde Chur

/ St.Gallen, Serbisch-orthodoxe Gemeinde, Syrisch-orthodoxe
Gemeinde. URL: www.ack-asg.ch



48 Religiöse Landschaft Appenzell

Ausblick

Als Fazit bleibt die Beobachtung, dass trotz starker evangelischreformierter

Staats- und später Landeskirche Separatisten,
religiöse Gemeinschaften verschiedenster Provenienzen, Sinnsucher

und Aussenseiter in Appenzell Ausserrhoden seit der
Reformation dokumentiert sind. Die Vorgaben der Allianz von
Staat und Kirche waren bis in die 1870er-Jahre die Norm, an der
Personen und Gruppierungen, die ausserhalb standen,
scheiterten. Bis ins ausgehende 17. Jahrhundert wurden die Abweichler

«eliminiert», zu denken ist an die letzten Hexenprozesse in
den Jahren 1689/90. Einkerkerungen und Folter waren bis in die
erste Hälfte des 19. Jahrhunderts Praxis, und Gerichtsverhandlungen

aus Religionsgründen sind sogar bis heute dokumentiert.

Ausserhalb der Norm sind im 18. Jahrhundert neben
rationalistischen Deisten auch die «Anderen», die Schwärmer und
Charismatiker, dem Pietismus und anderen Herzensströmungen

nahestehende Predigerinnen und Prediger, zu beobachten.
Seit der Mitte des 19. Jahrhunderts nahm die Bedeutung der
Freikirchen, häufig evangelischer Provenienz, zu. Daneben
konnten sich immer schon Figuren wie die Radikalpietistin
Barbara Grubenmann, der als der «Leibhaftige» verschriene Antisemit

Hartwig Hundt-Radowsky, der Lebenskünstler und «barfüs-

sige Heiland» Ernst Ulrich Buff (1873-1931)75, die Heilerin und
Pendlerin Emma Kunz (1892-1963), der Kinderdorfgründer,
humanistische Visionär und Vertreter einer «Philosophie der
Verantwortung» Walter Robert Corti (1910-1990)76 oder Anna Mar-
tens, die Betreiberin einer Naturheilanstalt mit mehreren Häusern

in der Neuschwende Trogen, ihren Wirkungskreis
aufbauen. Ideologische Zuordnungen sind, wenn der ganze
historische Längsschnitt betrachtet wird, gerade bei Einzelpersonen
und deren Wirkungskreisen häufig schwierig. Anna Martens
beispielsweise vertrieb in ihrem Hygieia-Verlag in Trogen
Bücher mit schillernden Titeln wie «Die Verwirklichung des
Friedensreiches auf Erden durch bewusste Zeugung und vorgeburtliche

Erziehung».77 Neuoffenbarer wie Erika Bertschinger (geb.
1929) alias Uriella, Sprachrohr des Ordens Fiat Lux, und Produzentin

von Naturheilmitteln, zwischenzeitlich in Schwellbrunn
wohnhaft,78 die esoterisch-theosophische Universale Kirche
(UK), deren «europäische Zentrale» in Walzenhausen ihren Sitz

hatte, oder die zwischen Rosenkreuzern, Freimaurern, Illumi-
naten und Thelemiten anzusiedelnde Psychosophische Gesellschaft

in Stein,79 die ebenfalls Naturheilmittel vertrieb, waren
teilweise bis vor Kurzem in Appenzell Ausserrhoden aktiv. Fiat
Lux stand 2000 in einem Aufsehen erregenden Betrugsfall und
die UK 1996/97 wegen antisemitischer Äusserungen vor
ausserrhodischen Gerichten. In Urnäsch bietet die Stiftung Columban

auf der Basis des anthroposophischen Menschenbilds von

75 Siehe Richard Butz: Von
Wagnissen. Utopisten, Visionäre,
Gottsucher, Aussenseiter und Pioniere
zwischen Walensee und Bodensee
im 20. lahrhundert. St. Gallen 2008,
S.7-14.

76 Walter Robert Corti. Akademie
für ethische Forschung der Universität

Zürich. URL: www.wrcorti.ch
(07.08.2011).

77 Die Anzahl der in ihrem Verlag
veröffentlichten Schriften ist
unbekannt.

78 Schmid/Schmid, Kirchen, Sekten,

Religionen (wie Anm. 2),
S. 213-216.

79 Siehe den Beitrag von Iris Blum
in diesem Band, S.71-81.



Religiöse Landschaft Appenzell 49

80 Stiftung Columban. URL:
www.columban.ch (07.08.2011).

81 Roland Inauen: För Hitz ond
Brand. In: Walter Irniger (Hrsg.):
Kräuter und Kräfte. Heilen im
Appenzellerland. Herisau 1995,
S. 47-70.

82 Siehe unten S. 50-70.

Rudolf Steiner Frauen und Männern mit geistigen und mehrfachen

Behinderungen in einem Heim «Geborgenheit und
Lebensfreude».80

Gerade die Grenze zur Naturheilkunde ist nicht immer
einfach zu ziehen: Heilen und Glauben sind Verwandte. Die heute
noch lebendige Hitz-ond-Brand-Tradition in Appenzell
Innerrhoden belegt dies auf eindrückliche Weise.81 Der
Aberglaube zieht sich als roter Faden durch die überlieferten Quellen
und wurde im Unterschied zu den Freikirchen und
Gemeinschaften, die seit den 1870er-Jahren auch von der Landeskirche

geduldet werden, immer auch verurteilt. Der Tenor der beiden
religions- und sittengeschichtlichen Veröffentlichungen von
Heinrich Jakob Heim (1870) und Gottfried Lutz (1895) hat - im
Sinne eines Grundsatzes - in allen Zeiten Gültigkeit: Solange

Gruppierungen auf Freiwilligkeit basieren und den freien Willen

ihrer Mitglieder respektieren, also keine Zwänge ausüben,

Drohungen aussprechen und Abhängigkeiten hervorrufen, bei
denen Einzelpersonen oder ganze Gruppen Schaden nehmen,
gibt es keinen Grund, zu verurteilen oder zur Vorsicht zu mahnen.

Die Grenze zwischen Freiwilligkeit und Zwang ist aber
nicht nur bei religiösen Gruppen, sondern bei Gruppen
überhaupt, insbesondere, wenn Emotionen ihr Werkzeug sind und
starke Führerpersönlichkeiten an ihrer Spitze stehen, schwierig
zu ziehen.

Im nachfolgenden Beitrag «Erkundungsreise in Sachen Religion

im Appenzellerland»82 spürt Hanspeter Spörri ausgewählten

Gemeinschaften ausserhalb der Landeskirchen und der
traditionellen Freikirchen nach und dokumentiert damit ein Stück

gelebte religiöse Vielfalt in beiden Appenzell.


	Religiöse Vielfalt in Appenzell Ausserrhoden

