Zeitschrift: Appenzellische Jahrblucher
Herausgeber: Appenzellische Gemeinnutzige Gesellschaft

Band: 138 (2011)

Artikel: Kampf der Religionen : Dialog der Religionen
Autor: Jager, Alfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-283421

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-283421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

14 Religiose Landschaft Appenzell

Kampf der Religionen — Dialog der Religionen

Bearbeitete Fassung der Rede zur Jahresversammlung der Appenzellischen Gemeinniitzigen
Gesellschaft vom 20. November 2010 im Hotel Linde, Heiden

ALFRED JAGER

These 1

Altere Mitbiirgerinnen und Mitbiirger in Appenzell Inner- und Ausserrhoden konnen sich
aus ihrer Jugend gewiss noch gut an Phdnomene des offenen und/oder auch verdeckten ge-
genseitigen Kulturkampfs zwischen Katholizismus und Protestantismus erinnern, der sich
nicht nur auf religiose Fragen beschrinkte, sondern alle Lebensbereiche durchzog. Kampf
der Konfessionen war auch in dieser Region Normalitdt und theologisch-kirchlich legiti-
miert.

Dazu Beispiele aus meiner Jugend, die sich von vielen Gleichalt-
rigen fast beliebig ergdnzen liessen:

Mein Vater, kein besonders kirchlicher Mann, gab mir, als die
ersten Damen an meinem Lebenshorizont auftauchten, allen
Ernstes noch die Devise mit auf den Weg: «Bringsch mer dann
ka Titschi, kd Katelikin, ond scho gar kd Innerrhoderi ha». Er-
staunlicherweise hieltich mich daran, obwohl es auf dem Schul-
weg von der Ziirchersmiihle nach St. Gallen in der Appenzeller-
bahn immer eine faszinierende «Zischge» gab. Sie war tabu.
Dass sie spéter doch eine evangelische Pfarrfrau wurde, war we-
der meine Schuld noch die Schuld der Religion, sondern der-
selbe Geschmack eines Mitschiilers aus anderem evangelischen
Milieu.

Jeden Samstagnachmittag zogen katholische Kinder von en-
net der Urndsch an unserem Haus vorbei zur hiibschen katholi-
schen Kirche in der Ndhe. Der allseits verehrte Lehrer Alfred
Jager - mit dem Autor nicht verwandt, jedoch vom Schiiler im-
mer bewundert - erteilte zu der Zeit meinen zwei ilteren
Schwestern unter anderem auch seinen Geschichtsunterricht
noch ganzim Sinn einer Landi-Ideologie von 1939, nach der die
alten Eidgenossen von Schlacht zu Schlacht zogen und immer
gegen die Bosen siegten. Das begeisterte auch die beiden, und
sie riefen nach einer Lektion fiir den folgenden Samstag Nach-
barskinder zusammen, um die Schlacht am Morgarten sogleich
zuwiederholen. Wir verbargen uns im Gebiisch tiber der Strasse,
als die katholischen Kinder, zur Probe fiir den Sonntag als Firm-
tag schon weiss gekleidet, im Gdnsemarsch den Gehweg vom
Bach her hochkamen. Mit dem alten Schlachtruf «Harus» stiirz-
ten wir von oben auf die Strasse, und es entstand eine wiiste



Religiose Landschaft Appenzell 15

Schlédgerei. Zwar wusste ich als Jiingster nicht so recht, warum
wir uns mit diesen etwas anderen Kindern anlegten, doch teilte
auch ich nach dem Vorbild meines Freundes Hiigi kréftig aus.
Ich sehe noch, wie das grosste Madchen mutig seine schwere
Firmkerze liber den Kopf einer meiner Schwestern zog, sodass
ein Bruch die Folge war. Wenigstens verstindlich daranist heute
vielleicht noch, dass dies Folgen zwischen Priester und Eltern
nach sich zog. Doch piddagogisch unverstindlich ist mir bis
heute, auf welchen Wegen sich die Ideologie des Kulturkampfs
wie selbstverstdandlich, einerseits unbewusst, anderseits sehr
entschieden, in unsere Kinderkdpfe einnisten konnte.

Historisch geht diese Bewegung nicht auf die schiedlich-friedliche Landteilung Ende des
16. Jahrhunderts zurtick, die wie in Deutschland und Europa dem Prinzip folgte: Cuius regio
eius religio. - «Wes Brot ich ess, des Lied ich sing...». Der Kulturkampf geht geschichtlich auf
das 19. Jahrhundert zuriick, in welchem sich Konfessionen sozial vermischten (Urbanisie-
rung, Landflucht, Industrialisierung, Proletarisierung, Auswanderung etc.), und in Folge
dessen die gegenseitigen Grenzen nicht mehr geographisch, sondern sozial und damit vor
allem kulturell definiert wurden. Der Kampf der Konfessionen wurde zum Kampf um die
gelebte Alltagskultur: Wirtschaft, Politik, Sport, Kunst, Bildung usw. eingeschlossen.

Auch dafiir sind einige Beispiele zu nennen, die sich wiederum
fast beliebig ergdnzen liessen:

Es wurde schnell selbstverstandlich, dass sich im Umfeld des
jeweiligen Kirchturms entsprechende Sportvereine bildeten,
die katholischen eher konfessionell ausgerichtet, die evangeli-
schen eher liberal. In St. Gallen, einem besonders hartnidckigen
Hort des Kulturkampfs bis in die 70er Jahre des letzten Jahrhun-
derts, wie ich selber bezeugen kann, gibt es noch heute die er-
folgreiche Turn- und Sportvereinigung «St. Otmar».

Im Verlauf des 19. Jahrhunderts bildeten sich innerhalb und
ausserhalb von kirchlichen Gemeinden zunehmend Vereine,
damals «freie Assoziationen» genannt, die sich besonderen hu-
manitdren, kulturellen, aber - eher die Ausnahme - auch wirt-
schaftlichen Zielen verpflichteten. In der Schweiz gab und gibt
es wie in Deutschland zum Teil noch immer konfessionell orien-
tierte respektive kirchlich getragene Banken.

Selbstverstandlich gehorte Johann Sebastian Bach aus-
schliesslich der evangelischen Kirchenmusik, wihrend Max Re-
gers Lob Gottes an der Orgel und in wunderbaren Oratorien
tabu war, katholisch vice versa.

Ebenso nahe liegend war, dass sich Konfessionen politisch als
Parteien zu formieren begannen, in der Schweiz und in Deutsch-
land ausgeprdgt vor allem auf katholischer Seite, wiahrend sich



16 Religidse Landschaft Appenzell

die evangelische Biirgerschaft eher an den weltlich gesonnenen
Liberalismus ohne ausdriickliche Konfessionsbindung hielt.

Vor allem Bildung war schon immer ein hohes Gut mit kirch-
licher respektive konfessioneller Ausrichtung. Trotz der Etablie-
rung staatlicher Schulen ohne besondere Konfessionsausrich-
tung legten Kirchenleitungen grosses Gewicht darauf, dass Er-
ziehung und Bildung von den Kindergdrten bis zur Universitit
immer auch konfessionell bestimmt werden konnten, je jiinger
die Jugendlichen, desto bestimmter. Auf akademischer Ebene
blieb es neben der Existenz von theologischen Fakultiten aller-
dings meist nur bei der Griindung von entsprechenden Studen-
tenverbindungen mit kirchlicher Bindung bis zum Lebensende.

Kurz, im Zug des 19. Jahrhunderts formierte sich, regional je
verschieden gefarbt, doch zunehmend eindeutiger, ein Milieu-
Konfessionalismus heraus, der iiber Generationen das Leben
Einzelner von der Wiege bis zur Bahre bestimmte. Akut konnte
dies im drohenden Sonderbundskrieg 1847 oder im spiteren
Jesuitenverbot werden. Zu den eher latenten Erscheinungen
derselben Haltung zdhle ich die Antwort eines katholischen
Mitschiilers am Gymnasium, der nach der getrennten Religions-
lektion auf meine Frage, was er heute gelernt habe, erkldrte, Lu-
ther sei ein «Sauhund» mit seiner «Heirat einer Fraup.

These 3

Seit dem frithen 20. Jahrhundert gab es dagegen gezielt die Gegenbewegung der Okumene,
die von kirchlichen Kreisen ausging und inner- wie ausserkirchlich, politisch, wirtschaftlich
und kulturell seit den 20er Jahren des letzten Jahrhunderts zundchst nur sehr langsam an
Boden gewann, sich jedoch nach dem Zweiten Weltkrieg fast flichendeckend erfolgreich
durchsetzte und heute - von wenigen institutionellen, medial aber ausgeschlachteten Aus-
rutschern abgesehen - als gelebte Normalitit gilt. Phanomene einer starken Sdkularisierung
aller Lebensbereiche in Mitteleuropa férderten diesen Prozess zusitzlich massiv.

Es war ein evangelischer Pfarrer und Schweizer Theologe, Adolf

Keller (1872-1963), der nach dem Ersten Weltkrieg ein weltwei-

tes Netz von kirchlichen Fiihrungskriften aufbaute und damit

zu einem der grossen Vorkampfer der interkonfessionellen Oku-

mene wurde. Uber ihn schrieb Marianne Jehle-Wildberger eine

eindriickliche und verdiente Biographie, um seine heute auch

auf evangelischer Seite fast vergessene Lebensleistung noch-

mals zu wiirdigen und wissenschaftlich zu dokumentieren.! Der 1 Marianne Jehle: Adolf Keller
Friede unter den christlichen Kirchen sollte zum Modell fiir den ~ (1872-1963). Pionier der 6kume-
Frieden unter den Vélkern werden, dem damals entstandenen ~ Mischen Bewegung. Zirich 2008.
Volkerbund mit Sitz in Genf vergleichbar. Konfessionen diirfen

nicht mehr Motivatoren fiir Kampf und Krieg, sondern miissen

zu Motoren der Verstindigung und Versohnung werden.



These 4

Religitse Landschaft Appenzell 17

Der 6kumenische Gedanke setzte sich tiber Jahre und Jahr-
zehnte nur langsam durch, gewann aber durch das 2. Vatikani-
sche Konzil 1962-1965 in Rom, an welchem unter vielen ande-
ren entscheidenden Punkten auch nicht-katholische Christen
als fratres sejuncti - «getrennte Briider» - genannt wurden, star-
ken Schub.

Dass sich diese neue Geschwisterlichkeit - «Schwestern»
wurden im Konzilstext noch souverdn unter die «Briider» ge-
zahlt - innerkatholisch nur langsam durchsetzte, erlebte ich
noch selbst als Pfarrer in Wolfhalden (1969-1975). Es war fiir
mich abzusehen, dass auch auf mich irgendwann eine okume-
nische Trauung zukommen wiirde. Als sich ein strahlendes
Traupaar mit diesem Wunsch bei mir meldete, setzte ich mich
sogleich mit dem zustdndigen katholischen Pfarrer in Heiden,
Adolf Koberle, in Verbindung, mit dem ich in anderen Dingen
schon gut und gern zusammenarbeitete. Im Vorgespréch legten
wir den Ablauf des Gottesdienstes schnell und in bestem Einver-
nehmen - «Wer sagt und tut wann was?» - fest. Nur in einem
Punkt hakte es gegen Ende sogleich hart. Nach geltendem Recht
der katholischen Kirche, dem Codex Juris Canonici CIC, dtirfe
am Schluss nur der Priester dem Traupaar durch Handaufle-
gung den Segen erteilen. Zufdllig weiss ich noch, was ich dem
Kollegen nach einem kurzen innerlichen Schlucken sagte:
«Adolf, das ist flir mich kein Problem. Du bist an Dein Kirchen-
recht gebunden, und wihrend Du Deine priesterliche Hand auf-
legst, stehe ich hinter Dir und lege sichtbar meine Hand auf Dei-
nen Kopf. Erledigt.» Natiirlich folgte der gemeinsam erteilte Se-
gen. Die letzten Bastionen des Kulturkampfs waren langst am
Fallen.

Das Phdnomen der Sdkularisierung zahlreicher Lebensberei-
che - Arbeit und Beruf, Wirtschaft, Sport, Politik, Kultur, Bildung,
Privatheit etc. - im Sinn einer Entkirchlichung und seine Wir-
kung auf die Konfessionalitdt wére in seiner Komplexitat ge-
nauer auszufiihren. Es kann der Hinweis geniigen, dass sich da-
mit eine Entkrampfung der interkonfessionellen Verhéltnisse
verband. Sdkularisierung bedeutet nicht automatisch eine Ent-
christlichung der Gesellschaft, sondern vorerst schlicht nur das
Ende des milieubezogenen Kulturkampfs und damit den Be-
ginn einer neuen, wahrscheinlich genauso Generationen iiber-
greifenden Epoche.

Historisch war das Ziel der theologisch-innerchristlichen Okumene der Friede zwischen
den unterdessen zahllosen Konfessionen. Im Okumenischen Weltrat der Kirchen mit Sitz in
Genfvereinen sich bisher - mit Ausnahme der romisch-katholischen Kirche - weit tiber 300



18 Religiose Landschaft Appenzell

christliche Kirchen. Methodisch lebte und lebt die Bewegung der Okumene auf der Basis
des gemeinsamen Evangeliums aus dem gegenseitigen Dialog, der gegenseitigen Toleranz
und dem entsprechenden Respekt, was dann und wann harte innere Konflikte nicht aus-
schliesst, aber auch zu gemeinsamen Stimmen der Christinnen und Christen in der Welt
fiihrt. Bei aller notigen Kritik ist der Weltrat der Christen heute unverzichtbar.

Ich verschweige neben der Bewunderung fiir das in vielen Be-
langen Erreichte und Geleistete auch nicht meine Kritik. Neben
meiner Lehrtdtigkeit fiir evangelische Theologie wihrend 26
Jahren war ich immer auch als Unternehmensberater im kirchli-
chen Nonprofit-Bereich vorwiegend in Deutschland unterwegs.
In meiner ersten Beratung der Leitung einer evangelischen Lan-
deskirche empfahl ich dem Bischof und seinem Leitungsgre-
mium, die in vielfacher Millionenhthe horrenden Betridge nach
Genfsogleich und scharf zu kiirzen. Bis dahin waren die evange-
lischen Landeskirchen in Deutschland die grossten Nettozahler
des 0kumenischen Betriebs in dieser internationalen Metropole.
Dieser Rat war ein Tabubruch sondergleichen, wurde doch
gleichsam als Wiedergutmachung der Schidden des Zweiten
Weltkriegs im Zeichen des Nachkriegsfriedens ohne Murren
Jahr fir Jahr mehr tiberwiesen. Ich aber misstraute aus ckono-
mischen Griinden dem lingst entstandenen kirchlichen Jetset
mit Landeplatz in Genf, mit seinen zahllosen Dienstreisen welt-
weit und Konferenzen ohne allzu grosse Wirkung schon lingere
Zeit, um bald danach nicht tiberrascht zu sein, dass sich dieses
Gebilde an den Rand des finanziellen Abgrunds bewegt hatte.
Auch Gutchristen miissen auf die Kasse achten, selbst wenn ein
alter 1968er, Konrad Raiser, den Weg durch die kirchlichen Ins-
titutionen bis zum Generalsekretédr des Weltrates gemacht hat.

Neben der Vereinigung von zahlreichen christlichen Kirchen
durch Dialog will ich zwei besondere Leistungen dieser Institu-
tion hervorheben, die liangst in die Geschichte eingegangen
sind: Schon 1968, in der besonders kalten Zeit des Kalten Krie-
ges, gelang es, orthodoxe Kirchen Osteuropas, darunter auch
der Sowjetunion, als stindige und vollberechtigte Mitglieder da-
zuzugewinnen. Das war ein starkes kirchliches Signal des Frie-
dens iiber die eisernen und atomaren Vorhdnge hinweg.

Der 6kumenische Weltrat legte zur selben Zeit ein «Antiras-
sismus-Programm» vor, das vor allem den traditionellen Rassis-
mus in Stidafrika gleichsam als besonders mdchtigen Hort eines
weltweit zu beobachtenden Rassenkampfs ins scharfe Visier
nahm. Auch in der Schweizer Politik und Wirtschaft machte er
sich damit {iber Jahre nicht beliebt, um spéter jedoch mit dem
Sturz der Apartheid einen vollen Erfolg zu verzeichnen. Nelson
Mandela und Bischof Tutu waren in ihrem heilsamen Wirken



Religiose Landschaft Appenzell 19

ohne dieses Programm nicht denkbar und wurden zu Symbolen
des Friedens zwischen Schwarz und Weiss.

Natiirlich ist es noch immer ein Stachel im Fleisch des Welt-
rats, dass die romisch-katholische Kirche keine Mitgliedschaft
erwagt. Doch im 6kumenisch gepriagten Geist des 2. Vatica-
nums hat sich das Verhiltnis zu anderen Kirchen deutlich ent-
spannt. Fiir evangelische Kirchen ist es sicher bedeutsam, dass
nach Jahren des Dialogs und des theologischen Ringens die
paulinische Kernlehre der Reformation, die Rechtfertigung des
Stinders aus reiner Gnade, kein Grund zur Kirchentrennung
mehr ist. Dies ist das Ergebnis eines jahrelangen Dialogs.

These 5

Aus diesem Generationen tibergreifenden innerchristlichen Lernprozess kénnen Lehren fiir
das heutige und kiinftige interreligiose Verhiltnis gezogen werden, sowohl global als auch
regional und lokal. Jiidische Gemeinden erlebten seit dem 18. Jahrhundert vor allem in
Westeuropa und Nordamerika starke Prozesse der Assimilation und Integration, die durch
den nicht iiberbietbar radikalen Antisemitismus des Nazi-Regimes und darin im Holocaust
unvorstellbar hart unterbrochen, bis heute jedoch nicht abgebrochen wurden. Der Bud-
dhismus erweckte in den 1950er und 1960er Jahren im Westen eine gewisse Faszination
ohne spiirbare Folgewirkungen. Umso akuter wurde in der Nachkriegszeit ein neuer Kon-
flikt zwischen dem Islam und der westlichen Welt, sowohl geopolitisch als auch - durch den
Zuzug von Musliminnen und Muslimen in westliche Milieus - lokal. An dieser Grenzlinie
sind im Grossen und Kleinen neue Lernprozesse von beiden Seiten angesagt, die wiederum
Generationen libergreifen diirften.

Es gibt nicht nur individuelle, sondern auch kollektive Lernpro-
zesse, die ihren eigenen geschichtlichen Regeln folgen und da-
rum desto linger dauern. Die neuzeitliche Geschichte des Ju-
dentums ist in dieser Hinsicht ein Lehrbeispiel. Bis ins 18. Jahr-
hundert lebten Juden auch in Westeuropa noch in Ghettos, ei-
nerseits unter hartem obrigkeitlichem Zwang, anderseits jedoch
auch eigengewollt, um in fremder Umgebung eine starke Iden-
titdt zu bewahren. Das Babylonische Exil im 5. und 4. vorchrist-
lichen Jahrhundert wurde dem europdischen Judentum darin
zum Leitbild. Die Biicher Daniel, Esra und Nehemia in der Thora,
dem Alten Testament der Christen, geben dafiir ein beredtes
Zeugnis. Integration war nicht erwiinscht. Auf diesem Hinter-
grund konnte selbst der Reformator Luther noch ungebremst
unfldtig tiber «die Juden» herziehen. Ein Antisemitismus im
Sinn eines latenten und allzu hdufig eines brutalen Antijudais-
mus begleitete die Geschichte christlicher Kirchen durch alle
Jahrhunderte bis in neue und neueste Zeit.

Der Dreissigjdhrige Krieg 1618-1648 zwischen katholischen
und evangelischen Obrigkeiten, der im Deutschen Reich mehr



20 Religiose Landschaft Appenzell

als ein Drittel der Bevolkerung zu Tode brachte, liess als bleiben-
des europdisches Trauma nach neuen Wegen suchen, die sich,
riickorientiert am Humanismus des Spatmittelalters, auf die
Spur nach wahrer, von Konfessionalitit nicht beeinflusster
Menschlichkeit machten. Es war am Ende des 17. und zu Beginn
des 18. Jahrhunderts, dass sich vorerst unter den gebildeten Eli-
ten langsam eine Aufkldrung durchsetzte. An die Stelle eines
engen und rigiden Konfessionalismus sollte die gesamte
Menschheit - das Judentum selbstverstdndlich eingeschlossen
- den Weg aus der «selbstverschuldeten Unmiindigkeit» (Imma-
nuel Kant) zu einer selbstbestimmten Humanitét, Vernunft und
Freiheit finden. 1776 wurden in diesem Zug in der Virginia Bill
of Rights erstmals natiirliche Menschenrechte staatlich kodifi-
ziert. Dazu gehorte an vorderster Stelle neben der Wiirde jedes
Menschen auch die Religionsfreiheit. Zumindest in den entste-
henden Staaten der USA und in Westeuropa fiihrte dies relativ
rasch auch zur Offnung der Ghettos und bedeutete volle Teil-
habe am gemeinsamen Leben, jldischer oder christlicher
Glaube hin oder her. In Kiirze waren Juden vor allem iiber den
Weg der Bildung nicht mehr nur im Bankenwesen, sondern
auch in Kunst, Kultur und Wissenschalft stark vertreten. Dass
sich daraus ein alter Antisemitismus als blanker Neid neue Nah-
rung bezog, zeigte sich liber das ganze 19. bis zu den Exzessen
des Nationalsozialismus im 20. Jahrhundert.

An dieser Stelle erlaube ich mir eine Zwischenbemerkung. Ich
gehe von Urnédsch aus am Sonntag gern in die Schwiagalpkapelle
zum Gottesdienst. Da fiihle ich mich wohl unter Bauern, Sen-
nen und einigen Rucksacktouristen. Die Spiritualitdt des Ortes
und vor allem der Fenster zum Alpstein und zum Himmel
stimmt fiir mich. Die Predigerinnen und Prediger wechseln und
bieten in aller Regel solide christliche Kost. Vor kurzem aber war
ich an einem Bettag schon am Anfang etwas irritiert, nicht durch
den selten grossen Aufmarsch einer Gemeinde, sondern durch
die vorn aufgehingte Schweizer Flagge neben der Flagge des
Staates Israel, in dessen blauen Davidstern ein rotes Kreuz ge-
stickt war. Der Auftritt eines grossen Jodelchors war fiir mich als
Auslandschweizer eine Freude. Nicht zur Freude gereichte mir
die Predigt, deren Botschaft, natiirlich wie immer mit bibli-
schem Bezug, sich auf folgende Aussagen beschréankte: 1. Chris-
tus wird bald wiederkommen. (Gewiss steht dies im apostoli-
schen Bekenntnis, doch kann man heute nach mehr als 2000
Jahren des Wartens dariiber fast beliebig zum Wie, Wann und
Wozu theologisch diskutieren.) 2. Er kommt wieder, wenn alle
Juden zu Christen geworden sind. (Jetzt wird es theologisch
brenzlig. Biblisch gibt es dafiir keinen Beleg.) 3. Es bekehren
sich immer mehr Juden zu Christus. (Die Aussage wurde mit



Religiose Landschaft Appenzell 21

verzlicktem Blick zum Sidntis zum Refrain, obwohl ich von der
Sache als einigermassen informierter Kirchenmann bis anhin
nichts wusste.) 4. Solange nicht alle Juden sich zu Christus be-
kehren, ist die Schweiz Gottes auserwihltes Volk. Dafiir steht
das Christuskreuz im Wappen, das auch auf das Wappen Israels
tibertragen werden wird. Siehe Flagge vorn. (Ich war tiber die-
sen reinen, christlichen Antisemitismus, vom Altar aus gespro-
chen, vom Jodelchor anschliessend ergreifend untermalt, vor-
erst nur schockiert. Aus Deutschland kommend wusste ich,
dass die «Deutschen Christen», die evangelisch kirchliche Fili-
ale der Nazipartei, nach Hitlers Weisung und Rassenlehre in ex-
akt selber Weise «den Juden» die Erwidhlung Gottes abgespro-
chen und den deutschen Ariern zugesprochen hatten. So
schaute ich mich konsterniert um und sah in den Augen tiberall
nur zduerlibewegte Rithrung. In meinem inneren Protest gegen
diesen theologischen Skandal iiberlegte ich eine geharnischte
Gegenpredigt aus der Gemeinde - evangelisch erlaubt - oder
schlicht das Verlassen des Gottesdienstes. Um kein Argernis zu
erregen fiir Menschen, die ich respektiere, blieb ich sitzen und
- wrong or not - schwieg. Ich erlaube mir an dieser Stelle jedoch
den Hinweis, dass die Evangelisch-reformierte Landeskirche
beider Appenzell damit ein kleines Ordnungsproblem hat. In
Deutschland stiinde - ausser vielleicht in Wiirttemberg - so-
gleich ein scharfes Lehrzuchtsverfahren an. Noch schockierter
aber war ich anschliessend tiber die Gemeinde mit den vielen
leuchtenden Augen. Als langjahriger Auslandappenzeller ver-
stand ich offenbar nicht mehr, dass in der Zwischenzeit seit mei-
nem Auszug 1981 in dieser Bevolkerung viel passiert sein musste,
was fiir mich nun unbegreiflich war. Ich nahm mir vor, durch
Fragen bei Einheimischen mehr Verstdndnis fiir die neue Lage
zu erreichen. Zureichende Antworten habe ich auch von ver-
trauten Freunden bis heute nicht gehort, darum erlaube ich mir
diesen Hinweis, der nicht nur Kirchenleute, sondern auch die
Politik beschéftigen kann.)

Zuriick zur eigentlichen Sache: Den Umgang mit dem Buddhis-
mus thematisiere ich an dieser Stelle darum nicht, weil er west-
europdische Gesellschaften - und darin auch das Appenzeller-
land - nur peripher tangierte und allenfalls als religioses resp.
philosophisches Faszinosum und als Alternative zum traditio-
nellen Christentum leicht modisch wirken konnte. Stellvertre-
tend fiir zahlreiche Beispiele méchte ich jedoch die enorme In-
tegrationsleistung der Pfannenhersteller Gebriider Kuhn im
zlircherischen Rikon fiir ihre buddhistischen Tibeterinnen und
Tibeter als Mitarbeitende, doch auch als Mitbewohnerinnen
und Mitbewohner, seit den 1950er Jahren erwdhnen. Diese
Médnner verdienen als Integratoren andersgldubiger Fliichtlinge



22 Religiose Landschaft Appenzell

in der heutigen Diskussion eine herausragende Stellung als un-
ternehmerische Lehrmeister.

Umso schirfer verdeutlichen sich auch in westeuropiischen
Lindern neue Fronten zwischen Christentum und Islam bis in
Alltdglichkeiten hinein. Massiv darauf gestossen wurde ich kurz
nach meinem Umzug nach Deutschland. Nach einem Manage-
ment-Seminar mit kirchlichen und diakonischen Fiihrungskraf-
ten wurde ich abends um halb zehn - bei solchen Gelegenheiten
kommen die wirklichen Probleme immer erst um diese Zeit -
vom Generalsuperintendenten aus Duisburg angesprochen, er
habe noch eine Frage und hoffe auf einen sofortigen Rat. In sei-
ner Grossstadt im Ruhrgebiet gebe es wie ein grosses Stiick im
ganzen Kuchen ein islamisches Ghetto. Darin lebe man bis in
kleinste Einzelheiten mitten in einer Weltstadt wie in einem ana-
tolischen Dorf. Ich staunte tiber dieses fiir mich bis anhin unvor-
stellbare Phdanomen sehr und bat um genauere Schilderung des
Problems. Natiirlich gebe es fiir die tiirkischen Zuziigerinnen
und Zuziiger schon langst eine Moschee mit Minarett, doch nun
habe die islamische Gemeinde an den Oberblirgermeister das
Gesuch gestellt, von den Tiirmen aus auch den islamischen Ge-
betsruf erschallen zu lassen. Mein Gegeniiber sagte etwas ver-
schmitzt, der Politiker fiihle sich mit dieser Anfrage leicht tiber-
fordert und habe die heisse Kartoffel darum an ihn weitergege-
ben. Doch auch er sei etwas ratlos und bitte um meine Sicht als
Berater. Als biederer Schweizer war ich damals noch ratloser,
doch offenbar waren wir beide nun als Theologen nach unserer
fachlichen Meinung gefragt. So wilzten wir in der Folge theolo-
gische und christentumsgeschichtliche Uberlegungen zum Ver-
héltnis von Christen und Muslimen. Die angesprochenen Fak-
ten und Argumente Pro und Contra wurden iiber lange Zeit im-
mer zahlreicher, doch damit wuchs die Ratlosigkeit nur desto
mehr. Irgendwann um halb elf meinte ich, wir sollten uns nun
auf einen handfesten Rat fiir den Oberblirgermeister verstandi-
gen, und schlug vor, dem Gesuch im Namen der Religionsfrei-
heit des deutschen Grundgesetzes selbstverstdndlich stattzuge-
ben, die Phonstdrke jedoch tief nach unten zu regeln, damit we-
nigstens das anatolische Dorf, aber nicht die ganze Stadt in den
Genuss des Rufs kime und ohne damit - ein biblisches Verle-
genheitspflaster fir den Augenblick - «den Schwachen ein Ar-
gernis zu geben» (Apostel Paulus). Im Stillen schamte ich mich
vorerst iiber diesen ganz und gar nicht theologisch begriindeten,
fast trivialen Rat nach langer Diskussion, doch er wurde entspre-
chend weitergeleitet und kam an. Kiirzlich hérte ich mit neuem
Staunen, dass in Duisburg die grosste und schénste Moschee in
Deutschland stehe und dass der interreligiose Friede an dieser
Stelle kein Problem mehr darstellt. So banal konnen Lésungen
von Problemen zwischen Christen und Muslimen sein.



Religidse Landschaft Appenzell 23

These 6

Geschichtlich ist das Verhéltnis zwischen Christentum und Islam seit dem Frithmittelalter
von Phasen des gegenseitigen Kampfs gepriagt mit besonderen Hohepunkten in den Kreuz-
ziigen des Hochmittelalters, die im Zeichen des deus lo volt - «Gott will es» - gefiihrt wurden.
Bis heute ldsst sich auch Terror im Namen Allahs legitimieren. Religion erfiillte und erfiillt
darin hdufig die Funktion der Legitimation und Motivation villig anderer Interessen der
Kultur, der Wirtschaft und der Politik.

1095 erfand Papst Urban II. fiir die zahllosen untdtigen Ritter,
um sie vom gegenseitigen Krieg unter Christen abzuhalten, eine
neue Aufgabe mit der Eroberung des Heiligen Landes und der
Besetzung Jerusalems als Wallfahrtsort fiir Christen seit der An-
tike. Heute wiirden wir dies eine Massnahme zur Arbeitsbe-
schaffung nennen. Der Ruf des Papstes hatte 200 Jahre lang
zahlreiche Kreuzziige zur Folge, an denen sich bald nicht nur
adlige Ritter, sondern auch andere Arbeitslose und das Gesindel
ganz Europas beteiligten, spéter nicht selten auch Kinder der
Armsten, die damit fromm entsorgt wurden. Vor allem den dar-
aus erwachsenen Ritterorden und Friedrich Barbarossa, der
vom Papst heimlich der Freundschaft mit dem Sultan und den
dazumal blithenden Wissenschaften in dessen Reich verdich-
tigt wurde, gelang es, das gesteckte Ziel zu erreichen und fir ei-
nige Zeit zu sichern.

Dass sich die Sultane nicht kampflos zuriickzogen, liegt nahe.
Zu dieser Zeit entstand auch die Form des Widerstands durch
die «Assassini», heute als Selbstmord-Attentdter wieder be-
kannt, die durch heimliche und gezielte Dolchstdsse den Geg-
ner im Namen Allahs schwéchten.

Fiir Menschen in der aufgekliarten westlichen Welt sind diese
dunklen Jahrhunderte ldngst Geschichte, ohne sich bewusst zu
sein, dass die Kreuzziige fiir viele Musliminnen und Muslime
noch immer wie ein finsteres Trauma von gestern auf die Feind-
schaft gegen «den Westen», besonders gegen den «grossen Sa-
tan» USA, und seine Modernitit in Gesellschaft, Technik, Wirt-
schaft und Wissenschaft projiziert werden konnen.

Christen tun umgekehrt gut daran, sich derzeit auch an die
aggressiven, historischen Wurzeln ihres eigenen Glaubens zu
erinnern, die gegen andere Religionen immer wieder zu Intole-
ranz und allzu hdufig zu offener Gewalt fithren konnten. Auch
christlicher Glaube war, recht verstanden, niemals politisch
harmlos, die Frage aber war immer auch fiir ihn, ob er dem
Kampf oder dem Frieden diene. Das eingangs bewusst ausfiihr-
lich benannte Beispiel des Kulturkampfs der letzten beiden
Jahrhunderte sollte diese Zusammenhinge aus eigener und
ndchster Erfahrung nochmals deutlich machen. Wir stehen im



24 Religidse Landschaft Appenzell

Gegeniiber von Islam und Christentum in einem neuen Lern-
prozess. Die Uberwindung des Kulturkampfs durch eine Oku-
mene dauerte Jahrzehnte. Ich vermute, dass der derzeitige in-
terreligiose Lernprozess noch sehr viel langer dauern wird, und
dass auf allen Ebenen der Gesellschaft alltdglich neu dazu ge-
lernt werden muss. Im Stillen hoffe ich, dass nicht erst das Ver-
siegen der letzten Olquellen im Nahen Osten zum Frieden fiihrt.

These 7

Solche Phasen eines zwischenreligiosen Kampfs {iberlagern dabei haufig und auf beiden
Seiten die historische Einsicht, dass es sich im Islam mit all seinen inneren Spielarten um
eine abrahamitische Religion handelt genau wie im Judentum und Christentum. Alle drei
berufen sich auf Abraham als Vater des Glaubens. Das Trennende tiberlagert leicht und gern
diese gemeinsame religiose Wurzel, die verbindend wirken kann. Der Gott Abrahams ist der
giitige Schopfer der Welt, der fiir alle Menschen das Heil will. Aus diesem Grund betete Papst
Johannes Paul II. in Assisi zusammen mit Vertretern des Judentums und des Islam.

Es war Paulus, der schon im ersten Jahrhundert innerchristlich
einen schweren Streit auszufechten hatte. Einerseits gab es un-
ter der Fiihrung von Petrus erste Gemeinden mit Juden und Ji-
dinnen, die sich christlich taufen liessen. Diese Judenchristen
verlangten von Heidenchristen, also Christen, die dem nichtjii-
dischen Heidentum entstammten, dass sie sich vor der christli-
chen Taufe nach jidischer Sitte beschneiden liessen, um als
sogenannte Proselyten, blutsméssig nicht dem Judentum Ange-
horige, jedoch einer jiidischen Gemeinde Angeschlossene,
wahre Christen zu werden. Der Heidenapostel widersprach an
dieser Stelle dem Urgestein Petrus auf einem ersten Konzil in
Jerusalem heftig, indem er verlangte, dass Heidenchristen ohne
Beschneidung denselben Zugang zum Heil hadtten wie Juden.
Sein schlagendes Argument war, dass beide Seiten, Christen
und Juden, denselben «Vater des Glaubens» hidtten. Dies gelte
fir beide Seiten, auch wenn Juden Jesus Christus noch immer
nicht als Messias anerkennen wiirden. Damit machte er ohne
Umwege den Weg fiir Juden und Heiden zu Christus frei und
entkrampfte das Verhiltnis sowohl innerchristlich als auch ge-
geniiber Juden und Heiden. Hitte sich Petrus als Hardliner in
dieser Auseinandersetzung durchgesetzt, wire der christliche
Glaube - historisch-spekulativ gesehen - wahrscheinlich zu ei-
ner der zahlreichen innerjiidischen Sekten der Zeit verkommen
und damit, wie viele andere, schon ldngst vergessen. Es war Pau-
lus, der dem christlichen Glauben damit den Weg in die weite
Welt ebnete. Auch wenn wir als Christen weder jiidisches Blut
haben noch die Beschneidung vollziehen, haben wir dieselbe
Wurzel im Erzvater Abraham.



These 8

Religiose Landschaft Appenzell 25

In vergleichbarer Weise anerkannte auch Mohammed die Erz-
vater und Israels Propheten bis zu Isa (Jesus von Nazareth), des-
sen Offenbarung nur noch durch die letzte Offenbarung im Ko-
ran tiberboten werden sollte.

Derartige historische Weichenstellungen wurden fiir mich
schlagartig bei meinem ersten Besuch der Hagia Sophia in Is-
tanbul wieder lebendig. Vor mir knieten viele Mdnner im Frei-
tagsgebet. Es schoss mir durch den Kopf, dass ich nach meinem
Verstindnis des christlichen Glaubens eigentlich dazuknien
sollte, sofern wir denn gemeinsam den Gott Abrahams verehren.
Ich gebe zu, dass ich dazu zu feige war aus dem Gedanken, ich
konnte aus Unkenntnis der Rituale Arger erzeugen. Umso mehr
Respekt hatte ich, als der genannte Papst Fiihrungspersonlich-
keiten aus dem Judentum und dem Islam zum gemeinsamen
Gebet lud. Alle drei sind typische Heilsreligionen, in deren Zen-
trum der Weg zum Heil und zum gelingenden Leben steht, wenn
auch in deutlich verschiedenen Traditionen und Umstidnden.
Gott der Schopfer ist derselbe fiir alle, diese alte christliche Ein-
sicht gilt auch im Gegeniiber zu dem, den Muslime Allah nen-
nen.

Auf diesem Hintergrund entwickelte der katholische Theologe Hans Kiing sein Programm
eines Weltethos, das bewusst darauf verzichtet, die religiosen Lehren harmonisieren zu wol-
len. Statt dessen weist er historisch und sachlich nach, dass alle drei Religionen im Kern von
einem gemeinsamen Ethos der Humanitat und des Friedens gepragt sind, auf das sie sich
erneut zu besinnen haben. Ein Erfolg dieser aufgeklédrten Einsicht (Nathan der Weise), die
den interreligiosen Dialog erleichtern sollte, bleibt im Blick auf die harten Realitdten abzu-

warten.

Der Aufkldrer Gotthold Ephraim Lessing (1729-1781) prdsen-
tiert in seinem Drama «Nathan der Weise» an pointierter Stelle
die langst bertthmt gewordene «Ringparabel», die interreligios
im Sinn von Toleranz und Humanitdt nicht nur Schule, sondern
in der Wirkung als Religionsfreiheit auch Geschichte gemacht
hat. Die Aussage der Parabel sei kurz erzdhlt. Ein Kaufmann hat
drei Sohne, doch nur einen Siegelring, den er als Zeichen per-
sonlichen und wirtschaftlichen Vertrauens vererben kann. Da-
rum ldsst er sich davon zwei exakte Kopien erstellen, die er auf
dem Sterbebett den drei S6hnen auf den Finger steckt. Keiner
der drei weiss, welcher der echte Ring sei. Der Kommentar des
Vaters lautet, der Echte werde sich dadurch erweisen, dass er
durch wahre «Sittlichkeit» der Person und des Geschifts wirke.
Genau wie Nathan der Weise streitet sich heute Hans Kiing
nicht tiber die Wahrheit von Dogmen und Lehraussagen. Schon



26 Religidse Landschaft Appenzell

innerchristlich konnte der Streit noch weitere Jahrtausende dau-
ern, ohne an ein Ende zu gelangen. Kiing weitet die Aussage Les-
sings jedoch auf sdamtliche Religionen der Welt aus. Entschei-
dend in jeder Religion sei nicht die Lehre, sondern das darin
enthaltene Ethos. Was sich christlich in der Bergpredigt finde,
finde sich in anderer Form auch in allen anderen Religionen. Es
gilt, Wesentliches von weniger Wesentlichem zu unterscheiden.
Aufdieser Spurverfasste er drei wie immer gewaltig dicke Biicher
tiber Christentum, Judentum und den Islam mit dem Nachweis,
dass Humanitat, Friede und Freiheit das tiefste Anliegen aller sei.

Im Einzelnen kann und muss mit Kiing debattiert werden. Im
angelaufenen Lernprozess aber ist dies ohne Zweifel eine ge-
wichtige Stimme, auch wenn darin in moderner Form nur eine
alte Einsicht der Aufkldrung wieder neu zu Gehor kommt, kiirz-
lich mit der Vorstellung seines Programms «Weltethos» gar vor
der UNO-Vollversammlung. Diese Feststellung ist keine Kritik,
bestenfalls ein Hinweis, dass die Gedanken der Aufkldarung so-
wohl im Christentum wie im Islam nochmals als gemeinsame
Wurzel zu wiirdigen sind.

These 9

Auf diesem Hintergrund bleibt jedoch ebenso hdufig die historische Tatsache vergessen,
dass sowohl der Islam als auch das Christentum Phasen der Aufkléirung erlebten. Das
Abendland verdankte im Hochmittelalter den Zugang zur Bildung - zur griechischen Antike
- der Vermittlung durch die islamische Aufkldrung, die von Bagdad bis Toledo innerisla-
misch starke Wirkung zeigte, auf diesem Weg jedoch auch die Bildung der christlichen Kir-
che und Kultur nachhaltig und bis heute pragte. Innerislamisch ist diese Phase langstin Ver-
gessenheit geraten, obwohl gerade sie den Zugang zur Welt der westlichen Aufkldrung mit
allen ihren Folgen in Religion, Kultur, Wissenschaft, Wirtschaft und Politik erleichtern sollte.
Auch diese zweite historische Gemeinsamkeit kann den interreligiosen Dialog erleichtern.
Fiir beide Seiten gilt die Lehre: Ad fontes - «Riickbesinnung auf die eigenen Wurzeln».

Ich komme nochmals auf das anatolische Ghetto in Duisburg
zurtick und frage mich, was zum Beispiel eine muslimische
Frau - eventuell durch Zwangsheirat - von einem Tag auf den
andern mitdem Wechsel vom hinterletzten Dorfin der Tiirkei in
eine moderne Grossstadt erlebt. Wir nennen diese Erfahrung
Kulturschock, doch was dies fiir sie alles bedeutet, konnte nur
sie selber sagen, sofern sie denn mehr als die kurdische Sprache
kennt. In dieser Hinsicht wird der Prozess in Hamburg gegen
zehn somalische Piraten, die ein deutsches Schiff kaperten und
ihrerseits geentert wurden, sehr aufschlussreich werden. Sie
verstehen in der Verhandlung kein deutsches Wort und kénnen
weder lesen noch schreiben. Sie sehen im Vorsitzenden Richter
ihren Henker und haben das Wort «Recht» und gar «Rechts-



Religitse Landschaft Appenzell 27

staat» noch nie gehort. Der betreuende Arzt will ihnen bei der
Untersuchung gewiss die Hand abschlagen. Dass es fiir sie Ver-
teidiger gibt, ist unvorstellbar. Die ganze neue Welt ist in jeder
Hinsicht unverstandlich, nicht zugdnglich und in jeder Hinsicht
fremd. Die europdische Aufklarung mitihren Menschenrechten,
ihrer Forderung nach Selbstbestimmung, Vernunft und Freiheit
des Einzelnen istin Somalia noch langst nicht angekommen, so-
fern sie denn je ankommt. Die derzeitigen innerislamischen
Aufstinde orientieren sich gewiss nicht an einem westlich auf-
gekldrten Verstandnis von Demokratie. Der laute Vorwurf der
Korruption gegen die Regierungen bedeutet sicher nicht - mit
Friedrich dem Grossen im 18. Jahrhundert - eine aufkldrerische
Kritik von Korruption an sich, sondern die stiarkere Teilhabe des
Volkes am selbstverstandlichen Bakschisch in allen Lebensbe-
reichen. Westliche Medien tun sich zur Zeit mit sprachlichen
Ubersetzungen schwer. Die genannte anatolische Frau wird sich
in diesem modernen Gefdangnis umso mehr an das Bekannte
halten, und dazu gehort zentral der islamische Glaube mit all
seinen Riten und Sitten.

Im Zeichen eines euphorischen Multikulti-Ideals erwarteten
ausgewiesene Integrationsexpertinnen und -experten noch in
den 1980er und 90er Jahren, dass sich dies iiber drei Generatio-
nen von selber gebe. Die erste Generation, vor allem die Frauen
in ihren geschlossenen Familien, verharrt noch voll in der Tra-
dition. Deren Tochter seien durch Schulung und Bildung schon
bei einer Doppelidentitdt angelangt. Spatestens die dritte Gene-
ration aber sei vollig integriert.

Derzeitige Erfahrungen zeigen, dass im Gegenteil schon die
dritte und spitestens die vierte Generation zu den Wurzeln zu-
riickstrebt, um in der Undurchdringlichkeit einer modernen
Westwelt wieder festen Halt zu finden. Der Lernprozess ist keine
Einbahnstrasse, sondern lebt iiber lange Zeit von unzéhligen
Riickschldgen und neuen Anfingen. Dasselbe gilt von der west-
lichen Seite. Jeder Schritt in Richtung Integration ist fragil. Es
wird noch sehr lange dauern, bis die Aufkldrung im anatoli-
schen Dorf in Duisburg und anderswo ankommen wird. Aus
eigenem Erleben weiss ich, dass man auch in Urndsch noch
heute, mehr als zweihundert Jahre nach Lessing, einerseits mo-
derne Autos und Waschmaschinen bedienen, anderseits an He-
xen und ihren bésen Blick glauben kann. Voraufkldrerische Ma-
gie und Moderne kénnen problemlos {iber lange Zeit koexistie-
ren. In dieser Hinsicht ist das Faktum ohne Zweifel zur Erinne-
rung wichtig, dass sich die europdische Aufkldrung vorerst ei-
nem unsaglich langen - wie erwdhnt dreissigjahrigen - und
blutigen Krieg verdankte. Es dauerte einige Generationen, bis
sich die Gedanken der Gebildeten des 18. Jahrhunderts tiber
Schulung und Bildung flichendeckend verbreiteten.



28 Religiose Landschaft Appenzell

Fiir Christen ist ohne Zweifel das andere Faktum noch wichtiger,
dass sich die europdische Aufkldrung historisch in gerader Linie
der islamischen Aufkldrung des 8.-12. Jahrhunderts verdankte.
Der grosse christliche Theologe Thomas von Aquin (ca. 1225-
1274) lernte im 13. Jahrhundert seinen griechischen Aristoteles
nur aus Ubersetzungen aus dem Arabischen in Latein. Er er-
kannte diesen Mangel schnell und sorgte in einer vom Papst
einberufenen Kommission als Tiiroffner fiir eine angemessene
Ubersetzung aus dem griechischen Original. Der erste Riickgriff
aufdie hoch entwickelte Kunst, Kultur, Bildung und Philosophie
der alten Griechen erfolgte am finsteren Ende der Antike in da-
zumal islamisch besetzten Gebieten. Auch der Islam lernte da-
mit erst den Gedanken einer erdumspannenden - griechisch
wortlich «6kumenischen» - Humanitidt kennen. Mogen die
Christen weiter ihre Bibel, die Muslime ihren Koran, die Juden
ihre Thora lesen. Hilfreich fiir alle Seiten aber konnte es sein,
wenn wir gemeinsam nochmals Sokrates, Platon, Aristoteles
und viele Denker des antiken Griechenlands lesen wiirden.
Ebenso lohnend wire ein gemeinsamer Besuch Siidspaniens im
Frith- und Hochmittelalter mit seiner aufgekldrten Bliite der
Wissenschaften - Theologie, Philosophie, Medizin, Mathematik,
Recht, Astronomie etc. - und der Kiinste. Die Entdeckung dieser
lingst gegebenen wissenschaftlichen Welt - vermittelt durch jii-
dische Ubersetzer! - durch christliche Theologen fiihrte sehr
rasch zu ersten Griindungen christlicher Universitdten in Bolo-
gna, Paris, Kéln etc., anfangs allerdings nur durch Ubernahme
der Kerndisziplinen Theologie, Medizin und Jurisprudenz. Un-
ter islamischer Herrschaft war lange Zeit tolerante Koexistenz
von Muslimen, Christen und Juden gelebte Realitédt, die im Na-
men Christi erst durch die spanische Reconquista, die «Riick-
eroberungy, fiir allzu lange Zeit getilgt wurde.?

Erstes Fazit: Integration kann nur iiber Bildung erreicht werden.
Die erwidhnte Geschichte des modernen Judentums kénnte da-
fiir eine besondere Lehre sein. Nicht weniger eindriicklich sind
evangelische Christen in Frankreich, einst verfolgte Hugenotten,
mit ca. zwei Prozent Anteil an der Bevolkerung, aber um die
zehn Prozent der fiihrenden Stellen in Staat und Gesellschaft.
Minoritdten zeichnen sich hdufig durch einen besonders star-
ken Drang zur Karriere durch Bildung aus.

These 10

2 Vgl. dazu das instruktive Werk
von Carlos Fuentes: Der vergrabene
Spiegel. Die Geschichte der hispa-
nischen Welt. Dt. von Ludwig Schu-
bert. Hamburg 1992.

Im Namen einer Humanitdt aus Glaube, Liebe und Hoffnung (Arthur Rich) fithrt kein Weg
an Rechtsstaatlichkeit, Toleranz und Dialog vorbei, wie immer Glaube, Liebe und Hoffnung
im Einzelnen verstanden werden. Die Alternativen dazu sind alle Formen von Barbarei, die

fiir keine Seite wiinschenswert sind.



Religiose Landschaft Appenzell 29

Der evangelische Schweizer Theologe Arthur Rich (1910-1992)
hielt Glaube, Liebe und Hoffnung, die drei christlichen Kardi-
naltugenden, fiir allgemein menschliche Erfahrungen, die sich
je verschieden ausprdgen konnen. Sofern diese Einsicht an Bo-
den gewinnt, fithrt dies als zweites Fazit zu Konsequenzen: Kir-
chen, Moscheen und Synagogen kénnen zu einem wichtigen
Ort des interreligiosen Dialogs, der Begegnung und gegenseiti-
gen Erfahrung werden. Dialoge konnen immer auch misslingen,
alltdglich erfahrbar liber die Medien in der parlamentarischen
Politik. Dialoge aber konnen auch gelingen. Als Beispiel nenne
ich entgegen der verdffentlichten Meinung den Dialog von
Papst Benedikt XVI. mit den Piusbriidern, ein historischer Vor-
gang, der noch kaum verstanden wurde. Die katholische Hierar-
chie denkt in Jahrhunderten, und darin ist es seit der Antike
ein dauerndes Trauma, dass nach jedem Kirchenkonzil ein
Schisma - eine rechtliche Trennung von Rom - folgte und folgt.
Nach dem 2. Vaticanum sagten sich mit Erzbischof Lefebvre
prompt die Piusbriider von der péapstlichen Jurisdiktion los, um
die Messe weiter in alter Form zu feiern. Die Gesprache und Ver-
handlungen haben vier Jahrzehnte gedauert, bis das Resultat
einer neuen Einheit, wenn auch mit erheblichen Zugestindnis-
sen von romischer Seite, erreicht war. In den Medien wurde Bi-
schof Williamson als waschechter Antisemit entlarvt und damit
das Ergebnis skandalisiert. Roémische Routine geht mit solchen
Personen seit alters mit Abschiebung um, in hundert Jahren
kennt dessen Namen niemand mehr. Entscheidend aber ist die
Verhinderung des Schismas. Der Dialog ist gelungen.

Im Bereich der Kultur werden Sprache und Bildung zum
Schliissel der Integration werden miissen, und zwar mit Gene-
rationen iibergreifender Nachhaltigkeit. Es ist nicht meine Sa-
che, dies weiter auszufiihren.

Dasselbe gilt fiir den Bereich der Politik, die in dieser Hinsicht
im Sinn der Rechtsstaatlichkeit steuernd zu wirken hat. Ich bin
mit dem Oberhaupt der anglikanischen Kirche nicht einverstan-
den, das kiirzlich ernsthaft vorschlug, fiir die Familienpolitik an
britischen Gerichten auch die islamische Tradition der Rechts-
sprechung, die Scharia, gelten zu lassen. Die Grenzziehung ist
an solchen Stellen immer heiss und schwierig. Es ist hier nicht
der Ort, dies zu vertiefen.

Ich komme zum Schluss. Meine Botschaft lautet kurz und knapp:
Es gibt keine Alternative zu Dialog, Toleranz und Rechtsstaat-
lichkeit, es sei denn der Weg in neue Formen der Barbarei. Daftir
erwarte ich kein spontanes Einverstiandnis, zumindest jedoch
Verstdndnis dafiir, dass wir in alltdglich lokalen wie in globalen
Dingen jetzt und kiinftig in neuer Form immer wieder vor dieser
Wegscheide stehen.



	Kampf der Religionen : Dialog der Religionen

