
Zeitschrift: Appenzellische Jahrbücher

Herausgeber: Appenzellische Gemeinnützige Gesellschaft

Band: 138 (2011)

Artikel: Kampf der Religionen : Dialog der Religionen

Autor: Jäger, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-283421

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-283421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


14 Religiöse Landschaft Appenzell

Kampf der Religionen - Dialog der Religionen

Bearbeitete Fassung der Rede zur Jahresversammlung der Appenzellischen Gemeinnützigen
Gesellschaft vom 20. November 2010 im Hotel Linde, Heiden

Alfred Jäger

These 1

Ältere Mitbürgerinnen und Mitbürger in Appenzell Inner- und Ausserrhoden können sich

aus ihrer Jugend gewiss noch gut an Phänomene des offenen und/oder auch verdeckten
gegenseitigen Kulturkampfs zwischen Katholizismus und Protestantismus erinnern, der sich

nicht nur auf religiöse Fragen beschränkte, sondern alle Lebensbereiche durchzog. Kampf
der Konfessionen war auch in dieser Region Normalität und theologisch-kirchlich
legitimiert.

Dazu Beispiele aus meiner Jugend, die sich von vielen Gleichaltrigen

fast beliebig ergänzen liessen:
Mein Vater, kein besonders kirchlicher Mann, gab mir, als die

ersten Damen an meinem Lebenshorizont auftauchten, allen
Ernstes noch die Devise mit auf den Weg: «Bringsch mer dann
ka Tütschi, kä Katelikin, ond scho gär kä Innerrhoderi hä».

Erstaunlicherweise hielt ich mich daran, obwohl es auf dem Schulweg

von der Zürchersmühle nach St. Gallen in der Appenzellerbahn

immer eine faszinierende «Zischge» gab. Sie war tabu.
Dass sie später doch eine evangelische Pfarrfrau wurde, war weder

meine Schuld noch die Schuld der Religion, sondern
derselbe Geschmack eines Mitschülers aus anderem evangelischen
Milieu.

Jeden Samstagnachmittag zogen katholische Kinder von
ennet der Urnäsch an unserem Haus vorbei zur hübschen katholischen

Kirche in der Nähe. Der allseits verehrte Lehrer Alfred
Jäger - mit dem Autor nicht verwandt, jedoch vom Schüler
immer bewundert - erteilte zu der Zeit meinen zwei älteren
Schwestern unter anderem auch seinen Geschichtsunterricht
noch ganz im Sinn einer Landi-Ideologie von 1939, nach der die
alten Eidgenossen von Schlacht zu Schlacht zogen und immer
gegen die Bösen siegten. Das begeisterte auch die beiden, und
sie riefen nach einer Lektion für den folgenden Samstag
Nachbarskinder zusammen, um die Schlacht am Morgarten sogleich
zu wiederholen. Wir verbargen uns im Gebüsch über der Strasse,
als die katholischen Kinder, zur Probe für den Sonntag als Firmtag

schon weiss gekleidet, im Gänsemarsch den Gehweg vom
Bach her hochkamen. Mit dem alten Schlachtruf «Harus» stürzten

wir von oben auf die Strasse, und es entstand eine wüste



Religiöse Landschaft Appenzell 15

Schlägerei. Zwar wusste ich als Jüngster nicht so recht, warum
wir uns mit diesen etwas anderen Kindern anlegten, doch teilte
auch ich nach dem Vorbild meines Freundes Hügi kräftig aus.
Ich sehe noch, wie das grösste Mädchen mutig seine schwere
Firmkerze über den Kopf einer meiner Schwestern zog, sodass

ein Bruch die Folge war. Wenigstens verständlich daran ist heute
vielleicht noch, dass dies Folgen zwischen Priester und Eltern
nach sich zog. Doch pädagogisch unverständlich ist mir bis

heute, aufweichen Wegen sich die Ideologie des Kulturkampfs
wie selbstverständlich, einerseits unbewusst, anderseits sehr
entschieden, in unsere Kinderköpfe einnisten konnte.

These 2

Historisch geht diese Bewegung nicht auf die schiedlich-friedliche Landteilung Ende des

16. Jahrhunderts zurück, die wie in Deutschland und Europa dem Prinzip folgte: Cuius regio
eius religio. - «Wes Brot ich ess, des Lied ich sing...». Der Kulturkampf geht geschichtlich auf
das 19. Jahrhundert zurück, in welchem sich Konfessionen sozial vermischten (Urbanisierung,

Landflucht, Industrialisierung, Proletarisierung, Auswanderung etc.), und in Folge
dessen die gegenseitigen Grenzen nicht mehr geographisch, sondern sozial und damit vor
allem kulturell definiert wurden. Der Kampf der Konfessionen wurde zum Kampf um die
gelebte Alltagskultur: Wirtschaft, Politik, Sport, Kunst, Bildung usw. eingeschlossen.

Auch dafür sind einige Beispiele zu nennen, die sich wiederum
fast beliebig ergänzen liessen:

Es wurde schnell selbstverständlich, dass sich im Umfeld des

jeweiligen Kirchturms entsprechende Sportvereine bildeten,
die katholischen eher konfessionell ausgerichtet, die evangelischen

eher liberal. In St. Gallen, einem besonders hartnäckigen
Hort des Kulturkampfs bis in die 70er Jahre des letzten Jahrhunderts,

wie ich selber bezeugen kann, gibt es noch heute die
erfolgreiche Turn- und Sportvereinigung «St. Otmar».

Im Verlauf des 19. Jahrhunderts bildeten sich innerhalb und
ausserhalb von kirchlichen Gemeinden zunehmend Vereine,
damals «freie Assoziationen» genannt, die sich besonderen
humanitären, kulturellen, aber - eher die Ausnahme - auch
wirtschaftlichen Zielen verpflichteten. In der Schweiz gab und gibt
es wie in Deutschland zum Teil noch immer konfessionell orientierte

respektive kirchlich getragene Banken.
Selbstverständlich gehörte Johann Sebastian Bach

ausschliesslich der evangelischen Kirchenmusik, während Max
Regers Lob Gottes an der Orgel und in wunderbaren Oratorien
tabu war, katholisch vice versa.

Ebenso nahe liegend war, dass sich Konfessionen politisch als

Parteien zu formieren begannen, in der Schweiz und in Deutschland

ausgeprägt vor allem auf katholischer Seite, während sich



16 Religiöse Landschaft Appenzell

die evangelische Bürgerschaft eher an den weltlich gesonnenen
Liberalismus ohne ausdrückliche Konfessionsbindung hielt.

Vor allem Bildung war schon immer ein hohes Gut mit kirchlicher

respektive konfessioneller Ausrichtung. Trotz der Etablierung

staatlicher Schulen ohne besondere Konfessionsausrichtung

legten Kirchenleitungen grosses Gewicht darauf, dass

Erziehung und Bildung von den Kindergärten bis zur Universität
immer auch konfessionell bestimmt werden konnten, je jünger
die Jugendlichen, desto bestimmter. Auf akademischer Ebene
blieb es neben der Existenz von theologischen Fakultäten
allerdings meist nur bei der Gründung von entsprechenden
Studentenverbindungen mit kirchlicher Bindung bis zum Lebensende.

Kurz, im Zug des 19. Jahrhunderts formierte sich, regional je
verschieden gefärbt, doch zunehmend eindeutiger, ein Milieu-
Konfessionalismus heraus, der über Generationen das Leben
Einzelner von der Wiege bis zur Bahre bestimmte. Akut konnte
dies im drohenden Sonderbundskrieg 1847 oder im späteren
Jesuitenverbot werden. Zu den eher latenten Erscheinungen
derselben Haltung zähle ich die Antwort eines katholischen
Mitschülers am Gymnasium, der nach der getrennten Religionslektion

auf meine Frage, was er heute gelernt habe, erklärte,
Luther sei ein «Sauhund» mit seiner «Heirat einer Frau».

These 3

Seit dem frühen 20. Jahrhundert gab es dagegen gezielt die Gegenbewegung der Ökumene,
die von kirchlichen Kreisen ausging und inner- wie ausserkirchlich, politisch, wirtschaftlich
und kulturell seit den 20er Jahren des letzten Jahrhunderts zunächst nur sehr langsam an
Boden gewann, sich jedoch nach dem Zweiten Weltkrieg fast flächendeckend erfolgreich
durchsetzte und heute - von wenigen institutionellen, medial aber ausgeschlachteten
Ausrutschern abgesehen - als gelebte Normalität gilt. Phänomene einer starken Säkularisierung
aller Lebensbereiche in Mitteleuropa förderten diesen Prozess zusätzlich massiv.

Es war ein evangelischer Pfarrer und Schweizer Theologe, Adolf
Keller (1872-1963), der nach dem Ersten Weltkrieg ein weltweites

Netz von kirchlichen Führungskräften aufbaute und damit
zu einem der grossen Vorkämpfer der interkonfessionellen
Ökumene wurde. Über ihn schrieb Marianne Jehle-Wildberger eine
eindrückliche und verdiente Biographie, um seine heute auch
auf evangelischer Seite fast vergessene Lebensleistung nochmals

zu würdigen und wissenschaftlich zu dokumentieren.1 Der l Marianne Jehle: Adolf Keller

Friede unter den christlichen Kirchen sollte zum Modell für den (1872-1963). Pionier der ökume-

Frieden unter den Völkern werden, dem damals entstandenen nischen Bewegung. Zürich 2008.

Völkerbund mit Sitz in Genf vergleichbar. Konfessionen dürfen
nicht mehr Motivatoren für Kampfund Krieg, sondern müssen
zu Motoren der Verständigung und Versöhnung werden.



Religiöse Landschaft Appenzell 17

Der ökumenische Gedanke setzte sich über Jahre und
Jahrzehnte nur langsam durch, gewann aber durch das 2. Vatikanische

Konzil 1962-1965 in Rom, an welchem unter vielen anderen

entscheidenden Punkten auch nicht-katholische Christen
als fratres sejuncti - «getrennte Brüder» - genannt wurden, starken

Schub.
Dass sich diese neue Geschwisterlichkeit - «Schwestern»

wurden im Konzilstext noch souverän unter die «Brüder»
gezählt - innerkatholisch nur langsam durchsetzte, erlebte ich
noch selbst als Pfarrer in Wolfhalden (1969-1975). Es war für
mich abzusehen, dass auch auf mich irgendwann eine ökumenische

Trauung zukommen würde. Als sich ein strahlendes

Traupaar mit diesem Wunsch bei mir meldete, setzte ich mich
sogleich mit dem zuständigen katholischen Pfarrer in Heiden,
Adolf Köberle, in Verbindung, mit dem ich in anderen Dingen
schon gut und gern zusammenarbeitete. Im Vorgespräch legten
wir den Ablauf des Gottesdienstes schnell und in bestem
Einvernehmen - «Wer sagt und tut wann was?» - fest. Nur in einem
Punkt hakte es gegen Ende sogleich hart. Nach geltendem Recht
der katholischen Kirche, dem Codex Juris Canonici CIC, dürfe
am Schluss nur der Priester dem Traupaar durch Handauflegung

den Segen erteilen. Zufällig weiss ich noch, was ich dem

Kollegen nach einem kurzen innerlichen Schlucken sagte:
«Adolf, das ist für mich kein Problem. Du bist an Dein Kirchenrecht

gebunden, und während Du Deine priesterliche Hand
auflegst, stehe ich hinter Dir und lege sichtbar meine Hand auf Deinen

Kopf. Erledigt.» Natürlich folgte der gemeinsam erteilte
Segen. Die letzten Bastionen des Kulturkampfs waren längst am
Fallen.

Das Phänomen der Säkularisierung zahlreicher Lebensbereiche

- Arbeit und Beruf, Wirtschaft, Sport, Politik, Kultur, Bildung,
Privatheit etc. - im Sinn einer Entkirchlichung und seine
Wirkung auf die Konfessionalität wäre in seiner Komplexität
genauer auszuführen. Es kann der Hinweis genügen, dass sich
damit eine Entkrampfung der interkonfessionellen Verhältnisse
verband. Säkularisierung bedeutet nicht automatisch eine Ent-

christlichung der Gesellschaft, sondern vorerst schlicht nur das

Ende des milieubezogenen Kulturkampfs und damit den
Beginn einer neuen, wahrscheinlich genauso Generationen
übergreifenden Epoche.

These 4

Historisch war das Ziel der theologisch-innerchristlichen Ökumene der Friede zwischen
den unterdessen zahllosen Konfessionen. Im Ökumenischen Weltrat der Kirchen mit Sitz in
Genf vereinen sich bisher - mit Ausnahme der römisch-katholischen Kirche - weit über 300



18 Religiöse Landschaft Appenzell

christliche Kirchen. Methodisch lebte und lebt die Bewegung der Ökumene auf der Basis
des gemeinsamen Evangeliums aus dem gegenseitigen Dialog, der gegenseitigen Toleranz
und dem entsprechenden Respekt, was dann und wann harte innere Konflikte nicht aus-
schliesst, aber auch zu gemeinsamen Stimmen der Christinnen und Christen in der Welt
führt. Bei aller nötigen Kritik ist der Weltrat der Christen heute unverzichtbar.

Ich verschweige neben der Bewunderung für das in vielen
Belangen Erreichte und Geleistete auch nicht meine Kritik. Neben
meiner Lehrtätigkeit für evangelische Theologie während 26

Jahren war ich immer auch als Unternehmensberater im kirchlichen

Nonprofit-Bereich vorwiegend in Deutschland unterwegs.
In meiner ersten Beratung der Leitung einer evangelischen
Landeskirche empfahl ich dem Bischof und seinem Leitungsgremium,

die in vielfacher Millionenhöhe horrenden Beträge nach
Genf sogleich und scharf zu kürzen. Bis dahinwaren die evangelischen

Landeskirchen in Deutschland die grössten Nettozahler
des ökumenischen Betriebs in dieser internationalen Metropole.
Dieser Rat war ein Tabubruch sondergleichen, wurde doch
gleichsam als Wiedergutmachung der Schäden des Zweiten
Weltkriegs im Zeichen des Nachkriegsfriedens ohne Murren
Jahr für Jahr mehr überwiesen. Ich aber misstraute aus
ökonomischen Gründen dem längst entstandenen kirchlichen Jetset

mit Landeplatz in Genf, mit seinen zahllosen Dienstreisen weltweit

und Konferenzen ohne allzu grosse Wirkung schon längere
Zeit, um bald danach nicht überrascht zu sein, dass sich dieses
Gebilde an den Rand des finanziellen Abgrunds bewegt hatte.
Auch Gutchristen müssen auf die Kasse achten, selbst wenn ein
alter 1968er, Konrad Raiser, den Weg durch die kirchlichen
Institutionen bis zum Generalsekretär des Weltrates gemacht hat.

Neben der Vereinigung von zahlreichen christlichen Kirchen
durch Dialog will ich zwei besondere Leistungen dieser Institution

hervorheben, die längst in die Geschichte eingegangen
sind: Schon 1968, in der besonders kalten Zeit des Kalten Krieges,

gelang es, orthodoxe Kirchen Osteuropas, darunter auch
der Sowjetunion, als ständige und vollberechtigte Mitglieder da-

zuzugewinnen. Das war ein starkes kirchliches Signal des
Friedens über die eisernen und atomaren Vorhänge hinweg.

Der ökumenische Weltrat legte zur selben Zeit ein «Antiras-
sismus-Programm» vor, das vor allem den traditionellen Rassismus

in Südafrika gleichsam als besonders mächtigen Hort eines
weltweit zu beobachtenden Rassenkampfs ins scharfe Visier
nahm. Auch in der Schweizer Politik und Wirtschaft machte er
sich damit über Jahre nicht beliebt, um später jedoch mit dem
Sturz der Apartheid einen vollen Erfolg zu verzeichnen. Nelson
Mandela und Bischof Tutu wären in ihrem heilsamen Wirken



Religiöse Landschaft Appenzell 19

ohne dieses Programm nicht denkbar und wurden zu Symbolen
des Friedens zwischen Schwarz und Weiss.

Natürlich ist es noch immer ein Stachel im Fleisch des Weltrats,

dass die römisch-katholische Kirche keine Mitgliedschaft
erwägt. Doch im ökumenisch geprägten Geist des 2. Vatica-

nums hat sich das Verhältnis zu anderen Kirchen deutlich
entspannt. Für evangelische Kirchen ist es sicher bedeutsam, dass

nach Jahren des Dialogs und des theologischen Ringens die

paulinische Kernlehre der Reformation, die Rechtfertigung des

Sünders aus reiner Gnade, kein Grund zur Kirchentrennung
mehr ist. Dies ist das Ergebnis eines jahrelangen Dialogs.

These 5

Aus diesem Generationen übergreifenden innerchristlichen Lernprozess können Lehren für
das heutige und künftige interreligiöse Verhältnis gezogen werden, sowohl global als auch

regional und lokal. Jüdische Gemeinden erlebten seit dem 18. Jahrhundert vor allem in
Westeuropa und Nordamerika starke Prozesse der Assimilation und Integration, die durch
den nicht überbietbar radikalen Antisemitismus des Nazi-Regimes und darin im Holocaust
unvorstellbar hart unterbrochen, bis heute jedoch nicht abgebrochen wurden. Der
Buddhismus erweckte in den 1950er und 1960er Jahren im Westen eine gewisse Faszination
ohne spürbare Folgewirkungen. Umso akuter wurde in der Nachkriegszeit ein neuer Konflikt

zwischen dem Islam und der westlichen Welt, sowohl geopolitisch als auch - durch den

Zuzug von Musliminnen und Muslimen in westliche Milieus - lokal. An dieser Grenzlinie
sind im Grossen und Kleinen neue Lernprozesse von beiden Seiten angesagt, die wiederum
Generationen übergreifen dürften.

Es gibt nicht nur individuelle, sondern auch kollektive Lernprozesse,

die ihren eigenen geschichtlichen Regeln folgen und
darum desto länger dauern. Die neuzeitliche Geschichte des
Judentums ist in dieser Hinsicht ein Lehrbeispiel. Bis ins 18.

Jahrhundert lebten Juden auch in Westeuropa noch in Ghettos,
einerseits unter hartem obrigkeitlichem Zwang, anderseits jedoch
auch eigengewollt, um in fremder Umgebung eine starke Identität

zu bewahren. Das Babylonische Exil im 5. und 4. vorchristlichen

Jahrhundert wurde dem europäischen Judentum darin
zum Leitbild. Die Bücher Daniel, Esra und Nehemia in der Thora,
dem Alten Testament der Christen, geben dafür ein beredtes

Zeugnis. Integration war nicht erwünscht. Auf diesem Hintergrund

konnte selbst der Reformator Luther noch ungebremst
unflätig über «die Juden» herziehen. Ein Antisemitismus im
Sinn eines latenten und allzu häufig eines brutalen Antijudais-
mus begleitete die Geschichte christlicher Kirchen durch alle

Jahrhunderte bis in neue und neueste Zeit.
Der Dreissigjährige Krieg 1618-1648 zwischen katholischen

und evangelischen Obrigkeiten, der im Deutschen Reich mehr



20 Religiöse Landschaft Appenzell

als ein Drittel der Bevölkerung zu Tode brachte, liess als bleibendes

europäisches Trauma nach neuen Wegen suchen, die sich,
rückorientiert am Humanismus des Spätmittelalters, auf die

Spur nach wahrer, von Konfessionalität nicht beeinflusster
Menschlichkeit machten. Es war am Ende des 17. und zu Beginn
des 18. Jahrhunderts, dass sich vorerst unter den gebildeten Eliten

langsam eine Aufklärung durchsetzte. An die Stelle eines

engen und rigiden Konfessionalismus sollte die gesamte
Menschheit - das Judentum selbstverständlich eingeschlossen

- den Weg aus der «selbstverschuldeten Unmündigkeit» (Immanuel

Kant) zu einer selbstbestimmten Humanität, Vernunft und
Freiheit finden. 1776 wurden in diesem Zug in der Virginia Bill
of Rights erstmals natürliche Menschenrechte staatlich kodifiziert.

Dazu gehörte an vorderster Stelle neben der Würde jedes
Menschen auch die Religionsfreiheit. Zumindest in den
entstehenden Staaten der USA und in Westeuropa führte dies relativ
rasch auch zur Öffnung der Ghettos und bedeutete volle
Teilhabe am gemeinsamen Leben, jüdischer oder christlicher
Glaube hin oder her. In Kürze waren Juden vor allem über den
Weg der Bildung nicht mehr nur im Bankenwesen, sondern
auch in Kunst, Kultur und Wissenschaft stark vertreten. Dass

sich daraus ein alter Antisemitismus als blanker Neid neue Nahrung

bezog, zeigte sich über das ganze 19. bis zu den Exzessen
des Nationalsozialismus im 20. Jahrhundert.

An dieser Stelle erlaube ich mir eine Zwischenbemerkung. Ich
gehe von Urnäsch aus am Sonntag gern in die Schwägalpkapelle
zum Gottesdienst. Da fühle ich mich wohl unter Bauern, Sennen

und einigen Rucksacktouristen. Die Spiritualität des Ortes
und vor allem der Fenster zum Alpstein und zum Himmel
stimmt für mich. Die Predigerinnen und Prediger wechseln und
bieten in aller Regel solide christliche Kost. Vor kurzem aber war
ich an einem Bettag schon am Anfang etwas irritiert, nicht durch
den selten grossen Aufmarsch einer Gemeinde, sondern durch
die vorn aufgehängte Schweizer Flagge neben der Flagge des
Staates Israel, in dessen blauen Davidstern ein rotes Kreuz
gestickt war. Der Auftritt eines grossen Jodelchors war für mich als

Auslandschweizer eine Freude. Nicht zur Freude gereichte mir
die Predigt, deren Botschaft, natürlich wie immer mit
biblischem Bezug, sich auf folgende Aussagen beschränkte: 1. Christus

wird bald wiederkommen. (Gewiss steht dies im apostolischen

Bekenntnis, doch kann man heute nach mehr als 2000

Jahren des Wartens darüber fast beliebig zum Wie, Wann und
Wozu theologisch diskutieren.) 2. Er kommt wieder, wenn alle
Juden zu Christen geworden sind. (Jetzt wird es theologisch
brenzlig. Biblisch gibt es dafür keinen Beleg.) 3. Es bekehren
sich immer mehr Juden zu Christus. (Die Aussage wurde mit



Religiöse Landschaft Appenzell 21

verzücktem Blick zum Säntis zum Refrain, obwohl ich von der
Sache als einigermassen informierter Kirchenmann bis anhin
nichts wusste.) 4. Solange nicht alle Juden sich zu Christus
bekehren, ist die Schweiz Gottes auserwähltes Volk. Dafür steht
das Christuskreuz im Wappen, das auch auf das Wappen Israels

übertragen werden wird. Siehe Flagge vorn. (Ich war über diesen

reinen, christlichen Antisemitismus, vom Altar aus gesprochen,

vom Jodelchor anschliessend ergreifend untermalt, vorerst

nur schockiert. Aus Deutschland kommend wusste ich,
dass die «Deutschen Christen», die evangelisch kirchliche Filiale

der Nazipartei, nach Hitlers Weisung und Rassenlehre in
exakt selber Weise «den Juden» die Erwählung Gottes abgesprochen

und den deutschen Ariern zugesprochen hatten. So

schaute ich mich konsterniert um und sah in den Augen überall

nur zäuerlibewegte Rührung. In meinem inneren Protest gegen
diesen theologischen Skandal überlegte ich eine geharnischte
Gegenpredigt aus der Gemeinde - evangelisch erlaubt - oder
schlicht das Verlassen des Gottesdienstes. Um kein Ärgernis zu

erregen für Menschen, die ich respektiere, blieb ich sitzen und

- wrong or not - schwieg. Ich erlaube mir an dieser Stelle jedoch
den Hinweis, dass die Evangelisch-reformierte Landeskirche
beider Appenzell damit ein kleines Ordnungsproblem hat. In
Deutschland stünde - ausser vielleicht in Württemberg -
sogleich ein scharfes Lehrzuchtsverfahren an. Noch schockierter
aber war ich anschliessend über die Gemeinde mit den vielen
leuchtenden Augen. Als langjähriger Auslandappenzeller
verstand ich offenbar nicht mehr, dass in der Zwischenzeit seit meinem

Auszug 1981 in dieser Bevölkerung viel passiert sein musste,
was für mich nun unbegreiflich war. Ich nahm mir vor, durch
Fragen bei Einheimischen mehr Verständnis für die neue Lage

zu erreichen. Zureichende Antworten habe ich auch von
vertrauten Freunden bis heute nicht gehört, darum erlaube ich mir
diesen Hinweis, der nicht nur Kirchenleute, sondern auch die
Politik beschäftigen kann.)

Zurück zur eigentlichen Sache: Den Umgang mit dem Buddhismus

thematisiere ich an dieser Stelle darum nicht, weil er
westeuropäische Gesellschaften - und darin auch das Appenzellerland

- nur peripher tangierte und allenfalls als religiöses resp.
philosophisches Faszinosum und als Alternative zum traditionellen

Christentum leicht modisch wirken konnte. Stellvertretend

für zahlreiche Beispiele möchte ich jedoch die enorme
Integrationsleistung der Pfannenhersteller Gebrüder Kuhn im
zürcherischen Rikon für ihre buddhistischen Tibeterinnen und
Tibeter als Mitarbeitende, doch auch als Mitbewohnerinnen
und Mitbewohner, seit den 1950er Jahren erwähnen. Diese

Männer verdienen als Integratoren andersgläubiger Flüchtlinge



22 Religiöse Landschaft Appenzell

in der heutigen Diskussion eine herausragende Stellung als
unternehmerische Lehrmeister.

Umso schärfer verdeutlichen sich auch in westeuropäischen
Ländern neue Fronten zwischen Christentum und Islam bis in
Alltäglichkeiten hinein. Massiv darauf gestossen wurde ich kurz
nach meinem Umzug nach Deutschland. Nach einem
Management-Seminar mit kirchlichen und diakonischen Führungskräften

wurde ich abends um halb zehn - bei solchen Gelegenheiten
kommen die wirklichen Probleme immer erst um diese Zeit -
vom Generalsuperintendenten aus Duisburg angesprochen, er
habe noch eine Frage und hoffe auf einen sofortigen Rat. In seiner

Grossstadt im Ruhrgebiet gebe es wie ein grosses Stück im
ganzen Kuchen ein islamisches Ghetto. Darin lebe man bis in
kleinste Einzelheiten mitten in einer Weltstadt wie in einem ana-
tolischen Dorf. Ich staunte über dieses für mich bis anhin
unvorstellbare Phänomen sehr und bat um genauere Schilderung des

Problems. Natürlich gebe es für die türkischen Zuzügerinnen
und Zuzüger schon längst eine Moschee mit Minarett, doch nun
habe die islamische Gemeinde an den Oberbürgermeister das

Gesuch gestellt, von den Türmen aus auch den islamischen
Gebetsruf erschallen zu lassen. Mein Gegenüber sagte etwas
verschmitzt, der Politiker fühle sich mit dieser Anfrage leicht
überfordert und habe die heisse Kartoffel darum an ihn weitergegeben.

Doch auch er sei etwas ratlos und bitte um meine Sicht als

Berater. Als biederer Schweizer war ich damals noch ratloser,
doch offenbar waren wir beide nun als Theologen nach unserer
fachlichen Meinung gefragt. So wälzten wir in der Folge theologische

und christentumsgeschichtliche Überlegungen zum
Verhältnis von Christen und Muslimen. Die angesprochenen Fakten

und Argumente Pro und Contra wurden über lange Zeit
immer zahlreicher, doch damit wuchs die Ratlosigkeit nur desto
mehr. Irgendwann um halb elf meinte ich, wir sollten uns nun
auf einen handfesten Rat für den Oberbürgermeister verständigen,

und schlug vor, dem Gesuch im Namen der Religionsfreiheit

des deutschen Grundgesetzes selbstverständlich stattzugeben,

die Phonstärke jedoch tief nach unten zu regeln, damit
wenigstens das anatolische Dorf, aber nicht die ganze Stadt in den
Genuss des Rufs käme und ohne damit - ein biblisches
Verlegenheitspflaster für den Augenblick - «den Schwachen ein
Ärgernis zu geben» (Apostel Paulus). Im Stillen schämte ich mich
vorerst über diesen ganz und gar nicht theologisch begründeten,
fast trivialen Rat nach langer Diskussion, doch er wurde entsprechend

weitergeleitet und kam an. Kürzlich hörte ich mit neuem
Staunen, dass in Duisburg die grösste und schönste Moschee in
Deutschland stehe und dass der interreligiöse Friede an dieser
Stelle kein Problem mehr darstellt. So banal können Lösungen
von Problemen zwischen Christen und Muslimen sein.



Religiöse Landschaft Appenzell 23

These 6

Geschichtlich ist das Verhältnis zwischen Christentum und Islam seit dem Frühmittelalter
von Phasen des gegenseitigen Kampfs geprägt mit besonderen Höhepunkten in den Kreuzzügen

des Hochmittelalters, die im Zeichen des deus lo volt - «Gott will es» - geführt wurden.
Bis heute lässt sich auch Terror im Namen Allahs legitimieren. Religion erfüllte und erfüllt
darin häufig die Funktion der Legitimation und Motivation völlig anderer Interessen der
Kultur, der Wirtschaft und der Politik.

1095 erfand Papst Urban IL für die zahllosen untätigen Ritter,

um sie vom gegenseitigen Krieg unter Christen abzuhalten, eine

neue Aufgabe mit der Eroberung des Heiligen Landes und der

Besetzung Jerusalems als Wallfahrtsort für Christen seit der
Antike. Heute würden wir dies eine Massnahme zur Arbeitsbeschaffung

nennen. Der Ruf des Papstes hatte 200 Jahre lang
zahlreiche Kreuzzüge zur Folge, an denen sich bald nicht nur
adlige Ritter, sondern auch andere Arbeitslose und das Gesindel

ganz Europas beteiligten, später nicht selten auch Kinder der
Ärmsten, die damit fromm entsorgt wurden. Vor allem den daraus

erwachsenen Ritterorden und Friedrich Barbarossa, der
vom Papst heimlich der Freundschaft mit dem Sultan und den
dazumal blühenden Wissenschaften in dessen Reich verdächtigt

wurde, gelang es, das gesteckte Ziel zu erreichen und für
einige Zeit zu sichern.

Dass sich die Sultane nicht kampflos zurückzogen, liegt nahe.
Zu dieser Zeit entstand auch die Form des Widerstands durch
die «Assassini», heute als Selbstmord-Attentäter wieder
bekannt, die durch heimliche und gezielte Dolchstösse den Gegner

im Namen Allahs schwächten.
Für Menschen in der aufgeklärten westlichen Welt sind diese

dunklen Jahrhunderte längst Geschichte, ohne sich bewusst zu
sein, dass die Kreuzzüge für viele Musliminnen und Muslime
noch immer wie ein finsteres Trauma von gestern auf die Feindschaft

gegen «den Westen», besonders gegen den «grossen
Satan» USA, und seine Modernität in Gesellschaft, Technik,
Wirtschaft und Wissenschaft projiziert werden können.

Christen tun umgekehrt gut daran, sich derzeit auch an die

aggressiven, historischen Wurzeln ihres eigenen Glaubens zu
erinnern, die gegen andere Religionen immer wieder zu Intoleranz

und allzu häufig zu offener Gewalt führen konnten. Auch
christlicher Glaube war, recht verstanden, niemals politisch
harmlos, die Frage aber war immer auch für ihn, ob er dem
Kampf oder dem Frieden diene. Das eingangs bewusst ausführlich

benannte Beispiel des Kulturkampfs der letzten beiden
Jahrhunderte sollte diese Zusammenhänge aus eigener und
nächster Erfahrung nochmals deutlich machen. Wir stehen im



24 Religiöse Landschaft Appenzell

Gegenüber von Islam und Christentum in einem neuen Lern-

prozess. Die Überwindung des Kulturkampfs durch eine
Ökumene dauerte Jahrzehnte. Ich vermute, dass der derzeitige
interreligiöse Lernprozess noch sehr viel länger dauern wird, und
dass auf allen Ebenen der Gesellschaft alltäglich neu dazu
gelernt werden muss. Im Stillen hoffe ich, dass nicht erst das

Versiegen der letzten Ölquellen im Nahen Osten zum Frieden führt.

These 7

Solche Phasen eines zwischenreligiösen Kampfs überlagern dabei häufig und auf beiden
Seiten die historische Einsicht, dass es sich im Islam mit all seinen inneren Spielarten um
eine abrahamitische Religion handelt genau wie im Judentum und Christentum. .Alle drei
berufen sich aufAbraham als Vater des Glaubens. Das Trennende überlagert leicht und gern
diese gemeinsame religiöse Wurzel, die verbindend wirken kann. Der Gott Abrahams ist der
gütige Schöpfer der Welt, der für alle Menschen das Heil will. Aus diesem Grund betete Papst
Johannes Paul II. in Assisi zusammen mit Vertretern des Judentums und des Islam.

Es war Paulus, der schon im ersten Jahrhundert innerchristlich
einen schweren Streit auszufechten hatte. Einerseits gab es unter

der Führung von Petrus erste Gemeinden mit Juden und
Jüdinnen, die sich christlich taufen liessen. Diese Judenchristen
verlangten von Heidenchristen, also Christen, die dem
nichtjüdischen Heidentum entstammten, dass sie sich vor der christlichen

Taufe nach jüdischer Sitte beschneiden liessen, um als

sogenannte Proselyten, blutsmässig nicht dem Judentum
Angehörige, jedoch einer jüdischen Gemeinde Angeschlossene,
wahre Christen zu werden. Der Heidenapostel widersprach an
dieser Stelle dem Urgestein Petrus auf einem ersten Konzil in
Jerusalem heftig, indem er verlangte, dass Heidenchristen ohne
Beschneidung denselben Zugang zum Heil hätten wie Juden.
Sein schlagendes Argument war, dass beide Seiten, Christen
und Juden, denselben «Vater des Glaubens» hätten. Dies gelte
für beide Seiten, auch wenn Juden Jesus Christus noch immer
nicht als Messias anerkennen würden. Damit machte er ohne

Umwege den Weg für Juden und Heiden zu Christus frei und
entkrampfte das Verhältnis sowohl innerchristlich als auch
gegenüber Juden und Heiden. Hätte sich Petrus als Hardliner in
dieser Auseinandersetzung durchgesetzt, wäre der christliche
Glaube - historisch-spekulativ gesehen - wahrscheinlich zu
einer der zahlreichen innerjüdischen Sekten der Zeit verkommen
und damit, wie viele andere, schon längst vergessen. Es war Paulus,

der dem christlichen Glauben damit den Weg in die weite
Welt ebnete. Auch wenn wir als Christen weder jüdisches Blut
haben noch die Beschneidung vollziehen, haben wir dieselbe
Wurzel im Erzvater Abraham.



Religiöse Landschaft Appenzell 25

In vergleichbarer Weise anerkannte auch Mohammed die
Erzväter und Israels Propheten bis zu Isa (Jesus von Nazareth), dessen

Offenbarung nur noch durch die letzte Offenbarung im Koran

überboten werden sollte.

Derartige historische Weichenstellungen wurden für mich
schlagartig bei meinem ersten Besuch der Hagia Sophia in
Istanbul wieder lebendig. Vor mir knieten viele Männer im
Freitagsgebet. Es schoss mir durch den Kopf, dass ich nach meinem
Verständnis des christlichen Glaubens eigentlich dazuknien
sollte, sofern wir denn gemeinsam den Gott Abrahams verehren.
Ich gebe zu, dass ich dazu zu feige war aus dem Gedanken, ich
könnte aus Unkenntnis der Rituale Ärger erzeugen. Umso mehr
Respekt hatte ich, als der genannte Papst Führungspersönlichkeiten

aus dem Judentum und dem Islam zum gemeinsamen
Gebet lud. Alle drei sind typische Heilsreligionen, in deren
Zentrum der Weg zum Heil und zum gelingenden Leben steht, wenn
auch in deutlich verschiedenen Traditionen und Umständen.
Gott der Schöpfer ist derselbe für alle, diese alte christliche
Einsicht gilt auch im Gegenüber zu dem, den Muslime Allah nen-

These 8

Auf diesem Hintergrund entwickelte der katholische Theologe Hans Küng sein Programm
eines Weltethos, das bewusst darauf verzichtet, die religiösen Lehren harmonisieren zu wollen.

Statt dessen weist er historisch und sachlich nach, dass alle drei Religionen im Kern von
einem gemeinsamen Ethos der Humanität und des Friedens geprägt sind, auf das sie sich
erneut zu besinnen haben. Ein Erfolg dieser aufgeklärten Einsicht (Nathan der Weise), die
den interreligiösen Dialog erleichtern sollte, bleibt im Blick auf die harten Realitäten
abzuwarten.

Der Aufklärer Gotthold Ephraim Lessing (1729-1781) präsentiert

in seinem Drama «Nathan der Weise» an pointierter Stelle
die längst berühmt gewordene «Ringparabel», die interreligiös
im Sinn von Toleranz und Humanität nicht nur Schule, sondern
in der Wirkung als Religionsfreiheit auch Geschichte gemacht
hat. Die Aussage der Parabel sei kurz erzählt. Ein Kaufmann hat
drei Söhne, doch nur einen Siegelring, den er als Zeichen
persönlichen und wirtschaftlichen Vertrauens vererben kann.
Darum lässt er sich davon zwei exakte Kopien erstellen, die er auf
dem Sterbebett den drei Söhnen auf den Finger steckt. Keiner
der drei weiss, welcher der echte Ring sei. Der Kommentar des

Vaters lautet, der Echte werde sich dadurch erweisen, dass er
durch wahre «Sittlichkeit» der Person und des Geschäfts wirke.

Genau wie Nathan der Weise streitet sich heute Hans Küng
nicht über die Wahrheit von Dogmen und Lehraussagen. Schon



26 Religiöse Landschaft Appenzell

innerchristlich könnte der Streit noch weitere Jahrtausende dauern,

ohne an ein Ende zu gelangen. Küng weitet die Aussage Les-

sings jedoch auf sämtliche Religionen der Welt aus. Entscheidend

in jeder Religion sei nicht die Lehre, sondern das darin
enthaltene Ethos. Was sich christlich in der Bergpredigt finde,
finde sich in anderer Form auch in allen anderen Religionen. Es

gilt, Wesentliches von weniger Wesentlichem zu unterscheiden.
Auf dieser Spur verfasste er drei wie immer gewaltig dicke Bücher
über Christentum, Judentum und den Islam mit dem Nachweis,
dass Humanität, Friede und Freiheit das tiefste Anliegen aller sei.

Im Einzelnen kann und muss mit Küng debattiert werden. Im
angelaufenen Lernprozess aber ist dies ohne Zweifel eine
gewichtige Stimme, auch wenn darin in moderner Form nur eine
alte Einsicht der Aufklärung wieder neu zu Gehör kommt, kürzlich

mit der Vorstellung seines Programms «Weltethos» gar vor
der UNO-Vollversammlung. Diese Feststellung ist keine Kritik,
bestenfalls ein Hinweis, dass die Gedanken der Aufklärung
sowohl im Christentum wie im Islam nochmals als gemeinsame
Wurzel zu würdigen sind.

These 9

Auf diesem Hintergrund bleibt jedoch ebenso häufig die historische Tatsache vergessen,
dass sowohl der Islam als auch das Christentum Phasen der Aufklärung erlebten. Das

Abendland verdankte im Hochmittelalter den Zugang zur Bildung - zur griechischen Antike

- der Vermittlung durch die islamische Aufklärung, die von Bagdad bis Toledo innerislamisch

starke Wirkung zeigte, auf diesem Weg jedoch auch die Bildung der christlichen
Kirche und Kultur nachhaltig und bis heute prägte. Innerislamisch ist diese Phase längst in

Vergessenheit geraten, obwohl gerade sie den Zugang zur Welt der westlichen Aufklärung mit
allen ihren Folgen in Religion, Kultur, Wissenschaft, Wirtschaft und Politik erleichtern sollte.
Auch diese zweite historische Gemeinsamkeit kann den interreligiösen Dialog erleichtern.
Für beide Seiten gilt die Lehre: Adfontes - «Rückbesinnung auf die eigenen Wurzeln».

Ich komme nochmals auf das anatolische Ghetto in Duisburg
zurück und frage mich, was zum Beispiel eine muslimische
Frau - eventuell durch Zwangsheirat - von einem Tag auf den
andern mit dem Wechsel vom hinterletzten Dorf in der Türkei in
eine moderne Grossstadt erlebt. Wir nennen diese Erfahrung
Kulturschock, doch was dies für sie alles bedeutet, könnte nur
sie selber sagen, sofern sie denn mehr als die kurdische Sprache
kennt. In dieser Hinsicht wird der Prozess in Hamburg gegen
zehn somalische Piraten, die ein deutsches Schiff kaperten und
ihrerseits geentert wurden, sehr aufschlussreich werden. Sie

verstehen in der Verhandlung kein deutsches Wort und können
weder lesen noch schreiben. Sie sehen im Vorsitzenden Richter
ihren Henker und haben das Wort «Recht» und gar «Rechts-



Religiöse Landschaft Appenzell 27

Staat» noch nie gehört. Der betreuende Arzt will ihnen bei der

Untersuchung gewiss die Hand abschlagen. Dass es für sie

Verteidiger gibt, ist unvorstellbar. Die ganze neue Welt ist in jeder
Hinsicht unverständlich, nicht zugänglich und in jeder Hinsicht
fremd. Die europäische Aufklärung mit ihren Menschenrechten,
ihrer Forderung nach Selbstbestimmung, Vernunft und Freiheit
des Einzelnen ist in Somalia noch längst nicht angekommen,
sofern sie denn je ankommt. Die derzeitigen innerislamischen
Aufstände orientieren sich gewiss nicht an einem westlich
aufgeklärten Verständnis von Demokratie. Der laute Vorwurf der

Korruption gegen die Regierungen bedeutet sicher nicht - mit
Friedrich dem Grossen im 18. Jahrhundert - eine aufklärerische
Kritik von Korruption an sich, sondern die stärkere Teilhabe des

Volkes am selbstverständlichen Bakschisch in allen Lebensbereichen.

Westliche Medien tun sich zur Zeit mit sprachlichen
Übersetzungen schwer. Die genannte anatolische Frau wird sich
in diesem modernen Gefängnis umso mehr an das Bekannte
halten, und dazu gehört zentral der islamische Glaube mit all
seinen Riten und Sitten.

Im Zeichen eines euphorischen Multikulti-Ideals erwarteten
ausgewiesene Integrationsexpertinnen und -experten noch in
den 1980er und 90er Jahren, dass sich dies über drei Generationen

von selber gebe. Die erste Generation, vor allem die Frauen
in ihren geschlossenen Familien, verharrt noch voll in der
Tradition. Deren Töchter seien durch Schulung und Bildung schon
bei einer Doppelidentität angelangt. Spätestens die dritte Generation

aber sei völlig integriert.
Derzeitige Erfahrungen zeigen, dass im Gegenteil schon die

dritte und spätestens die vierte Generation zu den Wurzeln
zurückstrebt, um in der Undurchdringlichkeit einer modernen
Westwelt wieder festen Halt zu finden. Der Lernprozess ist keine
Einbahnstrasse, sondern lebt über lange Zeit von unzähligen
Rückschlägen und neuen Anfängen. Dasselbe gilt von der
westlichen Seite. Jeder Schritt in Richtung Integration ist fragil. Es

wird noch sehr lange dauern, bis die Aufklärung im anatoli-
schen Dorf in Duisburg und anderswo ankommen wird. Aus

eigenem Erleben weiss ich, dass man auch in Urnäsch noch
heute, mehr als zweihundert Jahre nach Lessing, einerseits
moderne Autos und Waschmaschinen bedienen, anderseits an
Hexen und ihren bösen Blick glauben kann. Voraufklärerische Magie

und Moderne können problemlos über lange Zeit koexistieren.

In dieser Hinsicht ist das Faktum ohne Zweifel zur Erinnerung

wichtig, dass sich die europäische Aufklärung vorerst
einem unsäglich langen - wie erwähnt dreissigjährigen - und
blutigen Krieg verdankte. Es dauerte einige Generationen, bis
sich die Gedanken der Gebildeten des 18. Jahrhunderts über
Schulung und Bildung flächendeckend verbreiteten.



28 Religiöse Landschaft Appenzell

Für Christen ist ohne Zweifel das andere Faktum noch wichtiger,
dass sich die europäische Aufklärung historisch in gerader Linie
der islamischen Aufklärung des 8.-12. Jahrhunderts verdankte.
Der grosse christliche Theologe Thomas von Aquin (ca. 1225-
1274) lernte im 13. Jahrhundert seinen griechischen Aristoteles

nur aus Übersetzungen aus dem Arabischen in Latein. Er
erkannte diesen Mangel schnell und sorgte in einer vom Papst
einberufenen Kommission als Türöffner für eine angemessene
Übersetzung aus dem griechischen Original. Der erste Rückgriff
auf die hoch entwickelte Kunst, Kultur, Bildung und Philosophie
der alten Griechen erfolgte am finsteren Ende der Antike in
dazumal islamisch besetzten Gebieten. Auch der Islam lernte
damit erst den Gedanken einer erdumspannenden - griechisch
wörtlich «ökumenischen» - Humanität kennen. Mögen die
Christen weiter ihre Bibel, die Muslime ihren Koran, die Juden
ihre Thora lesen. Hilfreich für alle Seiten aber könnte es sein,

wenn wir gemeinsam nochmals Sokrates, Platon, Aristoteles
und viele Denker des antiken Griechenlands lesen würden.
Ebenso lohnend wäre ein gemeinsamer Besuch Südspaniens im
Früh- und Hochmittelalter mit seiner aufgeklärten Blüte der
Wissenschaften - Theologie, Philosophie, Medizin, Mathematik,
Recht, Astronomie etc. - und der Künste. Die Entdeckung dieser

längst gegebenen wissenschaftlichen Welt - vermittelt durch
jüdische Übersetzer! - durch christliche Theologen führte sehr
rasch zu ersten Gründungen christlicher Universitäten in Bologna,

Paris, Köln etc., anfangs allerdings nur durch Übernahme
der Kerndisziplinen Theologie, Medizin und Jurisprudenz. Unter

islamischer Herrschaft war lange Zeit tolerante Koexistenz

von Muslimen, Christen und Juden gelebte Realität, die im
Namen Christi erst durch die spanische Reconquista, die
«Rückeroberung», für allzu lange Zeit getilgt wurde.2

Erstes Fazit: Integration kann nur über Bildung erreicht werden.
Die erwähnte Geschichte des modernen Judentums könnte dafür

eine besondere Lehre sein. Nicht weniger eindrücklich sind

evangelische Christen in Frankreich, einst verfolgte Hugenotten,
mit ca. zwei Prozent Anteil an der Bevölkerung, aber um die
zehn Prozent der führenden Stellen in Staat und Gesellschaft.
Minoritäten zeichnen sich häufig durch einen besonders starken

Drang zur Karriere durch Bildung aus.

2 Vgl. dazu das instruktive Werk

von Carlos Fuentes: Der vergrabene
Spiegel. Die Geschichte der
hispanischen Welt. Dt. von Ludwig Schubert.

Hamburg 1992.

These 10

Im Namen einer Humanität aus Glaube, Liebe und Hoffnung (Arthur Rieh) führt kein Weg
an Rechtsstaatlichkeit, Toleranz und Dialog vorbei, wie immer Glaube, Liebe und Hoffnung
im Einzelnen verstanden werden. Die Alternativen dazu sind alle Formen von Barbarei, die
für keine Seite wünschenswert sind.



Religiöse Landschaft Appenzell 29

Der evangelische Schweizer Theologe Arthur Rieh (1910-1992)
hielt Glaube, Liebe und Hoffnung, die drei christlichen
Kardinaltugenden, für allgemein menschliche Erfahrungen, die sich

je verschieden ausprägen können. Sofern diese Einsicht an
Boden gewinnt, führt dies als zweites Fazit zu Konsequenzen:
Kirchen, Moscheen und Synagogen können zu einem wichtigen
Ort des interreligiösen Dialogs, der Begegnung und gegenseitigen

Erfahrung werden. Dialoge können immer auch misslingen,
alltäglich erfahrbar über die Medien in der parlamentarischen
Politik. Dialoge aber können auch gelingen. Als Beispiel nenne
ich entgegen der veröffentlichten Meinung den Dialog von
Papst Benedikt XVI. mit den Piusbrüdern, ein historischer
Vorgang, der noch kaum verstanden wurde. Die katholische Hierarchie

denkt in Jahrhunderten, und darin ist es seit der Antike
ein dauerndes Trauma, dass nach jedem Kirchenkonzil ein
Schisma - eine rechtliche Trennung von Rom - folgte und folgt.
Nach dem 2. Vaticanum sagten sich mit Erzbischof Lefebvre

prompt die Piusbrüder von der päpstlichen Jurisdiktion los, um
die Messe weiter in alter Form zu feiern. Die Gespräche und
Verhandlungen haben vier Jahrzehnte gedauert, bis das Resultat
einer neuen Einheit, wenn auch mit erheblichen Zugeständnissen

von römischer Seite, erreicht war. In den Medien wurde
Bischof Williamson als waschechter Antisemit entlarvt und damit
das Ergebnis skandalisiert. Römische Routine geht mit solchen
Personen seit alters mit Abschiebung um, in hundert Jahren
kennt dessen Namen niemand mehr. Entscheidend aber ist die

Verhinderung des Schismas. Der Dialog ist gelungen.
Im Bereich der Kultur werden Sprache und Bildung zum

Schlüssel der Integration werden müssen, und zwar mit
Generationen übergreifender Nachhaltigkeit. Es ist nicht meine
Sache, dies weiter auszuführen.

Dasselbe gilt für den Bereich der Politik, die in dieser Hinsicht
im Sinn der Rechtsstaatlichkeit steuernd zu wirken hat. Ich bin
mit dem Oberhaupt der anglikanischen Kirche nicht einverstanden,

das kürzlich ernsthaft vorschlug, für die Familienpolitik an
britischen Gerichten auch die islamische Tradition der
Rechtssprechung, die Scharia, gelten zu lassen. Die Grenzziehung ist

an solchen Stellen immer heiss und schwierig. Es ist hier nicht
der Ort, dies zu vertiefen.

Ich komme zum Schluss. Meine Botschaft lautet kurz und knapp:
Es gibt keine Alternative zu Dialog, Toleranz und Rechtsstaatlichkeit,

es sei denn der Weg in neue Formen der Barbarei. Dafür
erwarte ich kein spontanes Einverständnis, zumindest jedoch
Verständnis dafür, dass wir in alltäglich lokalen wie in globalen
Dingen jetzt und künftig in neuer Form immer wieder vor dieser

Wegscheide stehen.


	Kampf der Religionen : Dialog der Religionen

