Zeitschrift: Appenzellische Jahrblucher
Herausgeber: Appenzellische Gemeinnutzige Gesellschaft

Band: 135 (2007)

Artikel: Willensfreiheit und Einheit der menschlichen Person : zur Bestimmung
der Freiheit im Anschluss an Aristoteles

Autor: Wald, Berthold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-283408

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-283408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Seelische Not in unserer Gesellschaft ‘

Willensfreiheit und Einheit der menschlichen Person.

Zur Bestimmung der Freiheit im Anschluss an Aristoteles

BERTHOLD WALD

Einleitung

Die Frage nach der Einheit des Menschen ist in der gegenwir-
tigen Diskussion zwischen Philosophie und Neurowissen-
schaften von hoher Aktualitét. Viele Hirnforscher sind iiber-
zeugte Monisten, fiir sie gilt das Prinzip der Einheit von Natur
und Geist, andere Auffassungen von der Einheit des Menschen,
vor allem aber den Leib-Seele-Dualismus, halten sie fiir wissen-
schaftlich widerlegt. Der anthropologische Dualismus habe
darum ausgespielt, weil es menschliche Willensfreiheit nicht
gibt. Dafiir wird hédufig auf ein Experiment von Benjamin Libet
aus den 1970er-Jahren verwiesen.! Es zeigt, dass sich das Bereit-
schaftspotential des Gehirns fiir eine Handlungsoption bereits
aufgebaut hat, bevor der Handelnde sich bewusst entscheidet.
Wenn unsere Entscheidungen jedoch bereits durch Hirnzu-
stinde determiniert sind, ist Freiheit bloss subjektiver Schein.
Dann ist der materialistische Monismus die Grundlage aller
Wissenschaften vom Menschen. Fiir diesen Monismus sind Sein
und Handeln des Menschen durchgehend nach physikalischen
Gesetzen bestimmit, trotz der im subjektiven Erleben erschlos-
senen Differenz zwischen korperlichen und geistigen Zustédn-
den der Person.?

Was mir an dieser Diskussion bemerkenswert erscheint, ist
die Verkiirzung der Fragestellung auf die Alternative zwischen
(cartesianischem?®) Dualismus und (physikalischem) Monis-
mus. Dabei bietet das aristotelische Verstandnis der mensch-
lichen Leib-Seele-Einheit (der sogenannte Hylemorphismus)
eine auch empirisch iliberzeugendere Analyse des Problems.
Dies lasst sich auf dem Weg iiber die Bedingungen des Handelns
an der Freiheitsproblematik erweisen. Die entscheidende Wei-
chenstellung fiir die Abkehr vom Freiheitsbegriff des Aristoteles
(384-322v. Chr.) liegt nicht in der modernen Wissenschaft, son-
dern in der Begriffsbildung als Erbe der mittelalterlichen Theo-
logie. Die Debatte wird heute noch durch eine semantische
Festlegung erschwert, die von dem mittelalterlichen Franziska-
nertheologen Johannes Duns Scotus (ca. 1266-1308) eingefiihrt
wurde durch seine These, dass Freiheit und (Fremd-)Bestim-
mung (Determination) sich wechselseitig ausschliessen.* «Frei-
heit des Willens» bedeutet «Freiheit von aller Determination».
Was naturhaft geschieht, ist determiniert, was dagegen selbstbe-
stimmt geschieht, ist frei. Die scotistische Metaphysik der Frei-

86

1 Benjamin Libet: Haben wir einen
freien Willen? In: Christian Geyer
(Hrsg.): Hirnforschung und Wil-
lensfreiheit. Zur Deutung der neu-
esten Experimente. Frankfurt/M
2004, S. 268-289.

2 Wolf Singer: Verschaltungen le-
gen uns fest: Wir sollten aufhoéren,
von Freiheit zu reden. In: Geyer,
Hirnforschung (wie Anm. 1),

S. 30-65.

3 Der Begriff ist abgeleitet vom
Namen des Philosophen René Des-
cartes (1596-1650) und bezeichnet
die Anschauung, die von der Selbst-
gewissheit des Bewusstseins aus-
geht und durch die Vorstellung
eines Leib-Seele-Dualismus sowie
durch mathematischen Rationalis-
mus gekennzeichnet ist. Die Wen-
dung cogito ergo sum geht auf Des-
cartes zurtiick.

4 Vg. Axel Schmidt: Zwischen Na-
turalismus und Voluntarismus. Was
uns die Philosophie und Theologie
des Johannes Duns Scotus zu den-
ken gibt. In: Wissenschaft und
Weisheit 70 (2007), S. 62-80.



5 Vgl. dazu Thomas Buchheim: Li-
bertarischer Kompatibilismus. Drei
alternative Thesen auf dem Weg zu
einem qualitativen Verstandnis der
menschlichen Freiheit. In: Fried-
rich Hermanni und Peter Koslosw-
ski (Hrsg.): Der freie und der un-

freie Wille. Philosophische und the-

ologische Perspektiven. Miinchen
2004, S. 33-78.

6 ENIII, 1; 1110a 36ff.

Seelische Not in unserer Gesellschaft

heit wird so, durch die Entgegensetzung von Natur und Freiheit,
zur Wurzel des neuzeitlichen anthropologischen Dualismus.
Die Freiheitskritik der Hirnforscher verbleibt, ohne dies zu
sehen, demselben Paradigma verhaftet, weil auch von ihnen un-
terstellt wird, dass es diese Art von Freiheit geben miisste, um
die Behauptung von Freiheit zu rechtfertigen. Nun gibt es in der
Tat diese Art von Freiheit nicht, darin haben die Hirnforscher
durchaus Recht. Solange jedoch die Unvereinbarkeitsthese von
Freiheit und Determination ausser Diskussion steht, wird es kei-
nen Fortschritt in der Debatte zwischen Dualismus und Monis-
mus geben kénnen.®

Um zu sehen, ob eine Befreiung von der falsch gestellten Al-
ternative, entweder Freiheit oder Determination, moglich ist,
sollte erneut der Blick auf Aristoteles gerichtet werden. Der grie-
chische Philosoph hat ein Verstiandnis menschlicher Freiheit
entwickelt, das mit bestimmten Arten von Determination nicht
bloss vereinbar ist, sondern diese gerade als Voraussetzung
menschlicher Freiheit betrachtet. Das Subjekt der Freiheit ist
nicht der freie Wille jenseits aller (naturhaften und erworbenen)
Festlegungen, sondern das Subjekt der Freiheit ist die mensch-
liche Person in ihrem Sein und Gewordensein. Freiheit ist eine
Qualitat menschlicher Individuen aufgrund des Leib-Seele-
Kontinuums und ihrer jeweils individuellen Biographie. Das
aristotelische Verstdandnis von Leib und Seele und die These von
der Unvereinbarkeit von Freiheit und Determination sind nur
zwei Seiten derselben Sache. Der Vertreter dieser aristotelischen
Ansicht im scholastischen Mittelalter war Thomas von Aquin
(um 1225-1274), der sich damit von dem um zwei Generationen
jiingeren Johannes Duns Scotus in dieser Frage im Kern unter-
schied.

Handlungsfreiheit und qualitativer Freiheitsbegriff
bei Aristoteles

Im dritten Buch der Nikomachischen Ethik (EN) finden wir eine
Reihe von Unterscheidungen, die fiir das Verstdndnis mensch-
licher Freiheit von Bedeutung sind. Dabei geht es Aristoteles
nicht um eine abstrakt-metaphysische Erorterung des Freiheits-
begriffs. Ausgangspunkt ist auch nicht ein vorgefasstes begriff-
liches Verstiandnis von Freiheit. Ausgangspunkt sind Erfah-
rungen von Freiheit und vor allem von Unfreiheit, die jeder-
mann vertraut sind. «Unfreiwillig scheint zu sein, was aus Zwang
oder Unwissenheit geschieht. Erzwungen oder gewaltsam ist das-
Jenige, dessen Prinzip aussen liegt, und wo der Handelnde oder
der Gewalt Leidende nichts dazutut.»® Diese in der Selbsterfah-
rung gegebenen Erfahrungen von Unfreiheit bilden den Bezugs-
punkt fiir eine moglichst vollstandige Beschreibung der inneren

87



Seelische Not in unserer Gesellschaft

und &dusseren Bedingungen, unter denen menschliche Hand-
lungen frei bzw. unfrei sind. Es geht Aristoteles um Handlungs-
freiheit und nicht um Willensfreiheit.”

Zunéchst und grundlegend: Handlungen sind ein Spezialfall
von Intentionalitét, die allem Lebendigen eignet. Alles Leben-
dige ist durch innere Antriebe bestimmt und naturhaft auf etwas
aus, das ihm angemessen ist oder als angemessen erscheint. Die
auf ein Ziel hin ausgerichtete Verfasstheit des Lebendigen
kommt in besonderer Weise im handelnden Subjekt zum Vor-
schein. Handeln setzt Ziele voraus, um derentwillen gehandelt
wird. Ob etwas als Ziel angestrebt werden kann, héngt davon ab,
ob es als angemessenes Gut erfasst ist. Und wer imstande ist, et-
was als sein angemessenes Ziel zu erfassen, wird zu iiberlegen
haben, auf welche Weise es verwirklicht werden kann.

Handlungsfreiheit schliesst daher mehrere Bedingungen ein:
erstens, ein inneres Prinzip der Spontaneitét (hekousion), zwei-

88

Portréit von Aristoteles in Marmor.
Kopie einer verloren gegangenen
Bronzeskulptur des griechischen
Bildhauers Lysipp, 1./2. Jh. n. Chr.,
heute im Louvre, Paris.

7 Das zeigt sich schon daran, dass
fiir Aristoteles das naturhafte Be-
gehren und die Leidenschaften die
Freiheit zu handeln nicht aufheben,
wihrend der spitere Begriff der
Willensfreiheit alle Bedingtheit des
Wollens ausschliesst. «Denn das ist
wohl verkehrt, wenn man als un-
freiwillig bezeichnet, was aus Zorn
oder Begierde geschieht.» (EN 111, 3;
1111a 24ff.).



8 Fiir den Zusammenhang dieser
im Begriff der Handlungsfreiheit
verbundenen Aspekte vgl. Anthony
Kenny: Aristotle’s Theory of the
Will. New Haven 1979, S. viii: «A sa-
tisfactory philosophical account of
the will must relate human action
to ability, desire and belief.»

I Seelische Not in unserer Gesellschaft

tens, das naturhafte Begehren nach dem Angemessenen (ore-
xis), drittens, bestimmte Uberzeugungen davon, was als Ziel des
Handelns angemessen ist (doxa), viertens, Erwdgungen darii-
ber, welche Mittel geeignet sind, ein solches Ziel zu realisieren
(prohairesis), und schliesslich, fiinftens, als dussere Bedingung
die physische Moglichkeit, eine Handlung auszufiihren.? Zum
Handlungswillen gehért darum das Ganze der inneren und dus-
seren Bedingungen; dieser steht nicht ausserhalb aller Bedin-
gungen, sondern ist darin realisiert.

Handlungsfreiheit (innere Bedingungen des Handlungswillens)®

Lebewesen kognitive Seite appetitive Seite Determination Freiheit

alle (1) Spontanunterschei- (2) Begehren naturhaft vorsittlich
dung (Zutraglichkeit) (Angemessenes)

komplexere (4) Uberlegung (NUtzliches/ erworben (Pragung/  vorsittlich/
(Mittelwanhl) gut far ...) Tugenden) sittlich

allein der (3) Zielbeurteilung (gut schlechthin) erworben sittlich

Mensch (Selbstreflexion) (Tugenden)

9 Die aussere Bedingung der
Handlungsfreiheit, das physische
Konnen, kann der handelnden Per-
son durch aussere Gewalt (Zwang),
aber auch durch Krankheit, partiell
oder ganz genommen werden. Sie
gehort daher zum Handlungskon-
text und nicht zum willentlichen
Konnen. Die drei Ebenen des Sche-
mas sind nicht als Schichten zu in-
terpretieren, die einander ausser-
lich bleiben. Die nachsthohere
Ebene enthalt und modifiziert die
jeweils voraufliegende. So gehoren
zum ungehinderten Handeln-Kon-
nen aus sittlicher Freiheit (h6chste
Ebene) spezifische Determinati-
onen (Tugend der Gerechtigkeit
und der Weisheit). Die Begriffe der
mittleren Ebene sind kontextge-
bunden verschieden zu lesen. Erst
im Kontext der entfalteten mensch-
lichen Moglichkeiten gehort die
Wahl der Mittel zum Bereich der
sittlichen Freiheit mit wiederum
unterstiitzenden Determinationen
(Tugenden der Leidenschaften und
der sittlichen Vernunft).

Das Vorliegen der ersten und zweiten Bedingung (naturhaftes
Begehren und spontanes Unterscheiden) trennt das Lebendige
vom Nichtlebendigen. Die Spontaneitidt des Unterscheidens
von Zutridglichem bzw. Unzutréglichem setzt Wahrnehmungs-
fahigkeit voraus; sie wird in Gang gesetzt und gehalten durch
das Begehren nach einem angemessenen Gut. Spontaneitit
kommt daher allen Lebewesen zu als notwendige, aber nicht
hinreichende Bedingung der Handlungsfreiheit. Manche Tier-
arten konnen zwar durchaus zwischen geeigneten und ungeeig-
neten Mitteln fiir die Erreichung eines Ziels unterscheiden.
Auch erwerben sie feste Verhaltensdispositionen durch die wie-
derholte Einlibung eines bestimmten Tuns. Es fehlt ihnen je-
doch die Méglichkeit urteilender Distanz zu den Zielen, welche
die Wahl geeigneter Mittel leiten. Sie unterscheiden wohl, was
ihnen niitzt oder schadet, aber sie wissen nicht, was schlecht-
hin, d.h. was abgesehen vom Bediirfnisbezug ihres Verhaltens,
objektiv gut oder bose ist.

Der Umfang des spontan Gewollten ist daher auf jeden Fall
weiter als der Umfang des iiberlegt Gewéhlten. Tiere und Klein-
kinder wihlen nicht im eigentlichen Sinn. Gleichwohl verfiigen
auch sie iiber einen Grad von Freiheit, sofern sie sich spontan
dem zuwenden konnen, was gefillt bzw. aus eigenem Antrieb
das meiden kénnen, was ihnen widerstrebt. Basis solchen Vor-

89



Seelische Not in unserer Gesellschaft

ziehens und Meidens ist das naturhafte Begehren nach dem je-
weils Angemessenen. Es findet sich in aller Selbstbewegung auf
ein Ziel. Auch im iiberlegten Wihlen ist das naturhafte Verlan-
gen nach Erfiillung der wirksame Beginn des Handelns.

Was nun die Ausfiihrung einer Handlung anbelangt, sind die
Bedingungen der Handlungsfreiheit einerseits leicht zu bestim-
men. Eine Handlung kann durch physischen Zwang verhindert
werden. Anderseits ist es oft schwierig zu entscheiden, in wel-
chem Masse emotionale Faktoren und psychischer Druck die
Ausfiihrung einer Handlung beeinflussen und die Handlungs-
freiheit einschranken konnen. Hier sind Abstufungen von Frei-
heit, also unterschiedliche Freiheitsgrade, moglich. So spricht
Aristoteles in solchen Fillen von «gemischten Handlungen», die
je nach Hinsicht sowohl frei wie unfrei sind, wenn ein Konflikt
zwischen gegensdtzlichen Zielen und Antrieben des Handeln-
den besteht.!” Handlungen allein unter dem Antrieb des Begeh-
rens sind dagegen immer freiwillig, weil hier ein solcher Ziel-
konflikt nicht besteht.

Das eigentliche Problem, das Aristoteles veranlasst, die
Handlungsfreiheit im Kontext der Ethik als der Lehre vom sitt-
lichen Wollen und Handeln des Menschen zu erortern, stellt
sich erst mit der Frage, ob und in welchem Masse die dritte und
vierte Bedingung, also Uberzeugungen hinsichtlich der Hand-
lungsziele und Erwdgungen hinsichtlich der geeigneten Mittel,
erfiillt sein miissen. Uberzeugungen sind nicht unabhingig von
Einstellungen und Charakter der handelnden Person. Sittliche
Schlechtigkeit kann eine fundamentale Unwissenheit iiber die
angemessenen Ziele menschlicher Handlungen bewirken.!!
«Denn die Akte, die man in einer bestimmten Richtung austibt,
machen einem zu einem solchen, wie man ist.»'*> Falsche Uber-
zeugungen und mangelnde Erkenntnis angemessener Ziele las-
sen die einzelne Handlung nicht unfreiwillig sein, sowenig die
Wahl ungeeigneter Mittel fiir ein angemessenes Ziel die Hand-
lungsfreiheit aufhebt. Die Wurzel von Freiheit wie Unfreiheit
liegt tiefer: sie liegt in der Seinsverfassung der handelnden Per-
son. Je nachdem, wie einer durch eigenes Handeln und fremde
Einfliisse geworden ist, bleibt das ihm an sich mégliche Ziel,
sein wahres Gliick, unrealisiert. Er selbst braucht nichts davon
zu bemerken, sofern er die eigenen unverwirklichten Seinsmog-
lichkeiten als Mensch nicht hinreichend kennt. Andere hinge-
gen werden ihn bedauern, oder je nach Art seiner Handlungen
entweder einsperren oder zu therapieren suchen.

Hier zeigt sich bereits, dass die von Kritikern wie Verteidigern
der Freiheit fiir klar und ersichtlich gehaltene Alternative, eine
Handlung ist entweder frei oder sie ist unfrei, so nicht besteht.
Es ist immer einiges vorgegeben, und zwar in beiderlei Rich-

90

10 Ein Beispiel dafiir ist der Kauf-
mann, der mit seinem Boot in See-
not gerat. Er wird freiwillig - unfrei-
willig seine Handelsware {iber Bord
werfen, wenn anders er sein Leben
nicht retten kann. (Vgl. EN 111, 1;
1110a 8ff.).

11 Daher unterscheidet Aristoteles
an spaterer Stelle (EN VII, Kap.
8-11) zwischen Unenthaltsamkeit
oder Willensschwiche (akrasia)
und Schlechtigkeit (kakia). Der aus
Schwiéche Unenthaltsame weiss
noch darum, dass er falsch handelt,
wiahrend dem sittlich Schlechten
das Wissen um die Verkehrtheit
seines Handelns fehlt.

12 ENIII, 7; 1114a 7ff.



13 Im vorangehenden Buch II der
EN fiihrt Aristoteles den Tugendbe-
griff ein und geht dann unmittelbar
nach der Erorterung der Hand-
lungsfreiheit in EN II1, 1-8 tiber zu
einer Untersuchung der Einzeltu-
genden (ENIII, 9 - IV, 11: Tapferkeit
und Mass; EN V: Gerechtigkeit; EN
VI: Klugheit). Thomas von Aquin
hat die Moraltheologie im Teil II
seiner Summa theologica durchge-
hend als Tugendlehre entwickelt.

Seelische Not in unserer Gesellschaft

tung: als Ermoglichung wie als Einschrankung von Handlungs-
freiheit. Entscheidend ist die Art der Determination, also der
(Fremd-)Bestimmung. In einer empirisch-psychologischen
Analyse der menschlichen Freiheit finden wir kein «Alles oder
Nichts». Wir konnen weder aktuell stets alles wiahlen, noch he-
ben die Beschriankungen der Wahlmdoglichkeiten die Hand-
lungsfreiheit auf. Was sich zeigt, sind unterschiedliche Grade
von Freiheit und Unfreiheit, denen wiederum ein grésserer oder
geringer Grad personaler Einheit korrespondiert. Im weiteren
Gang der Nikomachischen Ethik geht es daher um die Frage,
welche Art von Determination der Freiheit férderlich ist, und
welche nicht. Die Frage ist, wie Freiheitsdefizite behoben und
wirkliche Freiheit - man kann ebenso gut sagen, wie die sittliche
Einheit der Person - erreicht und bewahrt werden kann.

Die Antwort darauf gibt Aristoteles in einer Erorterung der
Tugenden Tapferkeit, Mass, Gerechtigkeit und Klugheit, wie sie
in vergleichbarer Grundsatzlichkeit spater nur bei Thomas von
Aquin zu finden ist.!® Tapferkeit und Missigung ermoglichen
und sichern die menschliche Freiheit, vernunftgemass zu han-
deln, durch eine dispositionelle Kontrolle von Furcht und Be-
gehren. Die Tugend der Klugheit wiederum befahigt zu sitt-
lichem Handeln durch die dispositionelle Stabilisierung des
praktischen Urteilsvermdégens. Der handlungstheoretische Sinn
der Tugenden besteht also darin, das Spektrum méoglicher
Handlungsweisen einzuschrinken, um so die individuelle
Handlungsfreiheit zu erhohen. Scheinbar paradox formuliert:
Freiheit bedarf einer speziellen Form von Determination, damit
das handelnde Subjekt iiberhaupt in den Stand versetzt wird,
ungehindert zu tun, worum es ihm eigentlich geht. Freiheit ist
eine Qualitdt der handelnden Person; sie besteht in dem Masse,
wie die Integration der menschlichen Antriebskrifte und ihre
Ausrichtung auf ein ihr Leben als ganzes umfassendes Gut ge-
lingt. Die sittliche Einheit der menschlichen Person verwirklicht
sich daher nur im Zusammenspiel von Freiheit und Determina-
tion.

Menschliches Gliick: naturhaft und selbstbestimmt

Dass Determination die menschliche Handlungsfreiheit nicht
aufheben muss, zeigt sich nirgendwo klarer als in Bezug auf die
Bedingungen menschlichen Gliicklichseins. Gliicklichsein zu
wollen liegt ausserhalb der Reichweite menschlicher Selbstbe-
stimmung. Wir wollen «von Natur» gliicklich sein, und dieser
naturhafte Wille zum Gliick ist keine Einschrankung mensch-
licher Handlungsfreiheit, sondern deren Voraussetzung. Dieser
fiir Aristoteles und Thomas von Aquin offenkundige Zusam-
menhang ist von Jean-Jacques Rousseau gegen eine irreale Idee

91



Seelische Not in unserer Gesellschaft

von Willensfreiheit sehr iberzeugend dargelegt worden: «Ohne
Zweifel liegt es nicht in meiner Hand, mein eigenes Wohl nicht zu
wollen; es liegt nicht in meiner Hand, mein eigenes Ubel zu wol-
len; aber meine Freiheit besteht darin, dass ich nur wollen kann,
was mir angemessen ist oder was ich fiir mir angemessen halle,
ohne dass etwas von aufsen Kommendes mich dazu bestimmt.
Folgt daraus, dass ich nicht Herr meiner selbst bin, weil ich nicht
Herr dariiber bin, ein anderer als ich selbst zu sein?»'*

Naturhaft wirksame Neigungen haben allesamt den Charak-
ter von Notwendigkeit, allen voran das Gliicksverlangen nach
hochstmoglicher Erfiillung. Obwohl es nicht frei gewdhlte Nei-
gungen sind, sind es doch immer meine Neigungen, die einen
Uberlegungsspielraum erdffnen im Hinblick darauf, was mir an-
gemessen ist oder als angemessen erscheint.!> Menschliche
Freiheit muss sogar in letzter Hinsicht auf einem naturhaft de-
terminierten Verlangen beruhen, weil andernfalls die freie
Selbstbestimmung zum Handeln nicht in Gang kommen wiirde.
Wihlen setzt das Haben von Zielen voraus. Wahlen heisst, sich
entschliessen, etwas Bestimmtes (Mittel) zu wollen, sofern be-
reits Anderes (Ziel) aktuell gewollt ist. Hier sind sehr komplexe
Bedingungsverhiltnisse vorstellbar, in denen das jeweils Ge-
wollte immer wieder bedingt sein kann durch zuvor bereits Ge-
wolltes, um dessentwillen wiederum Anderes gewollt wird. Sol-
che Bedingungsrelationen im Wollen, worin konkrete Ziele wie-
derum zu Mitteln fiir umfassendere Ziele werden konnen, sind
nicht unbegrenzt auszudehnen. Ohne einen Ausgangspunkt in
einer naturhaften wirksamen Determination des Willens (das
Verlangen nach hochstmoglicher Erfiillung), hitten wir gar
keine Ziele, um derentwillen wir iiberlegen und handeln. Es
ginge uns gewissermassen die Welt nichts an; weder die ande-
ren noch wir uns selbst.!®

Weil das naturhaft determinierte Gliicksverlangen nach
hochstmdoglicher Erfiillung jedoch inhaltlich unbestimmt ist,
kommt es entscheidend auf die Urteilsfahigkeit an, welche
durch dispositionell, d.h. im Verlauf der eigenen Lebenspraxis
erworbenene Determinationen gestlitzt, aber auch behindert,
wird. Das, «wasich fiir angemessen halte», muss nicht schon das
sein, was «mir angemessen ist», wie auch mein Urteil dariiber
nicht unbeeinflusst sein wird von gewohnheitsméssigen Vorlie-
ben und Abneigungen. Subjektiv erfahrenes Gliick (das Gliicks-
gefiihl) hdangt zwar weder am grosseren oder geringeren Umfang
der Selbstbestimmungsmaoglichkeiten noch an deren Qualifi-
zierung als «angemessene» oder «unangemessene». Subjektiv
wie objektiv entscheidend ist zundchst nur die ungehinderte Re-
alisierung dieser Moglichkeiten; der gliickliche Tor, von dem die
Bibel erzihlt, wird sich nicht weniger gliicklich gefiihlt haben als

92

14 Jean-Jacques Rousseau: Emile
oder Uber die Erziehung. Stuttgart
1980, S. 573f.

15 Dasselbe gilt umgekehrt auch
von Abneigungen, die ebenfalls
handlungsleitend wirksam (als Ver-
meidung von Ungemessenem)
sind.

16 Aristoteles beginnt seine Ethik
mit einer Analyse solcher Bedin-
gungsverhiltnisse, die nicht ins Un-
endliche reichen kénnen, weil
sonst «das menschliche Begehren
leer und eitel», d.h. kein wirksamer
Ausgangspunkt des Handelns gege-
ben wire (EN I, 1; 1094a 21).



17 Der englische Literaturwissen-
schaftler und Philosoph C. S. Lewis
hat dafiir eine einpragsamen Ver-
gleich gefunden. Wenn Gliick «rest-
lose Erfiillung» bedeutet und Ge-
fasse empfindungsfahig waren,
dann wire ein «geftllter Wasser-
eimer» nicht gliicklicher als ein «ge-
filllter Fingerhut»; dessen Chance,
gliicklich zu sein, ware sogar gros-
ser, weil es leichter moglich ist, das
kleinere Gefass «restlos» zu fiillen,
als das grossere.

18 Vgl. Axel Schmidt: Natur und
Geheimnis. Kritik des Naturalismus
durch moderne Physik und sco-
tische Metaphysik. Freiburg/B
2003, § 6 Die unableitbare Freiheit,
S.308-357, besonders S. 319ff.

Seelische Not in unserer Gesellschaft

der Weise.'” Doch ist das Nicht-gehindert-Sein an dem, was man
will und fiir richtig hélt, nur eine notwendige, aber keine hinrei-
chende Bedingung erfiillter menschlicher Freiheit. Wir wiirden
doch einen Toren bedauern, weil ihm andere, intensivere Mog-
lichkeiten gliicklich zu sein verschlossen sind und weil die in
seinem Gliick verborgene Selbsttduschung nicht von Dauer sein
muss. Wenn also im subjektiv erfahrenen Gliickszustand eine
Differenz zum objektiv moglichen Gliick besteht, wire es im ei-
genen Interesse, die zugrunde liegenden Fixierungen zu besei-
tigen. Das aber heisst, sie durch die angemessenen Dispositi-
onen zu ersetzen, die zu einem gliickbringenden Handeln not-
wendig sind. Wo diese Differenz jedoch erheblich ist, kann und
wird Hilfe von aussen nétig sein, um die Fixierungen zu lésen,
welche die Einheitder Person in der Verwirklichung ihrer h6chs-
ten Moglichkeiten behindern.

Freiheit als menschiiche Freiheit

Bis zu Johannes Duns Scotus (um 1266-1308) galt: die dem na-
turhaften Geschehenden zukommende Notwendigkeit ist von
der Notwendigkeit des Erzwungenen zu unterscheiden; Hand-
lungen konnen frei und determiniert zugleich sein, wenn die
Determination nicht von aussen erzwungen ist, sondern dem
naturhaften inneren Antrieb der handelnden Person entspringt.
Es gibt jedoch unterschiedliche Grade der Freiheit. Der hochste
Grad der Freiheit ist dort erreicht, wo Tugenden als selbster-
zeugte (Fremd-)Bestimmungen den Handelnden dazu beféhi-
gen, frei und ungehindert zu verwirklichen, was von ihm als gut
erkannt ist. Die Einheit der Person besteht in der Einheit ihrer
Freiheit mit einer dieser Freiheit angemessenen Weise der De-
termination.

Bei Duns Scotus hingegen hidngt das Verstindnis der Freiheit
gerade am Gegensatz von Freiheit und Determination. Fiir ihn
ist die Unterscheidung verschiedener Arten der Determination
fiir das Verstdndnis von Freiheit irrelevant. Freisein bedeutet:
Freisein von jeder Art von Determination. Freiheit ist daher auch
kein qualitativer, sondern ein disjunktiver Begriff: Was von Na-
tur ist, und was aus Freiheit ist, schliessen einander aus. Eine
Handlung ist entweder naturhaft determiniert oder sie ist frei,
aber nie beides zugleich. Der Wille steht ausserhalb des Natur-
haften.'® Der Wille ist nur der Wille, sonst nichts, und dies wegen
seiner Unabhédngigkeit und Eigenstédndigkeit gegeniiber allem,
was an weiteren Kriften im Menschsein wirksam sein mag. Der
Wille ist das eigentliche Selbst des Menschen. Was er sonst noch
ist, gehort auf andere Weise zu ihm als sein Wille. Man kann Kant
vorwegnehmend sagen: Der Mensch istimmer Naturwesen und
Freiheitswesen zugleich. Doch ist er nicht als Freiheitswesen ein

93



Seelische Not in unserer Gesellschaft

Naturwesen, sowenig er als Naturwesen ein Freiheitswesen ist;
die Gegensitze von Natur und Freiheit bleiben einander dusser-
lch ™

Der Gedanke einer sich selbst iiberwindenden Indifferenz
des menschlichen Willens, die auf nichts festgelegt ist, weder
vor, wihrend, noch nach der Wahl, dieser Gedanke eines gott-
gleichen absoluten Anfangen-Konnens ist ein bis heute wirk-
sames Erbe der scotistischen Willensmetaphysik. Es hat den
begrifflichen Rahmen fiir das Verstindnis des Menschen so
nachhaltig verandert, dass wirim Denken von Duns Scotus (und
Kant) unseren eigenen (Schein-)Plausibilititen begegnen.?’
Was kaum in Frage gestellt wird, ist die begriffliche Vorausset-
zung: Entweder eine Handlung ist frei oder sie ist determiniert.
Erst wo diese selbstverstindliche, gleichwohl falsche Vorausset-
zung aufgegeben wird, ist ein sachliches Gespriach zwischen
Philosophie und Naturwissenschaften iiber die Frage nach der
Einheit des Menschen méglich. Wenn Ulrich Steinvorth dem
«naiven Freiheitsbegriff»*! der Gegenwart als Korrektiv den
scholastischen Freiheitsbegriff des Mittelalters entgegenhilt,
dann scheint er offensichtlich weder Thomas von Aquin noch
Duns Scotus zu kennen.?” Hitte er die beiden mittelalterlichen
Theologen gekannt, wire ihm aufgefallen, dass er seine histo-
rische Zuordnung korrigieren muss: Der naive Freiheitsbegriff
ist der scotistische, der bis heute (auf dem Weg iiber Kants Frei-
heitsbegriff) ein angemessenes Verstandnis von Freiheit blo-
ckiert. Worauf es ankommt, ist nicht ein Begriff von Freiheit an
sich, sondern Freiheit als menschliche Freiheit.

Ein solcher Freiheitsbegriff braucht nicht gegen alle Formen
von Determination verteidigt zu werden. Bestimmte Formen
von Determination sind notwendig, um unbehindert, gekonnt
und lustvoll tun zu kénnen, was man will. Jeder Instrumentalist
in einem Orchester, aber auch jeder Téanzer weiss das. Tanzen
kann man erst, wenn man der willentlichen Kontrolle jeder ein-
zelnen Bewegung enthoben ist. Automatisierte Bewegungen
kénnen zugleich Bedingungen hoéchster Freiheit sein und sind
damitauch Bedingungen der vollendeten Einheit mit sich selbst.
Einheit der menschlichen Person, negativ bestimmt, bedeutet
so die wirksame Ausschaltung von Beliebigkeit; blosse Willkiir-
freiheit ist der niedrigste Grad von Freiheit, weil hier die Gegen-
sétzlichkeit moglicher Ziele und Antriebe zum Entscheidungs-
spielraum gehdren soll, und damit das vollendete Handeln-
Konnen nicht etwa stirkt, sondern schwicht. Einheit der
menschlichen Person bedeutet positiv, dass Freiheit immer in-
dividuell geprdgte Freiheitist. Der liberalistische Freiheitsbegriff
hat diese Seite der menschlichen Freiheit zwar aus moralisch-
politischen Griinden vertreten. Aber wo damit die Vorstellung

94 |

19 Vgl. Berthold Wald: Die Erfin-
dung des Selbst. Johannes Duns
Scotus - René Descartes - John Lo-
cke. In: Francois-Xavier Putallaz
und Bernard Schumacher: Die Per-
son und das Menschliche, Darm-
stadt 2008.

20 Dafiir mag die Bemerkung
Friedrich Nietzsches stehen, der in
§ 21 von «Jenseits von Gut und
Bdse» schreibt: «Die causa sui ist
der beste Selbstwiderspruch, der je
ausgedacht worden ist, eine Art lo-
gischer Notzucht und Unnatur.»

21 Ulrich Steinvorth: In welchem
Sinn hat der Mensch einen freien
Willen? In: Hermanni, Der freie
und der unfreie Wille (wie Anm. 3),
S.1-17, hier S. 3.

22 Ebd., S. 5ff. (Abschnitt I1I, Histo-
rische Definitionen).



23 Max Scheler hat diese im Ge-
brauch der Freiheit entstehende
individuelle Welt als den person-
lichen ordo amoris bezeichnet, d.h.
als einen Bereich von Vorzugsre-
geln (seinen «besonderen Auswahl-
mechanismus»), «dem er [der
Mensch] nicht zu entrinnen ver-
mag, wie schnell er auch liefe»
(Max Scheler: Ordo Amoris. In: Max
Scheler, Schriften aus dem Nach-
lass, Bd. 1 = Gesammelte Werke.
Bd. 10. Bonn 2000, S. 348f.).

Seelische Not in unserer Gesellschaft

von einem Selbst verbunden ist, das prinzipiell ausserhalb der
eigenen Lebensgeschichte verbleiben kann, wird sein Begriff
von Freiheit irreal. Hinter dem Riicken der universal gedachten
Freiheit «von etwas» steht oft genug die undurchschaute Bin-
dung an etwas. Indem Freiheit sich «zu etwas» entschliesst, ent-
steht eine individuelle Welt, aus der wir nicht an jedem belie-

bigen Punkt aussteigen konnen, weil wir selber dazu geworden
sind.?®

95






	Willensfreiheit und Einheit der menschlichen Person : zur Bestimmung der Freiheit im Anschluss an Aristoteles

