
Zeitschrift: Appenzellische Jahrbücher

Herausgeber: Appenzellische Gemeinnützige Gesellschaft

Band: 135 (2007)

Artikel: Willensfreiheit und Einheit der menschlichen Person : zur Bestimmung
der Freiheit im Anschluss an Aristoteles

Autor: Wald, Berthold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-283408

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-283408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Seelische Not in unserer Gesellschaft

Willensfreiheit und Einheit der menschlichen Person.
Zur Bestimmung der Freiheit im Anschluss an Aristoteles
Berthold Wald

Einleitung

Die Frage nach der Einheit des Menschen ist in der gegenwärtigen

Diskussion zwischen Philosophie und Neurowissen-
schaften von hoher Aktualität. Viele Hirnforscher sind
überzeugte Monisten, für sie gilt das Prinzip der Einheit von Natur
und Geist, andere Auffassungen von der Einheit des Menschen,
vor allem aber den Leib-Seele-Dualismus, halten sie für
wissenschaftlich widerlegt. Der anthropologische Dualismus habe
darum ausgespielt, weil es menschliche Willensfreiheit nicht
gibt. Dafür wird häufig auf ein Experiment von Benjamin Libet
aus den 1970er-Jahren verwiesen.1 Es zeigt, dass sich das

Bereitschaftspotential des Gehirns für eine Handlungsoption bereits

aufgebaut hat, bevor der Handelnde sich bewusst entscheidet.
Wenn unsere Entscheidungen jedoch bereits durch Hirnzustände

determiniert sind, ist Freiheit bloss subjektiver Schein.

Dann ist der materialistische Monismus die Grundlage aller
Wissenschaften vom Menschen. Für diesen Monismus sind Sein

und Handeln des Menschen durchgehend nach physikalischen
Gesetzen bestimmt, trotz der im subjektiven Erleben erschlossenen

Differenz zwischen körperlichen und geistigen Zuständen

der Person.2

Was mir an dieser Diskussion bemerkenswert erscheint, ist
die Verkürzung der Fragestellung auf die Alternative zwischen
(cartesianischem3) Dualismus und (physikalischem) Monismus.

Dabei bietet das aristotelische Verständnis der menschlichen

Leib-Seele-Einheit (der sogenannte Hylemorphismus)
eine auch empirisch überzeugendere Analyse des Problems.
Dies lässt sich auf dem Weg über die Bedingungen des Handelns
an der Freiheitsproblematik erweisen. Die entscheidende
Weichenstellung für die Abkehr vom Freiheitsbegriff des Aristoteles
(384-322 v. Chr.) liegt nicht in der modernen Wissenschaft,
sondern in der Begriffsbildung als Erbe der mittelalterlichen Theologie.

Die Debatte wird heute noch durch eine semantische

Festlegung erschwert, die von dem mittelalterlichen
Franziskanertheologen Johannes Duns Scotus (ca. 1266-1308) eingeführt
wurde durch seine These, dass Freiheit und (Fremd-)Bestim-

mung (Determination) sich wechselseitig ausschliessen.4 «Freiheit

des Willens» bedeutet «Freiheit von aller Determination».
Was naturhaft geschieht, ist determiniert, was dagegen selbstbestimmt

geschieht, ist frei. Die scotistische Metaphysik der Frei-

1 Benjamin Libet: Haben wir einen
freien Willen? In: Christian Geyer
(Hrsg.): Hirnforschung und
Willensfreiheit. Zur Deutung der
neuesten Experimente. Frankfurt/M
2004, S. 268-289.

2 Wolf Singer: Verschaltungen
legen uns fest: Wir sollten aufhören,
von Freiheit zu reden. In: Geyer,

Hirnforschung (wie Anm. 1),
S. 30-65.

3 Der Begriff ist abgeleitet vom
Namen des Philosophen Rene Des-

cartes (1596-1650) und bezeichnet
die Anschauung, die von der Selbst-

gewissheit des Bewusstseins
ausgeht und durch die Vorstellung
eines Leib-Seele-Dualismus sowie
durch mathematischen Rationalismus

gekennzeichnet ist. Die Wendung

cogito ergo sum geht auf Des-

cartes zurück.

4 Vg. j\xel Schmidt: Zwischen
Naturalismus und Voluntarismus. Was

uns die Philosophie und Theologie
des lohannes Duns Scotus zu denken

gibt. In: Wissenschaft und
Weisheit 70 (2007), S. 62-80.

86



Seelische Not in unserer Gesellschaft

5 Vgl. dazu Thomas Buchheim: Li-
bertarischer Kompatibilismus. Drei
alternative Thesen auf dem Weg zu
einem qualitativen Verständnis der
menschlichen Freiheit. In: Friedrich

Hermanni und Peter Koslosw-
ski (Hrsg.): Der freie und der
unfreie Wille. Philosophische und
theologische Perspektiven. München
2004, S. 33-78.

heit wird so, durch die Entgegensetzung von Natur und Freiheit,
zur Wurzel des neuzeitlichen anthropologischen Dualismus.
Die Freiheitskritik der Hirnforscher verbleibt, ohne dies zu
sehen, demselben Paradigma verhaftet, weil auch von ihnen
unterstellt wird, dass es diese Art von Freiheit geben musste, um
die Behauptung von Freiheit zu rechtfertigen. Nun gibt es in der
Tat diese Art von Freiheit nicht, darin haben die Hirnforscher
durchaus Recht. Solange jedoch die Unvereinbarkeitsthese von
Freiheit und Determination ausser Diskussion steht, wird es

keinen Fortschritt in der Debatte zwischen Dualismus und Monismus

geben können.5
Um zu sehen, ob eine Befreiung von der falsch gestellten

Alternative, entweder Freiheit oder Determination, möglich ist,
sollte erneut der Blick aufAristoteles gerichtet werden. Der
griechische Philosoph hat ein Verständnis menschlicher Freiheit
entwickelt, das mit bestimmten Arten von Determination nicht
bloss vereinbar ist, sondern diese gerade als Voraussetzung
menschlicher Freiheit betrachtet. Das Subjekt der Freiheit ist
nicht der freie Wille jenseits aller (naturhaften und erworbenen)
Festlegungen, sondern das Subjekt der Freiheit ist die menschliche

Person in ihrem Sein und Gewordensein. Freiheit ist eine
Qualität menschlicher Individuen aufgrund des Leib-Seele-
Kontinuums und ihrer jeweils individuellen Biographie. Das

aristotelische Verständnis von Leib und Seele und die These von
der Unvereinbarkeit von Freiheit und Determination sind nur
zwei Seiten derselben Sache. Der Vertreter dieser aristotelischen
Ansicht im scholastischen Mittelalter war Thomas von Aquin
(um 1225-1274), der sich damit von dem um zwei Generationen

jüngeren Johannes Duns Scotus in dieser Frage im Kern
unterschied.

6 ENIII, l;1110a36ff.

Handlungsfreiheit und qualitativer Freiheitsbegriff
bei Aristoteles

Im dritten Buch der Nikomachischen Ethik (EN) finden wir eine
Reihe von Unterscheidungen, die für das Verständnis menschlicher

Freiheit von Bedeutung sind. Dabei geht es Aristoteles
nicht um eine abstrakt-metaphysische Erörterung des Freiheitsbegriffs.

Ausgangspunkt ist auch nicht ein vorgefasstes begriffliches

Verständnis von Freiheit. Ausgangspunkt sind
Erfahrungen von Freiheit und vor allem von Unfreiheit, die
jedermann vertraut sind.« Unfreiwillig scheint zu sein, was aus Zwang
oder Unwissenheitgeschieht. Erzwungen oder gewaltsam ist

dasjenige, dessen Prinzip aussen liegt, und wo der Handelnde oder
der Gewalt Leidende nichts dazutut.»6 Diese in der Selbsterfahrung

gegebenen Erfahrungen von Unfreiheit bilden den Bezugspunkt

für eine möglichst vollständige Beschreibung der inneren

87



Seelische Not in unserer Gesellschaft

t *s

$

Porträt von Aristoteles in Marmor.
Kopie einer verloren gegangenen
Bronzeskulptur des griechischen
Bildhauers Lysipp, 1./2. Jh. n. Chr.,
heute im Louvre, Paris.

und äusseren Bedingungen, unter denen menschliche
Handlungen frei bzw. unfrei sind. Es geht Aristoteles um Handlungsfreiheit

und nicht um Willensfreiheit.7
Zunächst und grundlegend: Handlungen sind ein Spezialfall

von Intentionalität, die allem Lebendigen eignet. Alles Lebendige

ist durch innere Antriebe bestimmt und naturhaft aufetwas

aus, das ihm angemessen ist oder als angemessen erscheint. Die
auf ein Ziel hin ausgerichtete Verfasstheit des Lebendigen
kommt in besonderer Weise im handelnden Subjekt zum
Vorschein. Handeln setzt Ziele voraus, um derentwillen gehandelt
wird. Ob etwas als Ziel angestrebt werden kann, hängt davon ab,

ob es als angemessenes Gut erfasst ist. Und wer imstande ist,
etwas als sein angemessenes Ziel zu erfassen, wird zu überlegen
haben, aufweiche Weise es verwirklicht werden kann.

Handlungsfreiheit schliesst daher mehrere Bedingungen ein:

erstens, ein inneres Prinzip der Spontaneität (hekousion), zwei-

7 Das zeigt sich schon daran, dass

für Aristoteles das naturhafte
Begehren und die Leidenschaften die
Freiheit zu handeln nicht aufheben,
während der spätere Begriff der
Willensfreiheit alle Bedingtheit des

Wollens ausschliesst. «Denn das ist
wohl verkehrt, wenn man als

unfreiwillig bezeichnet, was aus Zorn
oder Begierde geschieht.» (EN III, 3;

1111a 24ff.).

88



Seelische Not in unserer Gesellschaft

8 Für den Zusammenhang dieser
im Begriff der Handlungsfreiheit
verbundenen Aspekte vgl. Anthony
Kenny Aristotle's Theory of the
Will. New Haven 1979, S. viii: «A sa-

tisfactory philosophical account of
the will must relate human action
to ability, desire and belief.»

tens, das naturhafte Begehren nach dem Angemessenen [ore-
xis), drittens, bestimmte Überzeugungen davon, was als Ziel des

Handelns angemessen ist (doxa), viertens, Erwägungen darüber,

welche Mittel geeignet sind, ein solches Ziel zu realisieren
(prohairesis), und schliesslich, fünftens, als äussere Bedingung
die physische Möglichkeit, eine Handlung auszuführen.8 Zum
Handlungswillen gehört darum das Ganze der inneren und
äusseren Bedingungen; dieser steht nicht ausserhalb aller
Bedingungen, sondern ist darin realisiert.

Handlungsfreiheit (innere Bedingunger des Handlungswillens)9

Lebewesen kognitive Seite appetitive Seite Determination Freiheit

alle (1) Spontanunterschei¬
dung (Zutraglichkeit)

(2) Begehren
(Angemessenes)

naturhaft vorsittlich

komplexere (4) Überlegung
(Mittelwahl)

(Nützliches/
gut für...)

erworben (Prägung/
Tugenden)

vorsitthch/
sittlich

allein der
Mensch

(3) Zielbeurteilung
(Selbstreflexion)

(gut schlechthin) erworben
(Tugenden)

sittlich

9 Die äussere Bedingung der
Handlungsfreiheit, das physische
Können, kann der handelnden Person

durch äussere Gewalt (Zwang),
aber auch durch Krankheit, partiell
oder ganz genommen werden. Sie

gehört daher zum Handlungskontext

und nicht zum willentlichen
Können. Die drei Ebenen des Schemas

sind nicht als Schichten zu
interpretieren, die einander äusserlich

bleiben. Die nächsthöhere
Ebene enthält und modifiziert die
jeweils voraufliegende. So gehören
zum ungehinderten Handeln-Können

aus sittlicher Freiheit (höchste
Ebene) spezifische Determinationen

(Tugend der Gerechtigkeit
und der Weisheit) Die Begriffe der
mittleren Ebene sind kontextgebunden

verschieden zu lesen. Erst
im Kontext der entfalteten menschlichen

Möglichkeiten gehört die
Wahl der Mittel zum Bereich der
sittlichen Freiheit mit wiederum
unterstützenden Determinationen
(Tugenden der Leidenschaften und
der sittlichen Vernunft).

Das Vorliegen der ersten und zweiten Bedingung (naturhaftes
Begehren und spontanes Unterscheiden) trennt das Lebendige
vom Nichtlebendigen. Die Spontaneität des Unterscheidens

von Zuträglichem bzw. Unzuträglichem setzt Wahrnehmungsfähigkeit

voraus; sie wird in Gang gesetzt und gehalten durch
das Begehren nach einem angemessenen Gut. Spontaneität
kommt daher allen Lebewesen zu als notwendige, aber nicht
hinreichende Bedingung der Handlungsfreiheit. Manche
Tierarten können zwar durchaus zwischen geeigneten und ungeeigneten

Mitteln für die Erreichung eines Ziels unterscheiden.
Auch erwerben sie feste Verhaltensdispositionen durch die
wiederholte Einübung eines bestimmten Tuns. Es fehlt ihnen
jedoch die Möglichkeit urteilender Distanz zu den Zielen, welche
die Wahl geeigneter Mittel leiten. Sie unterscheiden wohl, was
ihnen nützt oder schadet, aber sie wissen nicht, was schlechthin,

d.h. was abgesehen vom Bedürfnisbezug ihres Verhaltens,

objektiv gut oder böse ist.

Der Umfang des spontan Gewollten ist daher auf jeden Fall

weiter als der Umfang des überlegt Gewählten. Tiere und
Kleinkinder wählen nicht im eigentlichen Sinn. Gleichwohl verfügen
auch sie über einen Grad von Freiheit, sofern sie sich spontan
dem zuwenden können, was gefällt bzw. aus eigenem Antrieb
das meiden können, was ihnen widerstrebt. Basis solchen Vor-

89



Seelische Not in unserer Gesellschaft

Ziehens und Meidens ist das naturhafte Begehren nach dem
jeweils Angemessenen. Es findet sich in aller Selbstbewegung auf
ein Ziel. Auch im überlegten Wählen ist das naturhafte Verlangen

nach Erfüllung der wirksame Beginn des Handelns.
Was nun die Ausführung einer Handlung anbelangt, sind die

Bedingungen der Handlungsfreiheit einerseits leicht zu bestimmen.

Eine Handlung kann durch physischen Zwang verhindert
werden. Anderseits ist es oft schwierig zu entscheiden, in
welchem Masse emotionale Faktoren und psychischer Druck die

Ausführung einer Handlung beeinflussen und die Handlungsfreiheit

einschränken können. Hier sind Abstufungen von Freiheit,

also unterschiedliche Freiheitsgrade, möglich. So spricht
Aristoteles in solchen Fällen von «gemischten Handlungen», die

je nach Hinsicht sowohl frei wie unfrei sind, wenn ein Konflikt
zwischen gegensätzlichen Zielen und Antrieben des Handelnden

besteht.10 Handlungen allein unter dem Antrieb des Begehrens

sind dagegen immer freiwillig, weil hier ein solcher
Zielkonflikt nicht besteht.

Das eigentliche Problem, das Aristoteles veranlasst, die

Handlungsfreiheit im Kontext der Ethik als der Lehre vom
sittlichen Wollen und Handeln des Menschen zu erörtern, stellt
sich erst mit der Frage, ob und in welchem Masse die dritte und
vierte Bedingung, also Überzeugungen hinsichtlich der
Handlungsziele und Erwägungen hinsichtlich der geeigneten Mittel,
erfüllt sein müssen. Überzeugungen sind nicht unabhängig von
Einstellungen und Charakter der handelnden Person. Sittliche
Schlechtigkeit kann eine fundamentale Unwissenheit über die

angemessenen Ziele menschlicher Handlungen bewirken.11

«Denn die Akte, die man in einer bestimmten Richtung ausübt,
machen einem zu einem solchen, wie man ist.»12 Falsche

Überzeugungen und mangelnde Erkenntnis angemessener Ziele lassen

die einzelne Handlung nicht unfreiwillig sein, sowenig die
Wahl ungeeigneter Mittel für ein angemessenes Ziel die
Handlungsfreiheit aufhebt. Die Wurzel von Freiheit wie Unfreiheit
liegt tiefer: sie liegt in der Seinsverfassung der handelnden
Person. Je nachdem, wie einer durch eigenes Handeln und fremde
Einflüsse geworden ist, bleibt das ihm an sich mögliche Ziel,
sein wahres Glück, unrealisiert. Er selbst braucht nichts davon

zu bemerken, sofern er die eigenen unverwirklichten Seinsmöglichkeiten

als Mensch nicht hinreichend kennt. Andere hingegen

werden ihn bedauern, oder je nach Art seiner Handlungen
entweder einsperren oder zu therapieren suchen.

Hier zeigt sich bereits, dass die von Kritikern wie Verteidigern
der Freiheit für klar und ersichtlich gehaltene Alternative, eine

Handlung ist entweder frei oder sie ist unfrei, so nicht besteht.
Es ist immer einiges vorgegeben, und zwar in beiderlei Rich-

10 Ein Beispiel dafür ist der
Kaufmann, der mit seinem Boot in Seenot

gerät. Er wird freiwillig - unfreiwillig

seine Handelsware über Bord
werfen, wenn anders er sein Leben
nicht retten kann. (Vgl. EN III, 1;

1110a8ff.).

11 Daher unterscheidet Aristoteles
an späterer Stelle (EN VII, Kap.
8-11) zwischen Unenthaltsamkeit
oder Willensschwäche (akrasia)
und Schlechtigkeit (kakia). Der aus
Schwäche Unenthaltsame weiss
noch darum, dass er falsch handelt,
während dem sittlich Schlechten
das Wissen um die Verkehrtheit
seines Handelns fehlt.

12 ENIII, 7;1114a7ff.

90



Seelische Not in unserer Gesellschaft

13 Im vorangehenden Buch II der
EN führt Aristoteles den Tugendbegriff

ein und geht dann unmittelbar
nach der Erörterung der
Handlungsfreiheit in EN III. 1-8 über zu
einer Untersuchung der Einzeltugenden

(EN III, 9 - IV, 11: Tapferkeit
und Mass; EN V: Gerechtigkeit; EN
VI: Klugheit). Thomas von Aquin
hat die Moraltheologie im Teil II
seiner Summa theologica durchgehend

als Tugendlehre entwickelt.

tung: als Ermöglichung wie als Einschränkung von Handlungsfreiheit.

Entscheidend ist die Art der Determination, also der
(Fremd-)Bestimmung. In einer empirisch-psychologischen
Analyse der menschlichen Freiheit finden wir kein «Alles oder
Nichts». Wir können weder aktuell stets alles wählen, noch
heben die Beschränkungen der Wahlmöglichkeiten die
Handlungsfreiheit auf. Was sich zeigt, sind unterschiedliche Grade

von Freiheit und Unfreiheit, denen wiederum ein grösserer oder
geringer Grad personaler Einheit korrespondiert. Im weiteren
Gang der Nikomachischen Ethik geht es daher um die Frage,
welche Art von Determination der Freiheit förderlich ist, und
welche nicht. Die Frage ist, wie Freiheitsdefizite behoben und
wirkliche Freiheit - man kann ebenso gut sagen, wie die sittliche
Einheit der Person - erreicht und bewahrt werden kann.

Die Antwort darauf gibt Aristoteles in einer Erörterung der
Tugenden Tapferkeit, Mass, Gerechtigkeit und Klugheit, wie sie

in vergleichbarer Grundsätzlichkeit später nur bei Thomas von
Aquin zu finden ist.13 Tapferkeit und Mässigung ermöglichen
und sichern die menschliche Freiheit, vernunftgemäss zu
handeln, durch eine dispositionelle Kontrolle von Furcht und
Begehren. Die Tugend der Klugheit wiederum befähigt zu
sittlichem Handeln durch die dispositionelle Stabilisierung des

praktischen Urteilsvermögens. Der handlungstheoretische Sinn
der Tugenden besteht also darin, das Spektrum möglicher
Handlungsweisen einzuschränken, um so die individuelle
Handlungsfreiheit zu erhöhen. Scheinbar paradox formuliert:
Freiheit bedarf einer speziellen Form von Determination, damit
das handelnde Subjekt überhaupt in den Stand versetzt wird,
ungehindert zu tun, worum es ihm eigentlich geht. Freiheit ist
eine Qualität der handelnden Person; sie besteht in dem Masse,
wie die Integration der menschlichen Antriebskräfte und ihre
Ausrichtung auf ein ihr Leben als ganzes umfassendes Gut
gelingt. Die sittliche Einheit der menschlichen Person verwirklicht
sich daher nur im Zusammenspiel von Freiheit und Determination.

Menschliches Glück: naturhaft und selbstbestimmt

Dass Determination die menschliche Handlungsfreiheit nicht
aufheben muss, zeigt sich nirgendwo klarer als in Bezug auf die

Bedingungen menschlichen Glücklichseins. Glücklichsein zu
wollen liegt ausserhalb der Reichweite menschlicher
Selbstbestimmung. Wir wollen «von Natur» glücklich sein, und dieser
naturhafte Wille zum Glück ist keine Einschränkung menschlicher

Handlungsfreiheit, sondern deren Voraussetzung. Dieser
für Aristoteles und Thomas von Aquin offenkundige
Zusammenhang ist von Jean-Jacques Rousseau gegen eine irreale Idee

91



Seelische Not in unserer Gesellschaft

von Willensfreiheit sehr überzeugend dargelegt worden: «Ohne

Zweifel liegt es nicht in meiner Hand, mein eigenes Wohl nicht zu
wollen; es liegt nicht in meiner Hand, mein eigenes Übel zu wollen;

aber meine Freiheit besteht darin, dass ich nur wollen kann,
was mir angemessen ist oder was ich für mir angemessen halte,
ohne dass etwas von außen Kommendes mich dazu bestimmt.

Folgt daraus, dass ich nicht Herr meiner selbst bin, weil ich nicht
Herr darüber bin, ein anderer als ich selbst zu sein?»14

Naturhaft wirksame Neigungen haben allesamt den Charakter

von Notwendigkeit, allen voran das Glücksverlangen nach
höchstmöglicher Erfüllung. Obwohl es nicht frei gewählte
Neigungen sind, sind es doch immer meine Neigungen, die einen
Überlegungsspielraum eröffnen im Hinblick darauf, was mir
angemessen ist oder als angemessen erscheint.15 Menschliche
Freiheit muss sogar in letzter Hinsicht auf einem naturhaft
determinierten Verlangen beruhen, weil andernfalls die freie

Selbstbestimmung zum Handeln nicht in Gang kommen würde.
Wählen setzt das Haben von Zielen voraus. Wählen heisst, sich
entschliessen, etwas Bestimmtes (Mittel) zu wollen, sofern
bereits Anderes (Ziel) aktuell gewollt ist. Hier sind sehr komplexe
Bedingungsverhältnisse vorstellbar, in denen das jeweils
Gewollte immer wieder bedingt sein kann durch zuvor bereits
Gewolltes, um dessentwillen wiederum Anderes gewollt wird. Solche

Bedingungsrelationen im Wollen, worin konkrete Ziele
wiederum zu Mitteln für umfassendere Ziele werden können, sind
nicht unbegrenzt auszudehnen. Ohne einen Ausgangspunkt in
einer naturhaften wirksamen Determination des Willens (das

Verlangen nach höchstmöglicher Erfüllung), hätten wir gar
keine Ziele, um derentwillen wir überlegen und handeln. Es

ginge uns gewissermassen die Welt nichts an; weder die anderen

noch wir uns selbst.16

Weil das naturhaft determinierte Glücksverlangen nach
höchstmöglicher Erfüllung jedoch inhaltlich unbestimmt ist,
kommt es entscheidend auf die Urteilsfähigkeit an, welche
durch dispositionell, d.h. im Verlauf der eigenen Lebenspraxis
erworbenene Determinationen gestützt, aber auch behindert,
wird. Das, «was ich für angemessen halte», muss nicht schon das

sein, was «mir angemessen ist», wie auch mein Urteil darüber
nicht unbeeinflusst sein wird von gewohnheitsmässigen Vorlieben

und Abneigungen. Subjektiv erfahrenes Glück (das Glücksgefühl)

hängt zwar weder am grösseren oder geringeren Umfang
der Selbstbestimmungsmöglichkeiten noch an deren
Qualifizierung als «angemessene» oder «unangemessene». Subjektiv
wie objektiv entscheidend ist zunächst nur die ungehinderte
Realisierung dieser Möglichkeiten; der glückliche Tor, von dem die
Bibel erzählt, wird sich nicht weniger glücklich gefühlt haben als

14 Jean-Jacques Rousseau: Emile
oder Über die Erziehung. Stuttgart
1980, S. 573f.

15 Dasselbe gilt umgekehrt auch

von Abneigungen, die ebenfalls

handlungsleitend wirksam (als
Vermeidung von Ungemessenem)
sind.

16 Aristoteles beginnt seine Ethik
mit einer Analyse solcher
Bedingungsverhältnisse, die nicht ins
Unendliche reichen können, weil
sonst «das menschliche Begehren
leer und eitel», d.h. kein wirksamer
Ausgangspunkt des Handelns gegeben

wäre (EN 1,1; 1094a 21).

92



Seelische Not in unserer Gesellschaft

17 Der englische Literaturwissenschaftler

und Philosoph C. S. Lewis
hat dafür eine einprägsamen
Vergleich gefunden. Wenn Glück «restlose

Erfüllung» bedeutet und
Gefässe empfindungsfähig wären,
dann wäre ein «gefüllter Wassereimer»

nicht glücklicher als ein
«gefüllter Fingerhut»; dessen Chance,

glücklich zu sein, wäre sogar grösser,

weil es leichter möglich ist, das

kleinere Gefäss «restlos» zu füllen,
als das grössere.

der Weise.17 Doch ist das Nicht-gehindert-Sein an dem, was man
will und für richtig hält, nur eine notwendige, aber keine
hinreichende Bedingung erfüllter menschlicher Freiheit. Wir würden
doch einen Toren bedauern, weil ihm andere, intensivere
Möglichkeiten glücklich zu sein verschlossen sind und weil die in
seinem Glückverborgene Selbsttäuschung nicht von Dauer sein

muss. Wenn also im subjektiv erfahrenen Glückszustand eine
Differenz zum objektiv möglichen Glück besteht, wäre es im
eigenen Interesse, die zugrunde liegenden Fixierungen zu beseitigen.

Das aber heisst, sie durch die angemessenen Dispositionen

zu ersetzen, die zu einem glückbringenden Handeln
notwendig sind. Wo diese Differenz jedoch erheblich ist, kann und
wird Hilfe von aussen nötig sein, um die Fixierungen zu lösen,
welche die Einheit der Person in derVerwirklichung ihrer höchsten

Möglichkeiten behindern.

18 Vgl. j\xel Schmidt: Natur und
Geheimnis. Kritik des Naturalismus
durch moderne Physik und sco-
tische Metaphysik. Freiburg/B
2003, § 6 Die unableitbare Freiheit,
S. 308-357, besonders S. 319ff.

Freiheit als menschliche Freiheit

Bis zu Johannes Duns Scotus (um 1266-1308) galt: die dem
naturhaften Geschehenden zukommende Notwendigkeit ist von
der Notwendigkeit des Erzwungenen zu unterscheiden;
Handlungen können frei und determiniert zugleich sein, wenn die
Determination nicht von aussen erzwungen ist, sondern dem
naturhaften inneren Antrieb der handelnden Person entspringt.
Es gibt jedoch unterschiedliche Grade der Freiheit. Der höchste
Grad der Freiheit ist dort erreicht, wo Tugenden als selbsterzeugte

(Fremd-)Bestimmungen den Handelnden dazu befähigen,

frei und ungehindert zu verwirklichen, was von ihm als gut
erkannt ist. Die Einheit der Person besteht in der Einheit ihrer
Freiheit mit einer dieser Freiheit angemessenen Weise der
Determination.

Bei Duns Scotus hingegen hängt das Verständnis der Freiheit
gerade am Gegensatz von Freiheit und Determination. Für ihn
ist die Unterscheidung verschiedener Arten der Determination
für das Verständnis von Freiheit irrelevant. Freisein bedeutet:
Freisein vonjederArt von Determination. Freiheit ist daher auch
kein qualitativer, sondern ein disjunktiver Begriff: Was von Natur

ist, und was aus Freiheit ist, schliessen einander aus. Eine

Handlung ist entweder naturhaft determiniert oder sie ist frei,
aber nie beides zugleich. Der Wille steht ausserhalb des
Naturhaften.18 Der Wille ist nur der Wille, sonst nichts, und dies wegen
seiner Unabhängigkeit und Eigenständigkeit gegenüber allem,
was an weiteren Kräften im Menschsein wirksam sein mag. Der
Wille ist das eigentliche Selbst des Menschen. Was er sonst noch
ist, gehört aufandere Weise zu ihm als sein Wille. Man kann Kant

vorwegnehmend sagen: Der Mensch ist immer Naturwesen und
Freiheitswesen zugleich. Doch ist er nicht als Freiheitswesen ein

93



Seelische Not in unserer Gesellschaft

Naturwesen, sowenig er als Naturwesen ein Freiheitswesen ist;
die Gegensätze von Natur und Freiheit bleiben einander äusserlich.19

Der Gedanke einer sich selbst überwindenden Indifferenz
des menschlichen Willens, die auf nichts festgelegt ist, weder

vor, während, noch nach der Wahl, dieser Gedanke eines
gottgleichen absoluten Anfangen-Könnens ist ein bis heute
wirksames Erbe der scotistischen Willensmetaphysik. Es hat den

begrifflichen Rahmen für das Verständnis des Menschen so

nachhaltig verändert, dass wir im Denken von Duns Scotus (und
Kant) unseren eigenen (Schein-)Plausibilitäten begegnen.20
Was kaum in Frage gestellt wird, ist die begriffliche Voraussetzung:

Entweder eine Handlung ist frei oder sie ist determiniert.
Erst wo diese selbstverständliche, gleichwohl falsche Voraussetzung

aufgegeben wird, ist ein sachliches Gespräch zwischen
Philosophie und Naturwissenschaften über die Frage nach der
Einheit des Menschen möglich. Wenn Ulrich Steinvorth dem
«naiven Freiheitsbegriff»21 der Gegenwart als Korrektiv den
scholastischen Freiheitsbegriff des Mittelalters entgegenhält,
dann scheint er offensichtlich weder Thomas von Aquin noch
Duns Scotus zu kennen.22 Hätte er die beiden mittelalterlichen
Theologen gekannt, wäre ihm aufgefallen, dass er seine
historische Zuordnung korrigieren muss: Der naive Freiheitsbegriff
ist der scotistische, der bis heute (auf dem Weg über Kants
Freiheitsbegriff) ein angemessenes Verständnis von Freiheit
blockiert. Worauf es ankommt, ist nicht ein Begriff von Freiheit an
sich, sondern Freiheit als menschliche Freiheit.

Ein solcher Freiheitsbegriff braucht nicht gegen alle Formen
von Determination verteidigt zu werden. Bestimmte Formen
von Determination sind notwendig, um unbehindert, gekonnt
und lustvoll tun zu können, was man will. Jeder Instrumentalist
in einem Orchester, aber auch jeder Tänzer weiss das. Tanzen
kann man erst, wenn man der willentlichen Kontrolle jeder
einzelnen Bewegung enthoben ist. Automatisierte Bewegungen
können zugleich Bedingungen höchster Freiheit sein und sind
damit auch Bedingungen dervollendeten Einheit mit sich selbst.
Einheit der menschlichen Person, negativ bestimmt, bedeutet
so die wirksame Ausschaltung von Beliebigkeit; blosse Willkürfreiheit

ist der niedrigste Grad von Freiheit, weil hier die
Gegensätzlichkeit möglicher Ziele und /antriebe zum Entscheidungsspielraum

gehören soll, und damit das vollendete Handeln-
Können nicht etwa stärkt, sondern schwächt. Einheit der
menschlichen Person bedeutet positiv, dass Freiheit immer
individuellgeprägte Freiheit ist. Der liberalistische Freiheitsbegriff
hat diese Seite der menschlichen Freiheit zwar aus
moralischpolitischen Gründen vertreten. Aber wo damit die Vorstellung

19 Vgl. Berthold Wald: Die Erfindung

des Selbst. Johannes Duns
Scotus - Rene Descartes - John
Locke. In: Francois-Xavier Putallaz
und Bernard Schumacher: Die Person

und das Menschliche, Darmstadt

2008.

20 Dafür mag die Bemerkung
Friedrich Nietzsches stehen, der in
§ 21 von «Jenseits von Gut und
Böse» schreibt: «Die causa sui ist
der beste Selbstwiderspruch, der je
ausgedacht worden ist, eine Art
logischer Notzucht und Unnatur.»

21 Ulrich Steinvorth: In welchem
Sinn hat der Mensch einen freien
Willen? In: Hermanni, Der freie
und der unfreie Wille (wie Anm. 3),
S. 1-17, hier S.3.

22 Ebd., S. 5ff. (Abschnitt III,
Historische Definitionen).

94



Seelische Not in unserer Gesellschaft

23 Max Scheler hat diese im
Gebrauch der Freiheit entstehende
individuelle Welt als den persönlichen

ordo amoris bezeichnet, d.h.
als einen Bereich von Vorzugsregeln

(seinen «besonderen
Auswahlmechanismus»), «dem er [der
Mensch] nicht zu entrinnen
vermag, wie schnell er auch liefe»
(Max Scheler: Ordo Amoris. In: Max
Scheler, Schriften aus dem Nachlass,

Bd. 1 Gesammelte Werke.
Bd. 10. Bonn 2000, S.348f.).

von einem Selbst verbunden ist, das prinzipiell ausserhalb der

eigenen Lebensgeschichte verbleiben kann, wird sein Begriff
von Freiheit irreal. Hinter dem Rücken der universal gedachten
Freiheit «von etwas» steht oft genug die undurchschaute
Bindung an etwas. Indem Freiheit sich «zu etwas» entschliesst,
entsteht eine individuelle Welt, aus der wir nicht an jedem
beliebigen Punkt aussteigen können, weil wir selber dazu geworden
sind.23

95




	Willensfreiheit und Einheit der menschlichen Person : zur Bestimmung der Freiheit im Anschluss an Aristoteles

