Zeitschrift: Appenzellische Jahrblucher
Herausgeber: Appenzellische Gemeinnutzige Gesellschaft

Band: 135 (2007)

Artikel: Tiefenpsychologische Kenntnisse bei Platon und in der Antike
Autor: Pavesi, Ermanno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-283407

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-283407
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Seelische Not in unserer Gesellschaft ’

Tiefenpsychologische Kenntnisse bei Platon

und in der Antike

ERMANNO PAVESI

Die Tiefenpsychologie

Der Begriff «Tiefenpsychologie» kann nicht selten zu Missver-
standnissen fiihren, vor allem wenn man sich darunter eine tiefe
Kenntnis des Menschen vorstellt; als ob nur die Tiefenpsycholo-
gie in der Lage wire, das Menschlichste im Menschen zu kennen.

Der Psychiatrie-Historiker Henry E. Ellenberger (1905-1993)
erwahnt, dass die Pragung des Ausdrucks «Tiefenpsychologie»
gewohnlich dem Psychiater Eugen Bleuler (1857-1939) zuge-
schrieben werde.! In seiner Geschichte der dynamischen Psych-
iatrie verbindet Ellenberger diese besondere Form der Psychia-
trie mit der «Entdeckung des Unbewussten», mit der Annahme
einer unbewussten Ursache der psychischen Stérungen und mit
der Entwicklung entsprechender Psychotherapien. Die wissen-
schaftliche Beschiftigung mit unbewussten Phanomenen be-
ginnt fiir Ellenberger mit Franz Anton Mesmer (1756-1812) und
seiner Theorie des Animalischen Magnetismus?® und erreicht
ihre vollendete Formulierung erst mit der Psychoanalyse von
Sigmund Freud (1856-1939). Ansétze einer dynamischen Psy-
chotherapie wiaren allerdings auch in unwissenschaftlicher
Form bei gewissen Ritualen zu erkennen, wie zum Beispiel bei
den «bei primitiven Volkern von Medizinménnern, Schamanen
usw.» durchgefiihrten Heilverfahren, bei den Exorzismen und
bei rituellen und magischen Heilungen.

Bei Ellenberger fehlt jedoch eine ernsthafte Vertiefung der
psychologischen Kenntnisse der Antike. Dies ist eine ziemlich
verbreitete Haltung, die sich auf dem Vorurteil stiitzt, dass die
Psychologie eine moderne Wissenschaft sei und frithere Kennt-
nisse iiber das psychische Leben fiir den modernen Psycholo-
gen praktisch jeglichen Interesses entbehren. Der Schweizer
Psychiater Carl Gustav Jung (1875-1961), einer der wichtigsten
Vertreter der Tiefenpsychologie, konnte zum Beispiel behaup-
ten: «Obwohl das Mittelalter grosse Worte von der Seele zu reden
wusste, so hatte es doch keine Psychologie, welche eine der jiings-
ten Wissenschaften iiberhaupt ist.»*

Entgegen dieser Meinungen zeigt die Beschaftigung mit anti-
ken Autoren, dass wichtige Themen der modernen Tiefenpsy-
chologie bereits in der Antike behandelt wurden. Die moderne
Tiefenpsychologie scheint sich von der antiken weniger wegen
der behandelten Themen zu unterscheiden, als wegen des Men-
schenbildes, das ihr zugrunde liegt.

72

1 Vgl. Henry E. Ellenberger: Die
Entdeckung des Unbewussten.
Geschichte und Entwicklung der
dynamischen Psychiatrie von den
Anfingen bis zu Janet, Freud, Adler
und Jung. Dt. Ubers. Ziirich 1985,
S. 675.

2 Auch «thierischer Magnetismus»
genannt; zu verstehen als eine
Kraft, die man mit dem Magnetis-
mus verglichen hat, weil sie, wie
dieser, durch Bestreichen geweckt
wiirde und ohne direkte Beriihrung
wirken sollte.

3 Carl Gustav Jung: Psychologische
Typen. Solothurn und Diisseldorf
1995 (= Gesammelte Werke 6),

S. 48.



4 Johannes Hirschberger: Ge-

schichte der Philosophie. Bd. 1. 13.

Aufl, Freiburg/B 1991, S. 39.

5 Adalberto Pazzini: Piccola storia
della medicina. Torino 1962, S. 20f.

Seelische Not in unserer Gesellschaft

Eine vollstindigere Ubersichtiiber die tiefenpsychologischen
Kenntnisse der Antike sollte verschiedene Gebiete erfassen: Von
der Philosophie zur Literatur und von der Theologie zur Medi-
zin. Nachfolgend wird der Schwerpunkt auf den griechischen
Philosophen Platon als einen der grossten Philosophen aller
Zeiten gesetzt.

Die Vorsokratiker

Die Anfinge der griechischen Philosophie sind durch die Refle-
xion iiber die tiefe Natur der Realitdt geprdgt worden. Die ersten
griechischen Philosophen, hiufig als Vorsokratiker bezeichnet,
weil sie noch nicht geprdgt waren durch das Denken Sokrates,
wollten hinter der Vielfdltigkeit der Dinge die arché, das ist die
Ursache oder den Urgrund, finden. Diese arché der Dinge wurde
von den Philosophen mit unterschiedlichen Elementen identi-
fiziert. Thales von Milet (ca. 624-546 v. Chr.) fand das Urprinzip
im Wasser, Anaximander (ca. 610-545 v. Chr.) im Apeiron, d.h.
im Unbestimmten, Anaximenes (ca. 585-528 v. Chr.) in der Luft.

Empedokles (ca. 492-432 v. Chr.) lieferte eine komplexere
Theorie, die {iber Jahrhunderte einen grossen Einfluss auf die
ganze Kultur ausiibte: Wahrend die fritheren Philosophen «nur
einen Grundstoff annahmen, stellt er vier Ursubstanzen auf:
Feuer, Wasser, Luft und Erde. Es sind die vier Wurzeln> (rizo-
mata) des Seins. Durch Mischung und Trennung sei aus ihnen
alles geworden, was es an Seiendem gibt».* Diese Viererteilung
stellt auch das Fundament der Séftelehre dar: Im menschlichen
Korper werden vier Sifte (Blut, Schleim, schwarze und gelbe
Galle) beschrieben, die jeweils einem Element zugeschrieben
werden. Nach dieser Lehre ist ein menschlicher Kérper gesund,
solange ein harmonisches Verhiltnis unter den vier Siften be-
steht, wihrend jeder Krankheit eine Stérung dieses Gleichge-
wichtes zugrunde liegt. Diese Konzepte wurden schon vor Hip-
pokrates (um 460 bis um 370 v. Chr.) in der Medizin angewendet:
Dem Arzt Alkmaion von Kroton (geb. ca. 560 v. Chr.) zum Bei-
spiel «[...] kommt das Verdienst zu, die ersten anatomischen Un-
tersuchungen durchgefiihrt zu haben. Er formulierte die ersten
Hypothesen iiber die Kérperfunktionen und definierte das erste
Gesetz des Lebens, d.h. der Harmonie der Teile, aus welchen der
Organismus besteht. Dieses Gesetz wurde spéter <Isonomie> ge-
nannt, was eben «Gesetz des Gleichgewichtes> bedeutet».”

Der ganzen Natur wohnt eine Ordnung inne. Das Weltall ist
ein Kosmos, ein geordnetes Ganzes, und eine dhnliche Ordnung
lasst sich fiir den Menschen beschreiben, der als Mikrokosmos
angesehen werden kann. Jede Form von Kranksein wird als Un-
gleichgewicht der Elemente mit dem Vorrang eines Saftes ver-
standen.

73



Seelische Not in unserer Gesellschaft

ELEMENTEN-SCHEMA

SOMMER FRUHLING
MITTAG MORGEN

JUGEND KINDHEIT

HERBST WINTER
ABEND NACHT
MANNESALTER GREISENALTER

Es wurde friih festgestellt und festgehalten, dass die vier Sifte
nicht nur kérperliche, sondern auch psychische Funktionen be-
einflussen wiirden. Die Siftelehre ist auch eine Temperamen-
tenlehre, jedem Saft entspricht ein besonderer Charakter: San-
guiniker haben zu viel Blut, Choleriker zu viel gelbe Galle, Phleg-
matiker zu viel Schleim und Melancholiker zu viel schwarze
Galle. Die Moglichkeit einer Zuspitzung dieser Eigenschaften
bis zum Ausmass einer Krankheit ist vor allem fiir die Melancho-
lie von vielen Autoren in der Antike behandelt worden.® Ver-
schiedene antike Autoren haben also eine komplexe Psycholo-
giebearbeitetund nicht nur Charaktereigenschaften, psychische
Storungen, Kreativitdt usw. im Rahmen der Séftelehre erklért,”
sondern auf Grund der vielfiltigen makro-mikrokosmischen
Entsprechungen auch verschiedene fiir das Gleichgewicht der
Sifte relevante Faktoren aufgezeichnet sowie therapeutische In-
terventionen vorgeschlagen, um das gestorte Gleichgewicht
wieder herzustellen.

Die vier Elemente und deren
Entsprechungen.

6 Vgl. Raymond Klibansky et al.:
Saturn und Melancholie. Studien
zur Geschichte der Naturphiloso-
phie und Medizin, der Religion und
der Kunst. Dt. Ubers. Frankfurt/M
1990.

7 Vgl. z.B. das Aristoteles zuge-
schriebenes Problem XXX, 1. In:
Klibansky, Saturn und Melancholie
(wie Anm. 6), S. 59-76.



Die Darstellung der vier Tempera-
mente bei Johann Caspar Lavater
(1741-1801), Physiognomische
Fragmente zur Beforderung der
Menschenkenntnis und Menschen-
liebe, aus dem Jahre 1775.

’ Seelische Not in unserer Gesellschaft

Platon

Bei Platon (427-347 v. Chr.) finden wir neue Ansétze. Der Philo-
soph verglich das psychische Leben des Menschen mit dem Or-
ganismus einer Gesellschaft und umgekehrt: Wie es in einer
Gesellschaft verschiedene Bevolkerungsgruppen mit unter-
schiedlichen Funktionen gibt und eine hierarchische Ordnung
notwendig ist fiir ihr Wohl, so findet man auch im Menschen
verschiedene Teile mit unterschiedlichen Ridngen. In seinem
Buch Der Staat formulierte Platon diese Konzepte in Dialog-
form, in fiktiven Zwiegesprdachen zwischen dem Dialogfiihrer
Sokrates und einem oder mehreren Gespriachspartnern: «Eine
gewisse Ordnung, antworte ich, ist die Besonnenheit, und eine Be-
herrschunggewisser Liiste und Begierden, wie man sagt. So spricht
man ja von einem <Herrsein seiner selbst> ich weiss nicht in wel-
cher Weise, und von anderem Derartigen, was gleichsam Fuss-
stapfen von ihr seien: nicht wahr?

- Ganz wohl, antwortete er.

- Ist nun aber das <Herrsein seiner selbst> nicht ldicherlich?
Denn der Herr seiner selbst wiéire auch Knecht seiner selbst, und

75



Seelische Not in unserer Gesellschaft

der Knecht Herr; denn von der gleichen Person ist in allen diesen
Beziehungen die Rede.

- Natiirlich.

- Aber, fuhr ich fort, mir scheint dieser Ausdruck besagen zu
wollen, dass es in dem Menschen selbst an der Seele ein Besseres
gibt und ein Schlechteres, und wenn das von Natur Bessere iiber
das Schlechtere herrscht, dies als <Herr seiner selbst> bezeichnet
wird - denn ein Lob ist es ja -; wenn aber infolge schlechter Erzie-
hung oder irgend welchen Umganges das kleinere Bessere von der
Menge des Schlechteren beherrscht wird, so scheint man dies wie
zur Schmach zu tadeln und den in solchem Zustand Befindlichen
«Knecht seiner selbst> und ziigellos zu nennen.»8

Platon unterstrich hier nicht nur die Bedeutung einer hierar-
chischen Ordnung, sondern auch die Aufgabe der Erziehung,
die erlaubt, jeder Begierde, jedem Wunsch und Trieb die ihm
zustehende Stellung in der Gesamtpersonlichkeit zu gewdhren
und durch die Pflege der Tugenden auch den Menschen in die
Lage zu versetzen, dieses Ziel zu erreichen. Das ist eine nicht
einfache Aufgabe. Platon war davon voll iiberzeugt, dass der
«begierliche Teil» im Menschen stark ist und nur durch Erwach-
sene mit einem starken Charakter unterdriickt, aber nicht voll-
stindig gebiandigt werden kann. So kénnen auch bei den «bes-
ten» Menschen Situationen eintreten, die vom Trieb herbeige-
fithrtwurden. Dies geschiehtzum Beispiel wihrend des Schlafes,
wo der begierliche Teil die psychische Tétigkeit beherrscht:
«Unter die vorhin genannten nicht notwendigen Liiste und Be-
gierden scheinen mir einige zu gehéren, die unbdndig jedem sitt-
lichen Gesetze zu widerstreben scheinen. Jeder Mensch zwar ist
nun der Gefahr ausgesetzt, solche Begierden in sich zu haben;
aber von den Gesetzen sowohl wie von den besseren Begierden
mittels Vernunft unter der Schere gehalten, verschwinden sie bei
einigen Menschen entweder génzlich oder bleiben nur in geringer
Zahl und geschwidicht, bei anderen dagegen erscheinen sie in grés-
serer Kraft und Zahl.

- Aber was meinst du denn fiir welche, fragte er, unter den hier
angedeuteten Liisten?

- Die, antwortete ich, welche wéhrend des Schlafes zu erwa-
chen pflegen, wenn némlich einerseits der eine Bestandteil der
Seele, der Vernunft, Humanitdt und Beherrschung jenes begier-
lichen Teiles in sich begreift, im Schlafe liegt, und wenn andrer-
seits der tierische und wilde Teil der Seele, von Speise oder Trank
angefiillt, sich bdumt und nach Abschiittelung des Schlafes durch-
zugehen und seine Triebe zu befriedigen sucht. Du weifst, dass
letzterer dann in solchem Zustande sich alle maglichen Dinge er-
laubt, weil er nun aller Scham und Vernunft los und ledig ist.
Denn er trigt kein Bedenken, sowohl seiner Mutter, wie er wéihnt,

76

8 Platon: Der Staat, 430 E-431 A.
In: Ders.: Samtliche Werke. Bd. 2.
Hrsg. von Erich Lowenthal. Darm-
stadt 2004, S. 139-141.



9 Ebd., 571 A-572 B, S. 330-332.

’ Seelische Not in unserer Gesellschaft

beizuwohnen, als auch jedem anderen Gegenstand seiner Lust,
sei es Gott, Mensch oder Tier; er tréigt kein Bedenken, sich mit jeder
Blutschuld zu beladen, jede Befriedigung seines Gaumens sich zu
erlauben, mit einem Worte: weder vor einem Unverstande noch
vor einer Unverschédmtheit zuriickzubleiben.

- Ganz wabhr ist deine Beschreibung, sagte er.

- Wenn dagegen jemand, denke ich, sich schon in bezug auf
sein Inneres in gesundem und besonnenem Zustande befindet
und sich zu Bette begibt, nachdem er erstens den verniinftigen Teil
seiner Seele geweckt, ihn mit schonen Gedanken und Betrach-
tungen gendhrt hat und zu stiller Selbstpriifung kommen ist;
nachdem er zweitens den begierlichen Teil seiner Seele weder dem
Mangel noch der Villerei tiberlassen hat, damit er sich ruhig ver-
héilt und damit er dem edelsten Seelenbestandlteile keine Unruhe
verursacht durch ausgelassene Freude oder Kummer, dass er im
Gegenteil diesen ganz fiir sich allein und von allem Korperlichen
gesondert betrachten, erstreben und wahrnehmen ldsst, was er
noch nicht weiss, beziehe es sich nun entweder auf die Vergangen-
heit oder auf die Gegenwart oder auf die Zukunft; nachdem er
drittens ebenso den zornmiitigen Seelenteil geddmpft und nicht
etwa vorher mit irgendwelchen Personen in Zornausbriiche gera-
ten ist und mit aufgeregtem Gemiite einschliift, sondern nach Ein-
wiegung der zwei niederen Seelenbestandteile und nach Weckung
des edlen dritten, bei dem sich das Denken befindet, zur Ruhe
geht: so weisst du, dass der Mensch in diesem Zustande nicht nur
am besten die Wahrheit erfasst, sondern dass auch dann die
Traumgesichter am wenigsten unsittlich erscheinen.

- Ganz vollkommen bin ich allerdings dieser Meinung, sagte er.

- Diese letzteren Scitze haben wir indessen als eine Abschwei-
fungvorzutragen uns verleiten lassen; was ich aber tiefer einsehen
wollte, ist das: Eine heftige, wilde und unbdéindige Gattung von
Begierden gibt es bei jedem von uns Menschen, wenn auch man-
che gar ordentliche Leute zu sein scheinen, und hiervon haben wir
dem Gesagten zufolge den offenbaren Beweis in den Tridumen.»®

Fiir Platon stand fest, dass der irrationale Teil der Seele nicht
vollstandig durch den verniinftigen Teil kontrolliert werden
kann. Auch bei den Menschen, die sich nach den Gesetzen und
nach den ethischen Werten richten, wird sich mindestens in den
Traumen «eine heftige, wilde und unbindige Gattung von Be-
gierden» manifestieren. Platon gab hier aber einige psychothe-
rapeutische und hygienische Ratschldge. Er empfahl u.a. die
Selbstpriifung: Vor dem Einschlafen sollte der Mensch iiber sich
selbst reflektieren und aggressive Gefiihle besdnftigen, um zur
Ruhe zu kommen.

Platon machte sich auch Gedanken, ob innerhalb der ver-
schiedenen Begierden einige eine besondere Rolle einnehmen

77



Seelische Not in unserer Gesellschaft

und deshalb den verniinftigen Teil am meisten bedrohen
konnten. Im Buch Der Staat wird diese Rolle dem Eros zuge-
schrieben: «Wenn nun aber alles ausgeht, miissen da nicht die
vielen heftigen eingenisteten Begierden ein Gebriill anfangen, und
miissen diese Menschen dann nicht sowohl von den iibrigen Be-
gierden, als auch ganz besonders vom Herrn Eros, der alle iibrigen
wie seine Soldner anfiihrt, wie von Stacheln getrieben wiitend um-
herschwdrmen und auskundschaften, wer etwas habe, dem man
es mit List oder Gewalt abnehmen kinne?»'°

In einem anderen Buch, findet man eine besondere Form des
Eros, der Liebe, ndmlich die iibertriebene Selbstliebe, die als
Hauptquelle aller Ubel angesehen wird: « Das allerbedeutendste
Ubel aber, das den meisten Menschen in der Seele steckt, das je-
dermann sich selbst verzeiht und deswegen keine Anstalten trifft,
ihm zu entrinnen, besteht darin, dass man sagt, jedermann liebe
eben sich selbst von Natur, und es sei ganz richtig, diese Selbstliebe
zu haben. Allein darin liegt fiir jeden Menschen und fiir alle Fille
in Wahrheit der Grund von allen Verfehlungen; sie entspringen
aus dieser tibertriebenen Liebe zu sich selbst. Der Liebende wird
immer blind gegen das, was er liebt, so dass er das Rechte, Gute,
Schéne nicht mehr gut zu erkennen weiss und seine eigenen Sa-
chen immer héher achten zu miissen vermeint als die Wahrheit.
Wer ein grosser Mann werden will, darf weder in sich noch in
seine eigenen Sachen verliebt sein, sondern nur in das, was recht
ist, ob er dieses nun bei sich selbst oder bei einem andern mehr
ausgefiihrt findet. Aus dem gleichen Fehler stammt es auch bei
jedermann her, dass ihm sein eigener Unverstand fiir grosse Weis-
heit gilt, daher wir, auch wenn wir sozusagen nichts wissen, den-
noch meinen, alles zu wissen. Indem wir dann Dinge, die wir
selbst nicht zu machen verstehen, keineswegs anderen iibertra-
gen, miissen wir ja notwendig fehlen, sofern wir sie nun selber
machen wollen. Deswegen muss jeder Mensch eine starke Selbst-
liebe aufs diusserste meiden; dagegen soll er einem, der besser ist
als er selbst, eifrig nachtrachten und sich durch keine falsche
Scham davon abhalten lassen.»'!

Was hier aber als tibertriebene Selbstliebe, als Philautie, be-
schrieben wird, entspricht dem heutigen Begriff von Narziss-
mus. Platon betrachtete die Philautie als das wichtigste mensch-
liche Laster, weil verschiedenen falschen Verhalten gerade die
iibertriebene Selbstliebe, die Uberschitzung der eigenen Fihig-
keiten, die Unféhigkeit, die eigenen Grenzen zu erkennen, und
die narzisstische Krankbarkeit zugrunde liegen knnen.

Fiir Platon ist die menschliche Natur durch Konflikthaftigkeit
charakterisiert: « Wiederum muss man beachten, dass in jedem
von uns zwei herrschende und leitende Krdifte sind, denen wir fol-
gen, wohin sie uns leiten: die eine, die von der Natur uns einge-

78

10 Ebd., 573 C-573 D, S. 334.

11 Ders.: Die Gesetze 731D-732 B.
In: Ders.: Sémtliche Werke. Bd. 3.
Hrsg. von Erich Lowenthal. Darm-
stadt 2004, S. 356-357.



P

e
>0

i

Raffael: Die Schule von Athen,
1509-1510; Wandfresko in der
Stanza della Segnatura im Vatikan
fiir Papst Julius II.

Im Zentrum stehen Platon (links mit
Fingerzeig himmelwdrts) und Aris-
toteles (rechts). Weitere bekannte
Philosophen: Diogenes (auf Treppe
liegend), Epikur (links mit Lorbeer-
kranz an Rednerpult), Zeno (links
neben Epikur mit Kappe), Euklid
(vorne rechts mit Zirkel und Schii-
lern), Heraklit (vorne in der Mitte,
am Schreibpult, Haupt auf Arm
gestiitzt), Pythagoras (vorne links,
schreibend, mit Schiilern), Sokrates
(5. Figur links von Platon), Xeno-
phon (6. Figur links von Platon)
und Raffael selbst (rechts unten,
2.v.1.) neben Zeitgenossen.

12 Ders.: Phaidros, 237 D-238 A.
In: Ders.: Samtliche Werke (wie
Anm. 8), S. 424.

13 Ders.: Die Gesetze (wie
Anm. 11) 644 E, S. 244,

pflanzte Begierde nach Vergniigungen, die andere eine erwor-
bene, auf das Gute gerichtete Denkweise. Diese beiden nun sind
uns bald eintrdchtig, bald zwiespdiltig, und das eine Mal iiber-
wiegt diese, das andere Mal jene. Wenn nun die Denkweise durch
Vernunft zu dem Guten leitet und iiberwiegt, so hat diese iiberwie-
gende Kraft den Namen Besonnenheit; wenn aber die Begierde
vernunftlos zu Vergniigungen hintreibt und in uns herrschend
wird, so wird dieser herrschende Trieb Ausschweifung ge-
nannt.»'?

Der Mensch ist Spielplatz von entgegengesetzten Gefiihlen:
«Lasst uns die Sache einmal so betrachten: Wir wollen jedes von
uns lebendigen Wesen als eine wundervoll kiinstliche Marionette
ansehen, von den Gottern geschaffen - gleichviel ob zu ihrem
Spielzeug oder im Ernst zu irgendwelchem Zweck; denn das kon-
nen wir nicht genau wissen. Aber so viel wissen wir, dass jene
Gefiihle in uns gleichsam Saiten oder Schniire sind, die innerlich
an uns ziehen, und weil sie selbst einander entgegengesetzt sind,
uns nun auch zu entgegengesetzten Handlungen hinreissen, wo
dann, jedes an seinem abgesonderten Platze, Tugend und Laster
liegt.»'3

79



Seelische Not in unserer Gesellschaft }

Aristoteles

Der griechische Philosoph Aristoteles (384/383-322/321 v. Chr.),
Schiiler Platons, vertrat in wesentlichen Punkten dhnliche The-
sen wie sein Lehrer.

In der Nikomachischen Ethik beschreibt Aristoteles die Tei-
lung der Seele in ein irrationales und ein rationales Element,
ohne jedoch zur Frage Stellung zu nehmen, ob es sich um ge-
trennte Teile oder um etwas Unteilbares handelt, das nur aus
didaktischen Griinden als Zweiheit beschrieben wird. An-
schliessend unterscheidet Aristoteles drei Seelenteile: Der vege-
tative Teil als «Ursache von Ernédhrung und Wachstum», ganz
irrational, ohne einen erheblichen Einfluss auf das bewusste Le-
ben: «Es kann héchstens vorkommen, dass in beschrinktem Um-
fang irgendwelche Bewegungsvorgdnge doch zur Seele durch-
dringen, und da sind nun freilich die Traumvorstellungen.»'* Es
gibt dann eine «zweite Naturanlage der Seele, irrational auch sie,
aber irgendwie doch teilhabend an dem rationalen Element», es
handelt sich um das Begehrungs- oder Strebevermogen. Dem
dritten Teil, dem Seelenteil, der das rationale Element besitzt,
kann es gelingen, die Triebe des Begehrungsvermogens zu be-
herrschen und zu wertvollen Zielen zu leiten. Im Begehrungs-
vermdogen zeigt sich jedoch eine «Kraft, die wesenhaft wider das
rationale Element gerichtet ist, die mit ihm kémpft und sich dage-

80 |

Platon, Detail. Aristoteles, Detail.

14 Aristoteles: Nikomachische
Ethik, 1102b. Bibliographisch erg.
Ausg. Stuttgart 2003, S. 31.



15 Ebd., 8.31.

16 Ebd,, S.251.

17 Ebd,, S. 86.

18 Frank Nager: Das Herz als Sym-
bol. Basel 1993, S. 89.

Seelische Not in unserer Gesellschaft

genstemmt».'® Fiir Aristoteles zwang sich die Erkenntnis auf,
dass in der Seele etwas waltet, was wider das rationale Element
ist, ein Gegensitzliches, Widerspenstiges.

Das stellte ein wichtiges Problem sowohl fiir den Einzelnen
wie fiir die Gesellschaft dar. Die Grundsitze fiir Aristoteles wa-
ren klar: «Man darfaber wohl sagen, dass es der denkende Teil ist,
der das Wesen des einzelnen Menschen, ganz oder doch in erster
Linie, ausmacht. Wer so ist, der wiinscht in dauernder Lebensge-
meinschaft mit sich selbst zu sein, denn er verwirklicht sie mit
Freude »'®

Die irrationalen Seelenteile zeigen Ahnlichkeiten mit dem
Lebensprinzip anderer Organismen oder Tiere. Was den Men-
schen auszeichnet, ist der rationale Teil. Der Mensch wiinscht
sich das Gute und kann mit der Vernunft den Weg dazu erken-
nen und unter anderem die verschiedenen Begierden diesem
Ziel unterordnen. «Wie das Kind nach den Anordnungen seines
Erziehers zu leben hat, so muss sich das Begehrende in uns nach
dem rationalen Element richten. Daher sollte das Begehrende in
dem besonnenen Manne mit dem rationalen Element im Ein-
klang sein, denn beider Ziel ist ja das Edle, und es begehrt der Be-
sonnene das richtige Ziel, in der richtigen Weise und zur richtigen
Zeit.»'7 Erstrebenswert ist die innere Harmonie, aber die Begier-
den konnen nach der eigenen Befriedigung streben, ohne Riick-
sicht auf die anderen oder auf das Ziel der Gesamt-Seele.

Eine wichtige Rolle kommt der Tugendlehre zu: Die Tu-
genden sind die notwendigen Mittel, um das Ziel zu erreichen;
sie sind gute Haltungen und Gewohnheiten, die das Gegensatz-
liche und Widerspenstige des irrationalen Teiles zu beherrschen
helfen kénnen.

Das «Herz» in der Bibel, Kardiognosie und geistliche Fiihrung

Auch in der biblischen Tradition gibt es Hinweise fiir eine «Tie-
fenpsychologie». An verschiedenen Stellen der Heiligen Schrift
wird zum Beispiel zwischen der Erscheinung eines Menschen
und seiner tiefen Realitdt unterschieden. Das Herz wird fiir den
inneren, meist verborgenen Kern des Menschen gehalten. «In
der Bibel ist das Herz das umfassende Lebenszentrum. Als Sitz
des natiirlichen und iibernatiirlichen, das heisst gottbezogenen,
Seelenlebens ist es Sinnbild des ganzen inneren Menschen. Die-
ser Wesenskern ist polar, dusserst ambivalent. Hier entspringen
gute und bose Gedanken: Glauben und Zweifel, Einsicht und
Verblendung. Hier wurzelt das Gemiitsleben: Freude und
Traurigkeit, Ergriffenheit und Lauheit, Leidenschaft und Zorn,
Mut und Furcht, Tapferkeit und Verzagen. Hier griindet auch
der Wille, die Entscheidungsfihigkeit zum Guten und zum
Bosen.»'®

81



Seelische Not in unserer Gesellschaft

Dieses schon im Alten Testament formulierte Menschenbild
wird im Neuen noch mehr bekriftigt. Der Mensch kann sich
nicht auf die dusserliche Beachtung des Gesetzes beschrinken,
Reinheit und Unreinheit konnen nicht nur nach dusserlichen
Massstaben beurteilt werden, sondern es geht um die innere
Haltung, um die Reinheit oder Unreinheit des Herzens: «Denn
von innen, aus dem Herzen der Menschen, kommen die bésen
Gedanken, Unzucht, Diebstahl, Mord, Ehebruch, Habgier, Bos-
heit, Hinterlist, Ausschweifung, Neid, Verleumdung, Hochmut
und Unvernunft. All dieses Bose kommt von innen und macht den
Menschen unrein»."® Einen Menschen kennen kann nur derje-
nige, der iiber Kardiognosie verfiigt, d.h. die Fihigkeit, das Herz
zu kennen.

Gerade die Schwierigkeit, die tieferen Motivationen des eige-
nen Verhaltens zu erkennen, hat zur Entwicklung einer beson-
deren Disziplin gefiihrt: der Disziplin der geistlichen Fiihrung.
Auf dem Weg zur Selbstverwirklichung braucht jeder Mensch
die Fiihrung einer Person, die nicht nur selber den Weg gegan-
gen ist, sondern sowohl iiber die besondere Begabung der Men-
schenkenntnis wie auch iiber lange Erfahrung verfiigt.

Ein Hohepunkt der geistlichen Fiihrung ist bei den soge-
nannten Wiistenvitern erreicht worden. Seit dem 4. Jahrhun-
dert haben zahlreiche Christen die Welt verlassen und die Abge-
schiedenheit der Wiiste gesucht, um sich den Versuchungen zu
entziehen. Sie mussten aber feststellen, dass die Trennung von
den Giitern der Welt allein nicht automatisch zur Seelenruhe
fiihrt.

Evagrios Pontikos(ca. 345-399), ein Monch, der viele Schriften
mit sehr subtilen psychologischen Analysen des spirituellen Le-
bens hinterlassen hat, erklirte z.B., dass weder der Mensch noch
die Dinge der Welt an sich bose seien, nur die Einstellung zu den
Dingen konne falsch sein: Wenn man sich von den Dingen ge-
trennt hitte, konnten die Erinnerungen an die Dinge, die beson-
dere Bindung an sie und die Sehnsucht nach ihnen in ihrer
reinen Form erscheinen.

Die Trennung von den weltlichen Dingen stelle nicht den
Endpunkt des spirituellen Weges, sondern dessen Anfang dar. In
der neuen Situation miisse der Mensch die eigenen tieferen Mo-
tivationen hinterfragen, die eigenen Gedanken (logismdi), die
von fritheren Vorstellungen und von den Leidenschaften ge-
prégt sind, analysieren. Evagrios unterschied hier zwei Aspekte:
Der Mensch solle erkennen, wie seine Gedanken von egoisti-
schen Wiinschen geprégt werden, so dass Mitmenschen, Dinge
und Handlungen nicht objektiv betrachtet werden, sondern zu
eigenniitzigen Griinden jederzeit missbraucht werden kénnen,
ohne Riicksicht auf ihre eigentliche Wiirde, auf ihre Natur oder

82

19 Markus 7, 21-23.

20 Vgl. das Kapitel «La Philautie».
In: Jean-Claude Larchet: Thérapeu-
tique des maladies spirituelles. Une
introduction a la tradition ascé-
tique de 'Eglise orthodoxe. 3. rev.
Aufl. Paris 1997, S. 151-157, und Iré-
née Hausherr: Philautia. Dall'amore
di sé alla carita. It. Ubers. Comunita
di Bose/Magnano (Bi) 1999.

21 Die Psychomachie des Pruden-
tius. Lateinisch-deutsch. Eingefiihrt
und {ibersetzt von Ursmar Engel-
mann OSB. Freiburg/B 1959, S. 89.
Dieser Band enthdlt auch 24 Tafeln
mit den Abbildungen nach der
Handschrift 135 der Stiftsbibliothek
zu St. Gallen. Die ganze Hand-
schrift ist als Digitalfaksimile im
Internet frei zugédnglich: Cod. Sang.
135, St. Gallen / Codices Electronici
Sangallenses, www.cesg.unifr.ch

(7. Juni 2008).



Der Seelenkampf zwischen Lust und
Scham: Die Libido (personifizierte
Lust) stiitrmt mit einer brennenden
Fackel auf die Puditia (personifi-
zierte Scham) ein. Diese wehrt sich
mit dem Schild und hdlt in der
Rechten einen Stein, der die Libido
treffen wird; Ausschnitt aus der

St. Galler Prudentius-Handschrift
aus dem 11. Jahrhundert, Feder-
zeichnung.

[ Seelische Not in unserer Gesellschaft

auf ihre Funktion. Wie andere Philosophen der Antike unter-
strich hier Evagrios die tibertriebene Selbstliebe, die Philautie,
als Ursache jedes unangemessenen Umganges mit der Mit- und
Umwelt. Evagrios und andere Zeitgenossen haben ausfiihrliche
Beschreibungen von den mdéglichen Erscheinungsformen der
Philautie hinterlassen.?® Parallel zu dieser Selbstanalyse solle
aber der Mensch zu einer objektiveren Betrachtung der Realitit
kommen und Menschen und Dinge, ihre innere Natur, d.h. ih-
ren logos, kennen lernen.

Der Mensch muss also einen inneren Kampf gegen seine
Schwichen fithren, einen Kampf, der von Prudentius, einem
Schriftsteller des 4. Jahrhunderts, in dessen Epos Psychomachia
beschrieben worden ist. Der Titel, auf Deutsch «Der Kampf in
der Seele» oder «Der Kampf der Seele», konnte auch als «Seeli-
scher Konflikt» {ibersetzt werden. Der Text beschreibt, wie die
Tugenden und die Laster, als Krieger personifiziert, sich auf Tod
und Leben schlagen: «Wir wissen, wie im Dunkel des Herzens
unser schwankender Sinn in wechselnden Kdmpfen und Erfolgen
sich abmiiht, bald bei einer gliicklichen Anlage erstarkt, bald,
wenn die Krdfte gebrochen sind, unter dem Joch eines schlechten
Lebens gebeugt wird».*!

Schluss

Sigmund Freud wird oft als der Entdecker des Unbewussten ge-
feiert. Tatsdchlich stellen das Unbewusste und die Trieblehre
die Grundlagen der Psychoanalyse dar, mit einer entspre-
chenden Entwertung der Rolle des bewussten Ich: «Aber die

83



Seelische Not in unserer Gesellschaft

beiden Aufklirungen, dass das Triebleben der Sexualitdt in uns
nicht voll zu béndigen ist, und dass die seelischen Vorgdnge an
sich unbewusst sind und nur durch eine unvollstindige und un-
zuverléissige Wahrnehmung dem Ich zugdinglich und ihm unter-
worfen werden, kommen der Behauptung gleich, dass das Ich
nicht Herr sei in seinem eigenen Haus.»** Schon die Antike wusste
von der Bedeutung der Instinkte und der Sexualitét fiir die psy-
chische Tétigkeit und dass sie nicht voll zu bandigen sind. Es gibt
aber einen wesentlichen Unterschied zwischen der Tiefenpsy-
chologie der Antike und der Psychoanalyse. Das Ich ist fiir die
Psychoanalyse nicht Herr in seinem eigenen Haus, sondern
kann nur eine dem unbewussten Es untergeordnete Rolle spie-
len: « Man kédnnte das Verhdiltnis des Ichs zum Es mit dem des Rei-
ters zu seinem Pferd vergleichen. Das Pferd gibt die Energie fiir die
Lokomotion [Fortbewegung] her, der Reiter hat das Vorrecht, das
Ziel zu bestimmen, die Bewegung des starken Tieres zu leiten.
Aber zwischen Ich und Es ereignet sich allzu héufig der nicht
ideale Fall, dass der Reiter das Ross dahin fiihren muss, wohin es
selbst gehen will.»* Freud ist vollumfanglich bewusst, dass seine
Theorie das philosophische Menschenbild auf den Kopf stellt:
«Was kann der Philosoph also zu einer Lehre sagen, die wie die
Psychoanalyse behauptet, das Seelische sei vielmehr an sich un-
bewusst, die Bewusstheit nur eine Qualitdt, die zum einzelnen
seelischen Akt hinzutreten kann oder auch nicht und die eventuell
an diesem nichts anderes éndert, wenn sie ausbleibt?»** Auch fiir
Carl Gustav Jung ist die Neurose vom inneren Konflikt charakte-
risiert: « Neurose ist Entzweiung mit sich selbst. Der Grund der
Entzweiung ist bei den meisten Menschen der, dass das Bewusst-
sein sich an sein moralisches Ideal halten mdchte, das Unbe-
wusste aber nach seinem (im gegenwidrtigen Sinne) unmora-
lischen Ideal strebt, was das Bewusstsein bestdndig ableugnen
mdchte.»* Um den Zustand der Vorherrschaft des Unbewussten
zu veranschaulichen spricht Jung von Besessenheit: «/...] denn
jeder findet sich vor mit einer seelischen Disposition, welche seine
Freiheit in hohem Masse beschrdinkt, ja beinahe illusorisch macht.
Nicht nur ist die <Freiheit des Willens> philosophisch ein unabseh-
bares Problem, sondern sie ist es auch praktisch, insofern es selten
jemanden gibt, der nicht weitgehend oder sogar tiberwiegend von
Neigungen, Gewohnheiten, Trieben, Vorurteilen, Ressentiments
und allen moglichen Komplexen beherrscht ist. [...] Unfreiheit
und Besessenheit sind Synonyme. Immer ist daher etwas in der
Seele vorhanden, das Besitz ergreift und die sittliche Freiheit be-
schriinkt oder unterdriickt.»*

Fiir viele Denker der Antike, von den Stoikern bis zu den Kir-
chenvitern, sind dagegen die geistigen Funktionen des Men-
schen das hegemonikon, d.h. ihnen steht die Hegemonie, die

84

22 Sigmund Freud: Eine Schwierig-
keit der Psychoanalyse. In: Ders.:
Gesammelte Werke. Bd. 12. Frank-
furt/M 1999, S. 11,

23 Ders.: Neue Folge der Vorle-
sungen zur Einfithrung in die Psy-
choanalyse. In: Ders.: Gesammelte
Werke. Bd. 15, Frankfurt/M 1999,
S. 83.

24 Ders.: Die Widerstdnde gegen
die Psychoanalyse. In: Ders.: Ge-
sammelte Werke. Bd. 14. Frankfurt/
M 1999, S. 103.

25 Carl Gustav Jung: Neue Bahnen
der Psychologie. In: Ders.: Zwei
Schriften {iber Analytische Psycho-
logie. 4. vollst. rev. Aufl. Olten und
Freiburg/B 1989, S. 268.

26 Ders.: Psychologie und Religion.
In: Ders.: Zur Psychologie westli-
cher und ostlicher Religion. Ge-
sammelte Werke. Bd. 11. Frankfurt/
M 1995, S. 104; vgl. auch Ermanno
Pavesi: Hoffnung und freier Wille.
Eine kulturgeschichtliche Betrach-
tung. Weilheim-Bierbronnen 1999.



27 Vgl. Theodor Kobusch: Hege-
monikon. In: Historisches Worter-
buch der Philosophie. Bd. 3: G-H.
Darmstadt und Basel 1974,

Sp. 1030f.

Seelische Not in unserer Gesellschaft

Vormachtstellung, in der psychischen Tétigkeit zu.?” Eine oft
schwer zu erkdmpfende, nie vollstandige und immer gefihrdete
Hegemonie, die einen lebensldnglichen Kampf sowie eine ge-
naue Erkenntnis der tieferen Gemiitsbewegungen und der Re-
gungen des Herzens erfordert.



	Tiefenpsychologische Kenntnisse bei Platon und in der Antike

