
Zeitschrift: Appenzellische Jahrbücher

Herausgeber: Appenzellische Gemeinnützige Gesellschaft

Band: 135 (2007)

Artikel: Tiefenpsychologische Kenntnisse bei Platon und in der Antike

Autor: Pavesi, Ermanno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-283407

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-283407
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Seelische Not in unserer Gesellschaft

Tiefenpsychologische Kenntnisse bei Platon
und in der Antike
Ermanno Pavesi

Die Tiefenpsychologie
Der Begriff «Tiefenpsychologie» kann nicht selten zu
Missverständnissen führen, vor allem wenn man sich darunter eine tiefe
Kenntnis des Menschen vorstellt; als ob nur die Tiefenpsychologie

in der Lage wäre, das Menschlichste im Menschen zu kennen.
Der Psychiatrie-Historiker Henry E. Ellenberger (1905-1993)

erwähnt, dass die Prägung des Ausdrucks «Tiefenpsychologie»
gewöhnlich dem Psychiater Eugen Bleuler (1857-1939)
zugeschrieben werde.1 In seiner Geschichte der dynamischen Psychiatrie

verbindet Ellenberger diese besondere Form der Psychiatrie

mit der «Entdeckung des Unbewussten», mit der Annahme
einer unbewussten Ursache der psychischen Störungen und mit
der Entwicklung entsprechender Psychotherapien. Die
wissenschaftliche Beschäftigung mit unbewussten Phänomenen
beginnt für Ellenberger mit Franz Anton Mesmer (1756-1812) und
seiner Theorie des Animalischen Magnetismus2 und erreicht
ihre vollendete Formulierung erst mit der Psychoanalyse von
Sigmund Freud (1856-1939). Ansätze einer dynamischen
Psychotherapie wären allerdings auch in unwissenschaftlicher
Form bei gewissen Ritualen zu erkennen, wie zum Beispiel bei
den «bei primitiven Völkern von Medizinmännern, Schamanen
usw.» durchgeführten Heilverfahren, bei den Exorzismen und
bei rituellen und magischen Heilungen.

Bei Ellenberger fehlt jedoch eine ernsthafte Vertiefung der
psychologischen Kenntnisse der Antike. Dies ist eine ziemlich
verbreitete Haltung, die sich auf dem Vorurteil stützt, dass die
Psychologie eine moderne Wissenschaft sei und frühere Kenntnisse

über das psychische Leben für den modernen Psychologen

praktisch jeglichen Interesses entbehren. Der Schweizer

Psychiater Carl Gustav Jung (1875-1961), einer der wichtigsten
Vertreter der Tiefenpsychologie, konnte zum Beispiel behaupten:

«Obwohl das Mittelalter grosse Worte von der Seele zu reden

wusste, so hatte es doch keine Psychologie, welche eine der jüngsten

Wissenschaften überhaupt ist.»3

Entgegen dieser Meinungen zeigt die Beschäftigung mit antiken

Autoren, dass wichtige Themen der modernen Tiefenpsychologie

bereits in der Antike behandelt wurden. Die moderne
Tiefenpsychologie scheint sich von der antiken weniger wegen
der behandelten Themen zu unterscheiden, als wegen des

Menschenbildes, das ihr zugrunde liegt.

1 Vgl. Henry E. Ellenberger: Die

Entdeckung des Unbewussten.
Geschichte und Entwicklung der

dynamischen Psychiatrie von den

Anfängen bis zu Janet, Freud, Adler
und lung. Dt. Übers. Zürich 1985,
S. 675.

2 Auch «thierischer Magnetismus»
genannt; zu verstehen als eine
Kraft, die man mit dem Magnetismus

verglichen hat, weil sie, wie
dieser, durch Bestreichen geweckt
würde und ohne direkte Berührung
wirken sollte.

3 Carl Gustav Jung: Psychologische
Typen. Solothurn und Düsseldorf
1995 Gesammelte Werke 6),
S. 48.

72



Seelische Not in unserer Gesellschaft

Eine vollständigere Übersicht über die tiefenpsychologischen
Kenntnisse der Antike sollte verschiedene Gebiete erfassen: Von
der Philosophie zur Literatur und von der Theologie zur Medizin.

Nachfolgend wird der Schwerpunkt auf den griechischen
Philosophen Platon als einen der grössten Philosophen aller
Zeiten gesetzt.

4 Johannes Hirschberger:
Geschichte der Philosophie. Bd. 1. 13.

Aufl. Freiburg/B 1991, S. 39.

5 Adalberto Pazzini: Piccola storia
della medicina. Torino 1962, S. 20f.

Die Vorsokratiker

Die Anfänge der griechischen Philosophie sind durch die Reflexion

über die tiefe Natur der Realität geprägt worden. Die ersten
griechischen Philosophen, häufig als Vorsokratiker bezeichnet,
weil sie noch nicht geprägt waren durch das Denken Sokrates!
wollten hinter der Vielfältigkeit der Dinge die arche, das ist die
Ursache oder den Urgrund, finden. Diese arche der Dinge wurde
von den Philosophen mit unterschiedlichen Elementen identifiziert.

Thaies von Milet (ca. 624-546 v. Chr.) fand das Urprinzip
im Wasser, Anaximander (ca. 610-545 v. Chr.) im Apeiron, d.h.

im Unbestimmten, Anaximenes (ca. 585-528 v. Chr.) in der Luft.

Empedokles (ca. 492-432 v. Chr.) lieferte eine komplexere
Theorie, die über Jahrhunderte einen grossen Einfluss auf die

ganze Kultur ausübte: Während die früheren Philosophen «nur
einen Grundstoff annahmen, stellt er vier Ursubstanzen auf:

Feuer, Wasser, Luft und Erde. Es sind die vier <Wurzeln> (rizö-
mata) des Seins. Durch Mischung und Trennung sei aus ihnen
alles geworden, was es an Seiendem gibt».4 Diese Viererteilung
stellt auch das Fundament der Säftelehre dar: Im menschlichen

Körper werden vier Säfte (Blut, Schleim, schwarze und gelbe
Galle) beschrieben, die jeweils einem Element zugeschrieben
werden. Nach dieser Lehre ist ein menschlicher Körper gesund,
solange ein harmonisches Verhältnis unter den vier Säften
besteht, während jeder Krankheit eine Störung dieses Gleichgewichtes

zugrunde liegt. Diese Konzepte wurden schon vor Hip-
pokrates (um 460 bis um 370 v. Chr.) in der Medizin angewendet:
Dem Arzt Alkmaion von Kroton (geb. ca. 560 v. Chr.) zum
Beispiel «[...] kommt das Verdienst zu, die ersten anatomischen
Untersuchungen durchgeführt zu haben. Er formulierte die ersten
Hypothesen über die Körperfunktionen und definierte das erste
Gesetz des Lebens, d.h. der Harmonie der Teile, aus welchen der
Organismus besteht. Dieses Gesetz wurde später <Isonomie>

genannt, was eben <Gesetz des Gleichgewichtes) bedeutet».5

Der ganzen Natur wohnt eine Ordnung inne. Das Weltall ist
ein Kosmos, ein geordnetes Ganzes, und eine ähnliche Ordnung
lässt sich für den Menschen beschreiben, der als Mikrokosmos
angesehen werden kann. Jede Form von Kranksein wird als

Ungleichgewicht der Elemente mit dem Vorrang eines Saftes
verstanden.

73



Seelische Not in unserer Gesellschaft

ELEMENTEN-SCHEMA

SOMMER

[mittag]
JUGEND

FRÜHLING
MORGEN

KINDHEIT
m^GMWIKEjf

BLUT

Lull

*^r*\
äJeuei Wasse

&<*££ s*E>de

^WARZGNVV

^iANCHOlA*5*;
HERBST WINTER
ABEND NACHT

MANNESALTER GREISENALTER
Die vier Elemente und deren

Entsprechungen.

Es wurde früh festgestellt und festgehalten, dass die vier Säfte

nicht nur körperliche, sondern auch psychische Funktionen
beeinflussen würden. Die Säftelehre ist auch eine Temperamentenlehre,

jedem Saft entspricht ein besonderer Charakter:
Sanguiniker haben zu viel Blut, Choleriker zu viel gelbe Galle,
Phlegmatiker zu viel Schleim und Melancholiker zu viel schwarze
Galle. Die Möglichkeit einer Zuspitzung dieser Eigenschaften
bis zum Ausmass einer Krankheit ist vor allem für die Melancholie

von vielen Autoren in der Antike behandelt worden.6
Verschiedene antike Autoren haben also eine komplexe Psychologie

bearbeitet und nicht nur Charaktereigenschaften, psychische
Störungen, Kreativität usw. im Rahmen der Säftelehre erklärt,7
sondern auf Grund der vielfältigen makro-mikrokosmischen
Entsprechungen auch verschiedene für das Gleichgewicht der
Säfte relevante Faktoren aufgezeichnet sowie therapeutische
Interventionen vorgeschlagen, um das gestörte Gleichgewicht
wieder herzustellen.

6 Vgl. Raymond Klibansky et al.:

Saturn und Melancholie. Studien

zur Geschichte der Naturphilosophie

und Medizin, der Religion und
der Kunst. Dt. Übers. Frankfurt/M
1990.

7 Vgl. z.B. das Aristoteles
zugeschriebenes Problem XXX, 1. In:
Klibansky, Saturn und Melancholie
(wie Anm. 6), S. 59-76.

74



Seelische Not in unserer Gesellschaft

Die Darstellung der vier Temperamente

bei lohann Caspar Lavater
(1741-1801), Physiognomische
Fragmente zur Beförderung der
Menschenkenntnis und Menschenliebe,

aus dem lahre 1775.

I^ZGSJJtJ. LJiaUJ

rs
fi-4t

&ö- 1:^

s r^-itf-r

«T ^
V

Platon

Bei Platon (427-347 v. Chr.) finden wir neue Ansätze. Der Philosoph

verglich das psychische Leben des Menschen mit dem
Organismus einer Gesellschaft und umgekehrt: Wie es in einer
Gesellschaft verschiedene Bevölkerungsgruppen mit
unterschiedlichen Funktionen gibt und eine hierarchische Ordnung
notwendig ist für ihr Wohl, so findet man auch im Menschen
verschiedene Teile mit unterschiedlichen Rängen. In seinem
Buch Der Staat formulierte Platon diese Konzepte in Dialogform,

in fiktiven Zwiegesprächen zwischen dem Dialogführer
Sokrates und einem oder mehreren Gesprächspartnern: «Eine

gewisse Ordnung antworte ich, ist die Besonnenheit, und eine

Beherrschunggewisser Lüste undBegierden, wie man sagt. So spricht
man ja von einem <Herrsein seiner selbst) ich weiss nicht in
welcher Weise, und von anderem Derartigen, was gleichsam Fuss-

stapfen von ihr seien: nicht wahr?

- Ganz wohl, antwortete er.

- Ist nun aber das <Herrsein seiner selbst) nicht lächerlich?
Denn der Herr seiner selbst wäre auch Knecht seiner selbst, und

75



Seelische Not in unserer Gesellschaft

der Knecht Herr; denn von der gleichen Person ist in allen diesen

Beziehungen die Rede.

- Natürlich.

- Aber, fuhr ich fort, mir scheint dieser Ausdruck besagen zu
wollen, dass es in dem Menschen selbst an der Seele ein Besseres

gibt und ein Schlechteres, und wenn das von Natur Bessere über
das Schlechtere herrscht, dies als <Herr seiner selbst) bezeichnet
wird - denn ein Lob ist esja -; wenn aber infolge schlechter Erziehung

oder irgend welchen Umganges das kleinere Bessere von der

Menge des Schlechteren beherrscht wird, so scheint man dies wie

zur Schmach zu tadeln und den in solchem Zustand Befindlichen
<Knecht seiner selbst) und zügellos zu nennen.»8

Platon unterstrich hier nicht nur die Bedeutung einer
hierarchischen Ordnung, sondern auch die Aufgabe der Erziehung,
die erlaubt, jeder Begierde, jedem Wunsch und Trieb die ihm
zustehende Stellung in der Gesamtpersönlichkeit zu gewähren
und durch die Pflege der Tugenden auch den Menschen in die

Lage zu versetzen, dieses Ziel zu erreichen. Das ist eine nicht
einfache Aufgabe. Platon war davon voll überzeugt, dass der

«begierliche Teil» im Menschen stark ist und nur durch Erwachsene

mit einem starken Charakter unterdrückt, aber nicht
vollständig gebändigt werden kann. So können auch bei den «besten»

Menschen Situationen eintreten, die vom Trieb herbeigeführt

wurden. Dies geschieht zum Beispiel während des Schlafes,

wo der begierliche Teil die psychische Tätigkeit beherrscht:
«Unter die vorhin genannten nicht notwendigen Lüste und
Begierden scheinen mir einige zu gehören, die unbändigjedem
sittlichen Gesetze zu widerstreben scheinen. Jeder Mensch zwar ist

nun der Gefahr ausgesetzt, solche Begierden in sich zu haben;
aber von den Gesetzen sowohl wie von den besseren Begierden
mittels Vernunft unter der Schere gehalten, verschwinden sie bei

einigen Menschen entweder gänzlich oder bleiben nur in geringer
Zahl undgeschwächt, bei anderen dagegen erscheinen sie in grösserer

Kraft und Zahl.

- Aber was meinst du denn für welche, fragte er, unter den hier
angedeuteten Lüsten?

- Die, antwortete ich, welche während des Schlafes zu erwachen

pflegen, wenn nämlich einerseits der eine Bestandteil der
Seele, der Vernunft, Humanität und Beherrschung jenes begierlichen

Teiles in sich begreift, im Schlafe liegt, und wenn andrerseits

der tierische und wilde Teil der Seele, von Speise oder Trank

angefüllt, sich bäumt und nach Abschüttelungdes Schlafes
durchzugehen und seine Triebe zu befriedigen sucht. Du weißt, dass

letzterer dann in solchem Zustande sich alle möglichen Dinge
erlaubt, weil er nun aller Scham und Vernunft los und ledig ist.

Denn er trägt kein Bedenken, sowohl seiner Mutter, wie er wähnt,

8 Platon: Der Staat, 430 E-431 A.
In: Ders.: Sämtliche Werke. Bd. 2.

Hrsg. von Erich Löwenthal. Darmstadt

2004, S. 139-141.

76



Seelische Not in unserer Gesellschaft

beizuwohnen, als auch jedem anderen Gegenstand seiner Lust,
sei es Gott, Mensch oder Tier; er trägt kein Bedenken, sich mitjeder
Blutschuld zu beladen, jede Befriedigung seines Gaumens sich zu
erlauben, mit einem Worte: weder vor einem Unverstände noch

vor einer Unverschämtheit zurückzubleiben.

- Ganz wahr ist deine Beschreibung sagte er.

- Wenn dagegen jemand, denke ich, sich schon in bezug auf
sein Inneres in gesundem und besonnenem Zustande befindet
und sich zu Bette begibt, nachdem er erstens den vernünftigen Teil

seiner Seele geweckt, ihn mit schönen Gedanken und Betrachtungen

genährt hat und zu stiller Selbstprüfimg kommen ist;
nachdem er zweitens den begierlichen Teil seiner Seele weder dem

Mangel noch der Völlerei überlassen hat, damit er sich ruhig
verhält und damit er dem edelsten Seelenbestandteile keine Unruhe
verursacht durch ausgelassene Freude oder Kummer, dass er im
Gegenteil diesen ganzfür sich allein und von allem Körperlichen
gesondert betrachten, erstreben und wahrnehmen lässt, was er
noch nicht weiss, beziehe es sich nun entweder aufdie Vergangenheit

oder auf die Gegenwart oder auf die Zukunft; nachdem er
drittens ebenso den zornmütigen Seelenteil gedämpft und nicht
etwa vorher mit irgendwelchen Personen in Zornausbrüche geraten

ist und mit aufgeregtem Gemüte einschläft, sondern nach
Einwiegung der zwei niederen Seelenbestandteile und nach Weckung
des edlen dritten, bei dem sich das Denken befindet, zur Ruhe

geht: so weisst du, dass der Mensch in diesem Zustande nicht nur
am besten die Wahrheit erfasst, sondern dass auch dann die

Traumgesichter am wenigsten unsittlich erscheinen.

- Ganz vollkommen bin ich allerdings dieser Meinung sagte er.

- Diese letzteren Sätze haben wir indessen als eine Abschweifung

vorzutragen uns verleiten lassen; was ich aber tiefer einsehen

wollte, ist das: Eine heftige, wilde und unbändige Gattung von
Begierden gibt es bei jedem von uns Menschen, wenn auch manche

gar ordentliche Leute zu sein scheinen, und hiervon haben wir
9 Ebd., 571A-572 B, S. 330-332. dem Gesagten zufolge den offenbaren Beweis in den Träumen.»9

Für Platon stand fest, dass der irrationale Teil der Seele nicht
vollständig durch den vernünftigen Teil kontrolliert werden
kann. Auch bei den Menschen, die sich nach den Gesetzen und
nach den ethischen Werten richten, wird sich mindestens in den
Träumen «eine heftige, wilde und unbändige Gattung von
Begierden» manifestieren. Platon gab hier aber einige
psychotherapeutische und hygienische Ratschläge. Er empfahl u.a. die

Selbstprüfung: Vor dem Einschlafen sollte der Mensch über sich
selbst reflektieren und aggressive Gefühle besänftigen, um zur
Ruhe zu kommen.

Platon machte sich auch Gedanken, ob innerhalb der
verschiedenen Begierden einige eine besondere Rolle einnehmen

77



Seelische Not in unserer Gesellschaft

und deshalb den vernünftigen Teil am meisten bedrohen
könnten. Im Buch Der Staat wird diese Rolle dem Eros
zugeschrieben: «Wenn nun aber alles ausgeht, müssen da nicht die
vielen heftigen eingenisteten Begierden ein Gebrüll anfangen, und
müssen diese Menschen dann nicht sowohl von den übrigen
Begierden, als auch ganz besonders vom Herrn Eros, der alle übrigen
wie seine Söldner anführt, wie von Stacheln getrieben wütend
umherschwärmen und auskundschaften, wer etwas habe, dem man
es mit List oder Gewalt abnehmen könne?»10

In einem anderen Buch, findet man eine besondere Form des

Eros, der Liebe, nämlich die übertriebene Selbstliebe, die als

Hauptquelle aller Übel angesehen wird: «Das allerbedeutendste
Übel aber, das den meisten Menschen in der Seele steckt, das
jedermann sich selbst verzeiht und deswegen keine Anstalten trifft,
ihm zu entrinnen, besteht darin, dass man sagt, jedermann liebe
eben sich selbst von Natur, und es sei ganz richtig, diese Selbstliebe

zu haben. Allein darin liegtfürjeden Menschen undfür alle Fälle
in Wahrheit der Grund von allen Verfehlungen; sie entspringen
aus dieser übertriebenen Liebe zu sich selbst. Der Liebende wird
immer blind gegen das, was er liebt, so dass er das Rechte, Gute,
Schöne nicht mehr gut zu erkennen weiss und seine eigenen
Sachen immer höher achten zu müssen vermeint als die Wahrheit.
Wer ein grosser Mann werden will, darf weder in sich noch in
seine eigenen Sachen verliebt sein, sondern nur in das, was recht
ist, ob er dieses nun bei sich selbst oder bei einem andern mehr
ausgeführt findet. Aus dem gleichen Fehler stammt es auch bei

jedermann her, dass ihm sein eigener Unverstandfürgrosse
Weisheitgilt, daher wir, auch wenn wir sozusagen nichts wissen,
dennoch meinen, alles zu wissen. Indem wir dann Dinge, die wir
selbst nicht zu machen verstehen, keineswegs anderen übertragen,

müssen wir ja notwendig fehlen, sofern wir sie nun selber
machen wollen. Deswegen muss jeder Mensch eine starke Selbstliebe

aufs äusserste meiden; dagegen soll er einem, der besser ist
als er selbst, eifrig nachtrachten und sich durch keine falsche
Scham davon abhalten lassen.»11

Was hier aber als übertriebene Selbstliebe, als Philautie,
beschrieben wird, entspricht dem heutigen Begriff von Narzissmus.

Platon betrachtete die Philautie als das wichtigste menschliche

Laster, weil verschiedenen falschen Verhalten gerade die
übertriebene Selbstliebe, die Überschätzung der eigenen
Fähigkeiten, die Unfähigkeit, die eigenen Grenzen zu erkennen, und
die narzisstische Kränkbarkeit zugrunde liegen können.

Für Platon ist die menschliche Natur durch Konflikthaftigkeit
charakterisiert: «Wiederum muss man beachten, dass in jedem
von uns zwei herrschende und leitende Kräfte sind, denen wir
folgen, wohin sie uns leiten: die eine, die von der Natur uns einge-

10 Ebd., 573 C-573 D, S. 334.

11 Ders.: Die Gesetze 731D-732B.
In: Ders.: Sämtliche Werke. Bd. 3.

Hrsg. von Erich Löwenthal. Darmstadt

2004, S. 356-357.

78



t:
\\

f;

*
i / *.

/ ;•

¦
Raffael: Die Schule von Athen,
1509-1510; Wandfresko in der
Stanza della Segnatura im Vatikan

ßr Papst Julius II.
Im Zentrum stehen Platon (links mit
Fingerzeig himmelwärts) und
Aristoteles (rechts). Weitere bekannte

Philosophen: Diogenes (aufTreppe
liegend), Epikur (links mit Lorbeerkranz

an Rednerpult), Zeno (links
neben Epikur mit Kappe), Euklid
(vorne rechts mit Zirkel und Schülern),

Heraklit (vorne in der Mitte,
am Schreibpult, Haupt aufArm
gestützt), Pythagoras (vorne links,
schreibend, mit Schülern), Sokrates

(5. Figur links von Platon), Xeno-

phon (6. Figur links von Platon)
und Raffael selbst (rechts unten,
2. v. r.) neben Zeitgenossen.

12 Ders.: Phaidros, 237 D-238 A.
In: Ders.: Sämtliche Werke (wie
Anm. 8), S. 424.

13 Ders.: Die Gesetze (wie
Anm. 11) 644 E, S. 244.

pflanzte Begierde nach Vergnügungen, die andere eine erworbene,

aufdas Gute gerichtete Denkweise. Diese beiden nun sind
uns bald einträchtig bald zwiespältig und das eine Mal
überwiegt diese, das andere Mal jene. Wenn nun die Denkweise durch
Vernunftzu dem Guten leitet und überwiegt, so hat diese überwiegende

Kraft den Namen Besonnenheit; wenn aber die Begierde

vernunftlos zu Vergnügungen hintreibt und in uns herrschend
wird, so wird dieser herrschende Trieb Ausschweifung
genannt.»12

Der Mensch ist Spielplatz von entgegengesetzten Gefühlen:
«Lasst uns die Sache einmal so betrachten: Wir wollen jedes von
uns lebendigen Wesen als eine wundervoll künstliche Marionette
ansehen, von den Göttern geschaffen - gleichviel ob zu ihrem
Spielzeug oder im Ernst zu irgendwelchem Zweck; denn das können

wir nicht genau wissen. Aber so viel wissen wir, dass jene
Gefühle in uns gleichsam Saiten oder Schnüre sind, die innerlich
an uns ziehen, und weil sie selbst einander entgegengesetzt sind,
uns nun auch zu entgegengesetzten Handlungen hinreissen, wo
dann, jedes an seinem abgesonderten Platze, Tugend und Laster
liegt.»13

79



Seelische Not in unserer Gesellschaft

\
11

Aristoteles

Der griechische Philosoph Aristoteles (384/383-322/321 v. Chr.),
Schüler Piatons, vertrat in wesentlichen Punkten ähnliche Thesen

wie sein Lehrer.
In der Nikomachischen Ethik beschreibt Aristoteles die

Teilung der Seele in ein irrationales und ein rationales Element,
ohne jedoch zur Frage Stellung zu nehmen, ob es sich um
getrennte Teile oder um etwas Unteilbares handelt, das nur aus
didaktischen Gründen als Zweiheit beschrieben wird.
Anschliessend unterscheidet Aristoteles drei Seelenteile: Der
vegetative Teil als «Ursache von Ernährung und Wachstum», ganz
irrational, ohne einen erheblichen Einfluss auf das bewusste
Leben: «Es kann höchstens vorkommen, dass in beschränktem

Umfang irgendwelche Bewegungsvorgänge doch zur Seele

durchdringen, und da sind nun freilich die Traumvorstellungen.»14 Es

gibt dann eine «zweite Naturanlage der Seele, irrational auch sie,

aber irgendwie doch teilhabend an dem rationalen Element», es

handelt sich um das Begehrungs- oder Strebevermögen. Dem
dritten Teil, dem Seelenteil, der das rationale Element besitzt,
kann es gelingen, die Triebe des Begehrungsvermögens zu
beherrschen und zu wertvollen Zielen zu leiten. Im Begehrungsvermögen

zeigt sich jedoch eine «Kraft, die wesenhaft wider das

rationale Elementgerichtet ist, die mit ihm kämpft und sich dage-

Platon, Detail. Aristoteles, Detail.

14 j"iristoteles: Nikomachische
Ethik, 1102b. Bibliographisch erg.
Ausg. Stuttgart 2003, S. 31.

80



Seelische Not in unserer Gesellschaft

15 Ebd., S. 31. genstemmt».15 Für Aristoteles zwang sich die Erkenntnis auf,
dass in der Seele etwas waltet, was wider das rationale Element
ist, ein Gegensätzliches, Widerspenstiges.

Das stellte ein wichtiges Problem sowohl für den Einzelnen
wie für die Gesellschaft dar. Die Grundsätze für Aristoteles waren

klar: «Man darfaber wohl sagen, dass es der denkende Teil ist,

der das Wesen des einzelnen Menschen, ganz oder doch in erster

Linie, ausmacht. Wer so ist, der wünscht in dauernder
Lebensgemeinschaft mit sich selbst zu sein, denn er verwirklicht sie mit

16 Ebd., S. 251. Freude.»16

Die irrationalen Seelenteile zeigen Ähnlichkeiten mit dem

Lebensprinzip anderer Organismen oder Tiere. Was den
Menschen auszeichnet, ist der rationale Teil. Der Mensch wünscht
sich das Gute und kann mit der Vernunft den Weg dazu erkennen

und unter anderem die verschiedenen Begierden diesem
Ziel unterordnen. «Wie das Kind nach den Anordnungen seines

Erziehers zu leben hat, so muss sich das Begehrende in uns nach
dem rationalen Element richten. Daher sollte das Begehrende in
dem besonnenen Manne mit dem rationalen Element im
Einklang sein, denn beider Ziel istja das Edle, und es begehrt der
Besonnene das richtige Ziel, in der richtigen Weise und zur richtigen

17 Ebd., S. 86. Zeit.»11 Erstrebenswert ist die innere Harmonie, aber die Begier¬
den können nach der eigenen Befriedigung streben, ohne Rücksicht

auf die anderen oder auf das Ziel der Gesamt-Seele.

Eine wichtige Rolle kommt der Tugendlehre zu: Die
Tugenden sind die notwendigen Mittel, um das Ziel zu erreichen;
sie sind gute Haltungen und Gewohnheiten, die das Gegensätzliche

und Widerspenstige des irrationalen Teiles zu beherrschen
helfen können.

Das «Herz» in der Bibel, Kardiognosie und geistliche Führung

Auch in der biblischen Tradition gibt es Hinweise für eine
«Tiefenpsychologie». An verschiedenen Stellen der Heiligen Schrift
wird zum Beispiel zwischen der Erscheinung eines Menschen
und seiner tiefen Realität unterschieden. Das Herz wird für den
inneren, meist verborgenen Kern des Menschen gehalten. «In
der Bibel ist das Herz das umfassende Lebenszentrum. Als Sitz
des natürlichen und übernatürlichen, das heisst gottbezogenen,
Seelenlebens ist es Sinnbild des ganzen inneren Menschen. Dieser

Wesenskern ist polar, äusserst ambivalent. Hier entspringen
gute und böse Gedanken: Glauben und Zweifel, Einsicht und
Verblendung. Hier wurzelt das Gemütsleben: Freude und
Traurigkeit, Ergriffenheit und Lauheit, Leidenschaft und Zorn,
Mut und Furcht, Tapferkeit und Verzagen. Hier gründet auch

18 Frank Nager: Das Herz als Sym- der Wille, die Entscheidungsfähigkeit zum Guten und zum
hol. Basel 1993, S. 89. Bösen.»18

81



Seelische Not in unserer Gesellschaft

Dieses schon im Alten Testament formulierte Menschenbild
wird im Neuen noch mehr bekräftigt. Der Mensch kann sich
nicht auf die äusserliche Beachtung des Gesetzes beschränken,
Reinheit und Unreinheit können nicht nur nach äusserlichen
Massstäben beurteilt werden, sondern es geht um die innere
Haltung, um die Reinheit oder Unreinheit des Herzens: «Denn

von innen, aus dem Herzen der Menschen, kommen die bösen

Gedanken, Unzucht, Diebstahl, Mord, Ehebruch, Habgier, Bosheit,

Hinterlist, Ausschweifung Neid, Verleumdung Hochmut
und Unvernunft. All dieses Böse kommt von innen und macht den
Menschen unrein».19 Einen Menschen kennen kann nur derjenige,

der über Kardiognosie verfügt, d.h. die Fähigkeit, das Herz
zu kennen.

Gerade die Schwierigkeit, die tieferen Motivationen des eigenen

Verhaltens zu erkennen, hat zur Entwicklung einer besonderen

Disziplin geführt: der Disziplin der geistlichen Führung.
Auf dem Weg zur Selbstverwirklichung braucht jeder Mensch
die Führung einer Person, die nicht nur selber den Weg gegangen

ist, sondern sowohl über die besondere Begabung der
Menschenkenntnis wie auch über lange Erfahrung verfügt.

Ein Höhepunkt der geistlichen Führung ist bei den
sogenannten Wüstenvätern erreicht worden. Seit dem 4. Jahrhundert

haben zahlreiche Christen die Welt verlassen und die
Abgeschiedenheit der Wüste gesucht, um sich den Versuchungen zu
entziehen. Sie müssten aber feststellen, dass die Trennung von
den Gütern der Welt allein nicht automatisch zur Seelenruhe
führt.

Evagrios Pontikos (ca. 345-399), ein Mönch, derviele Schriften
mit sehr subtilen psychologischen Analysen des spirituellen
Lebens hinterlassen hat, erklärte z.B., dass weder der Mensch noch
die Dinge der Welt an sich böse seien, nur die Einstellung zu den

Dingen könne falsch sein: Wenn man sich von den Dingen
getrennt hätte, könnten die Erinnerungen an die Dinge, die besondere

Bindung an sie und die Sehnsucht nach ihnen in ihrer
reinen Form erscheinen.

Die Trennung von den weltlichen Dingen stelle nicht den
Endpunkt des spirituellen Weges, sondern dessen Anfang dar. In
der neuen Situation müsse der Mensch die eigenen tieferen
Motivationen hinterfragen, die eigenen Gedanken [logismöi], die

von früheren Vorstellungen und von den Leidenschaften
geprägt sind, analysieren. Evagrios unterschied hier zwei Aspekte:
Der Mensch solle erkennen, wie seine Gedanken von egoistischen

Wünschen geprägt werden, so dass Mitmenschen, Dinge
und Handlungen nicht objektiv betrachtet werden, sondern zu
eigennützigen Gründen jederzeit missbraucht werden können,
ohne Rücksicht auf ihre eigentliche Würde, auf ihre Natur oder

19 Markus 7, 21-23.

20 Vgl. das Kapitel «La Philautie».
In: Jean-Claude Larchet: Therapeu-
tique des maladies spirituelles. Une
introduction ä la tradition asce-

tique de l'Eglise orthodoxe. 3. rev.
Aufl. Paris 1997, S. 151-157, und Ire-
nee Hausherr: Philautia. Dall'amore
di se alla caritä. It. Übers. Comunitä
di Bose/Magnano (Bi) 1999.

21 Die Psychomachie des Pruden-
tius. Lateinisch-deutsch. Eingeführt
und übersetzt von Ursmar Engelmann

OSB. Freiburg/B 1959, S. 89.

Dieser Band enthält auch 24 Tafeln
mit den Abbildungen nach der
Handschrift 135 der Stiftsbibliothek
zu St. Gallen. Die ganze Handschrift

ist als Digitalfaksimile im
Internet frei zugänglich: Cod. Sang.

135, St. Gallen / Codices Electronici
Sangallenses, www.cesg.unifr.ch
(7. Juni 2008).

82



Seelische Not in unserer Gesellschaft

¦mV/Rhmxsi
^

'¦-

Cry f
K*

fr

Der Seelenkampfzwischen Lust und
Scham: Die Libido (personifizierte
Lust) stürmt mit einer brennenden
Fackel aufdie Puditia (personifizierte

Scham) ein. Diese wehrt sich

mit dem Schild und hält in der
Rechten einen Stein, der die Libido
treffen wird; Ausschnitt aus der
St. Galler Prudentius-Handschrift
aus dem 11. lahrhundert,
Federzeichnung.

auf ihre Funktion. Wie andere Philosophen der Antike unterstrich

hier Evagrios die übertriebene Selbstliebe, die Philautie,
als Ursache jedes unangemessenen Umganges mit der Mit- und
Umwelt. Evagrios und andere Zeitgenossen haben ausführliche

Beschreibungen von den möglichen Erscheinungsformen der
Philautie hinterlassen.20 Parallel zu dieser Selbstanalyse solle
aber der Mensch zu einer objektiveren Betrachtung der Realität
kommen und Menschen und Dinge, ihre innere Natur, d.h.
ihren logos, kennen lernen.

Der Mensch muss also einen inneren Kampf gegen seine
Schwächen führen, einen Kampf, der von Prudentius, einem
Schriftsteller des 4. Jahrhunderts, in dessen Epos Psychomachia
beschrieben worden ist. Der Titel, auf Deutsch «Der Kampf in
der Seele» oder «Der Kampf der Seele», könnte auch als «Seelischer

Konflikt» übersetzt werden. Der Text beschreibt, wie die

Tugenden und die Laster, als Krieger personifiziert, sich auf Tod
und Leben schlagen: «Wir wissen, wie im Dunkel des Herzens

unser schwankender Sinn in wechselnden Kämpfen und Erfolgen
sich abmüht, bald bei einer glücklichen Anlage erstarkt, bald,
wenn die Kräfte gebrochen sind, unter dem Joch eines schlechten
Lebens gebeugt wird».21

Schluss

Sigmund Freud wird oft als der Entdecker des Unbewussten
gefeiert. Tatsächlich stellen das Unbewusste und die Trieblehre
die Grundlagen der Psychoanalyse dar, mit einer
entsprechenden Entwertung der Rolle des bewussten Ich: «Aber die

83



Seelische Not in unserer Gesellschaft

beiden Aufklärungen, dass das Triebleben der Sexualität in uns
nicht voll zu bändigen ist, und dass die seelischen Vorgänge an
sich unbewusst sind und nur durch eine unvollständige und
unzuverlässige Wahrnehmung dem Ich zugänglich und ihm
unterworfen werden, kommen der Behauptung gleich, dass das Ich
nichtHerrsei in seinem eigenen Haus.»22 Schon die Antike wusste

von der Bedeutung der Instinkte und der Sexualität für die
psychische Tätigkeit und dass sie nicht voll zu bändigen sind. Es gibt
aber einen wesentlichen Unterschied zwischen der Tiefenpsychologie

der Antike und der Psychoanalyse. Das Ich ist für die

Psychoanalyse nicht Herr in seinem eigenen Haus, sondern
kann nur eine dem unbewussten Es untergeordnete Rolle spielen:

«Man könnte das Verhältnis des Ichs zum Es mit dem des Reiters

zu seinem Pferd vergleichen. Das Pferdgibt die Energiefür die
Lokomotion [Fortbewegung] her, der Reiter hat das Vorrecht, das
Ziel zu bestimmen, die Bewegung des starken Tieres zu leiten.

Aber zwischen Ich und Es ereignet sich allzu häufig der nicht
ideale Fall, dass der Reiter das Ross dahin führen muss, wohin es

selbstgehen will.»23 Freud ist vollumfänglich bewusst, dass seine
Theorie das philosophische Menschenbild auf den Kopf stellt:
«Was kann der Philosoph also zu einer Lehre sagen, die wie die

Psychoanalyse behauptet, das Seelische sei vielmehr an sich

unbewusst, die Bewusstheit nur eine Qualität, die zum einzelnen
seelischen Akt hinzutreten kann oder auch nicht und die eventuell

an diesem nichts anderes ändert, wenn sie ausbleibt?»24 Auch für
Carl Gustav Jung ist die Neurose vom inneren Konflikt charakterisiert:

«Neurose ist Entzweiung mit sich selbst. Der Grund der

Entzweiung ist bei den meisten Menschen der, dass das Bewusstsein

sich an sein moralisches Ideal halten möchte, das Unbe-

wusste aber nach seinem (im gegenwärtigen Sinne] unmoralischen

Ideal strebt, was das Bewusstsein beständig ableugnen
möchte.»25 Um den Zustand der Vorherrschaft des Unbewussten
zu veranschaulichen spricht Jung von Besessenheit: «[...] denn

jederfindet sich vor mit einer seelischen Disposition, welche seine

Freiheit in hohem Masse beschränkt, ja beinahe illusorisch macht.
Nicht nur ist die <Freiheit des Willens) philosophisch ein unabsehbares

Problem, sondern sie ist es auch praktisch, insofern es selten

jemanden gibt, der nicht weitgehend odersogar überwiegend von
Neigungen, Gewohnheiten, Trieben, Vorurteilen, Ressentiments
und allen möglichen Komplexen beherrscht ist. [...] Unfreiheit
und Besessenheit sind Synonyme. Immer ist daher etwas in der
Seele vorhanden, das Besitz ergreift und die sittliche Freiheit
beschränkt oder unterdrückt.»26

Für viele Denker der Antike, von den Stoikern bis zu den
Kirchenvätern, sind dagegen die geistigen Funktionen des
Menschen das hegemonikön, d.h. ihnen steht die Hegemonie, die

22 Sigmund Freud: Eine Schwierigkeit

der Psychoanalyse. In: Ders.:
Gesammelte Werke. Bd. 12.

Frankfurt/M 1999, S. 11.

23 Ders.: Neue Folge der
Vorlesungen zur Einführung in die
Psychoanalyse. In: Ders.: Gesammelte
Werke. Bd. 15, Frankfurt/M 1999,

S.83.

24 Ders.: Die Widerstände gegen
die Psychoanalyse. In: Ders.:
Gesammelte Werke. Bd. 14. Frankfurt/
M 1999, S. 103.

25 Carl Gustav Jung: Neue Bahnen
der Psychologie. In: Ders.: Zwei
Schriften über Analytische Psychologie.

4. vollst, rev. Aufl. Ölten und
Freiburg/B 1989, S. 268.

26 Ders.: Psychologie und Religion.
In: Ders.: Zur Psychologie westlicher

und östlicher Religion.
Gesammelte Werke. Bd. 11. Frankfurt/
M 1995, S. 104; vgl. auch Ermanno
Pavesi: Hoffnung und freier Wille.
Eine kulturgeschichtliche Betrachtung.

Weilheim-Bierbronnen 1999.

84



Seelische Not in unserer Gesellschaft

27 Vgl. Theodor Kobusch: Hege- Vormachtstellung, in der psychischen Tätigkeit zu.27 Eine oft
monikon. In: Historisches Wörter- schwer zu erkämpfende, nie vollständige und immer gefährdete
buch der Philosophie. Bd. 3: G-H. Hegemonie, die einen lebenslänglichen Kampf sowie eine ge-
Darmstadt und Basel 1974, „, „ jj„s ,030f naue Erkenntnis der tieferen Gemütsbewegungen und der

Regungen des Herzens erfordert.

85


	Tiefenpsychologische Kenntnisse bei Platon und in der Antike

