
Zeitschrift: Appenzellische Jahrbücher

Herausgeber: Appenzellische Gemeinnützige Gesellschaft

Band: 125 (1997)

Artikel: Appenzell und das Bündnis mit Spanien (1598) : von der katholischen
Kirchhöre Appenzell zum Verbündeten des Katholischen Königs

Autor: Wendland, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-283347

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-283347
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Appenzell und das Bündnis mit Spanien (1598)

Von der katholischen Kirchhöre Appenzell
zum Verbündeten des Katholischen Königs

Von Prof. Dr. Andreas Wendland, Potsdam

Das Bündnis der 572 katholischen
inneren Rhoden unter der Führung
der Kirchhöre Appenzell mit dem
König von Spanien ist nur
vordergründig ein Ereignis der «grossen»,
europa-weiten Politik. Tatsächlich
handelte es sich in mindestens
ebenso starkem Ausmass um eine
Innerschweizer und lokalhistorische

Begebenheit. Die Allianz mit
Spanien war für die Geschichte des
Landes Appenzell ein Meilenstein.
Sie war der Anlass, wenn auch nicht
die tiefere Ursache für die Landteilung

im September 1597.
Für die spanische Monarchie war

Appenzell dagegen ein eher
unbedeutender Verbündeter, mit dem sie
sich aus übergeordneten, weiterreichenden

politischen und nicht
zuletzt konfessionellen Erwägungen
heraus verbündete, die eher mit der
katholischen Eidgenossenschaft als
Ganzes zu tun hatten. Spanien hat
dieses Bündnis nicht angestrebt, die
Kirchhöre Appenzell und die
katholischen Orte aus ähnlich
gelagerten Motiven heraus sehr wohl.

Selbst wenn man auf Seiten der
Casa de Austria eine übergeordnete,

imperiale Gesichtspunkte
berücksichtigende Perspektive unterstellt,

lag die Bedeutung dieser
Allianz nicht in einem wie auch
immer gearteten Machtgewinn
Spaniens, sondern in der Festigung des

Bündnissystems der katholischen
Orte und - vor allem - in der
ausdrücklichen Anerkennung der
katholischen Rhoden als eigenständiges

katholisches Gemeinwesen und
dessen Verankerung im katholischen

Lager der Eidgenossenschaft.

Religion und Freiheitsbegriff

Dieser Entwicklung war innerhalb

des Landes Appenzell ein
wesentlicher Umstand vorausgegangen,

ohne den diese Allianz nicht
denkbar gewesen wäre: die innere
Spaltung und schrittweise
Auseinanderentwicklung der beiden
Appenzell entlang der konfessionellen
Bruchlinien. Innerhalb der Kirchhöre

Appenzell waren die religiösen

Gegensätze zwischen der
katholischen Mehrheit und der
evangelischen Minderheit seit 1585

Prozess gegen den Protestanten
Dr. Anton Low und dessen
Hinrichtung) eskaliert. Die katholischen

Räte und Landleute hatten
schliesslich erheblichen Druck
ausgeübt, um die Gemeinde von den
Reformierten zu «reinigen».1 Deren

Weigerung, die Messe zu besu-

1 Eingehend geschildert in der Appenzeller
Geschichte, I. Bd.: Das ungeteilte Land (von
der Urzeit bis 1597). verfasst von Rainald P.

Fischer, 2., unveränd. Aufl. 1976: im Folgenden

zitiert als: AG, 1.



chen und sich dem «althergebrachten»

religiösen Brauchtum
unterzuordnen, wurde dabei von den
Katholiken als Beweis dafür gewertet,

dass die Protestanten nicht
dazu bereit waren, nach den
nunmehr als für alle verbindlich erachteten

Gewohnheiten zu leben.
Daraus - und nicht so sehr aus

scharf empfundenen, klar
reflektierten konfessionellen Gegensätzen

- erklärt sich die Bereitschaft,
die «Neugläubigen» erst
auszugrenzen, und dann schliesslich
nicht mehr als Landsleute und
Genossen, sondern als das Gemeindeleben

vergiftenden Fremdkörper
zu betrachten. Einheit im Inneren
war ohne äussere Einheit und
Konformität im Glauben offenbar nicht
mehr vorstellbar.

Die Entschlossenheit, die - wie es
scheint - Amtsleute und Gemeinde
dabei zu gleichen Teilen an den Tag
gelegt hatten, war trotz der führenden

und von den katholischen
Appenzellem gewollten Mitwirkung
der Kapuziner (seit 1586/87) ganz
und gar ein inner-gemeindliches
Phänomen2, das entgegen den
Bekundungen weltlicher und kirchlicher,

diesen Prozess durchaus
warm befürwortender Beobachter
(d.h. die V Orte und die päpstliche
Nuntiatur in Luzern) nicht von
aussen in Gang gesetzt worden war.
Der politische Führungskreis der V
katholischen Orte hatte dabei zwar
früh und schnell seine guten Dienste

angeboten, die auch gern
angenommen worden waren, schliesslich

hatten die führenden Appenzeller

Ratsgeschlechter (wie z.B.
die Bodmer, v. Heimen und Megge¬

li) schon allein durch ihre Soldgeschäfte

enge und eingespielte Kontakte

in Luzern.
Das sollte aber nicht darüber

hinwegtäuschen, dass die katholischen
Appenzeller schon früh aus eigenem

Bestreben heraus dazu
übergingen, den Grundsatz des
kommunalen Mehrheitsprinzips in
konfessionellen Angelegenheiten
(Kirchhöreprinzip) in einem
restriktiven Sinne auszulegen. Das
brachte ihnen von Seiten der
protestantischen Appenzeller zwar
den nicht ganz unbegründeten
Vorwurf der unzulässigen Neuerung3
ein, ermöglichte es ihnen aber, sich
der «zwinglischen» Landleute
innerhalb ihrer Kirchhöre zu entledigen

und diese gegen den «falschen
Glauben» abzuschliessen. Die
Appenzeller Kirchhöre und der mit ihr
eng zusammenwirkende, weitgehend

katholische Landrat gingen
dabei sehr entschlossen vor.4 Der
Kleine Rat, in dem die Innerrhoder
überwogen, schreckte nicht davor
zurück, den Ausserrhodern damit

' Das sei hier im Gegensatz zu der Bewertung
von Rainald P. Fischer, Die Gründung der
Schweizer Kapuzinerprovinz, 1581-1589. Ein
Beitrag zur Geschichte der katholischen
Reform [= Zeitschrift für schweizerische
Kirchengeschichte. Beiheft 14], Freiburgi.Ü 1955,
S. 95-225, betont, der den Kapuzinern und der
päpstlichen Diplomatie eine grossere Bedeutung

zumisst, als sie tatsachlich hatten.
' Die evangelischen Rhoden wollten, wie sie es

ausdrückten «... die alten freyheiten, brieff
und sigel schützen und handthaben, und keine

nuwerung nitt annehmen...». Aus dem Brief
des Pfarrers Josua Kessler an Nikolaus Waser,
Kornmeister in Zürich, 3. 4.1588, in: Karl Ritter,

Die Teilung des Landes Appenzell im Jahre

1597. Trogen 1897, Quellenanhang, S.

XXXVII, im Folgenden zitiert als: Ritter.
'AG. l.S.487-489.



zu drohen, ihnen zur Not die von
allen als legitim anerkannte
Herrschaftsgewalt und deren Symbole
zu entziehen. - In diesem
Zusammenhang ist die Drohung zu sehen,
das in Appenzell verwahrte
Landessiegel niederzulegen.5

Vor der scheinbar damit verbundenen

Gefahr, ohne ein rechtmässig
bestelltes Regiment und dessen im
Hauptort verwahrte Amtsinsignien
zu verbleiben, schreckten die
protestantischen Gemeinden lange
zurück.6 Sie fanden deshalb kein
wirksames Gegenmittel gegen den
konsequenten, am Ende klar
ausgesprochenen Willen der inneren
Rhoden, in dieser Angelegenheit
selbständig vorzugehen und sich
keinem Mehrheitsbeschluss der
Landsgemeinde zu unterwerfen.7

5 Sehr eindrucksvoll geschildert in AG, 1,

S.491.
* Noch im März 1597 sprachen die Protestanten

von ihrer Befürchtung, aus den Raten
ausgeschlossen zu werden. In: Appenzeller
Urkundenbuch, 2. Bd. bearb. v. T. Schiess, Trogen
1934, Nr. 4099. S. 851. Im Folgenden zitiert als:

AU, 2.
7 Ammann Meggeli hatte den Ausserrhodern
u.a. gesagt: «Ich hör wol, woruff ir umgond, ir
wend uns an der Landsgmeind übermeeren,
wen schon hütt oder morn ein landsgmeind
were, so wend wir doch um disen Artikel weder

mindren noch meeren lassen...» Aus dem
Bericht des Pfarrers Josua Kessler an Adrian
Ziegler. Rat in Zürich. 15.3.1588, in: Ritter.
Anhang, S. XXXV. Im selben Sinne auch S.

XXXVIII.
1 Dieser Beschluss ist in schriftlicher Form
bezeichnenderweise erst 1588 niedergelegt worden,

und zwar vom Pfarrer Josias Kessler. AG,
1, S. 338. - Ob er ursprunglich derart eingehend

war wie in der von Kessler angegebenen
Fassung, ist zumindest eine offene Frage.
* Der Begriff «Freiheit» taucht in diesem
Bedeutungszusammenhang auch in den von
Protestanten verfassten Quellen auf. Ritter,
Anhang, S. XXXIV und XXXVII.

Jedenfalls hatte die von der
Gemeinde Appenzell betriebene
Auseinandersetzung um das
Kirchhöreprinzip zur Folge, dass sich zwei
voneinander getrennte konfessionelle

Lager bildeten, die nun
zunehmend auch gegensätzliche
Freiheitsauffassungen vertraten, die am
Ende trotz durchaus vorhandener
Bemühungen nicht mehr miteinander

in Einklang zu bringen waren.
Diese einander widersprechenden

Freiheitsbegriffe machten die
Kontrahenten vorläufig noch an
ihren Auseinandersetzungen um
die Auslegung des von der
Landsgemeinde sanktionierten
Kirchhöreprinzips fest. Dieser, auf das

Jahr 1524 zurückgehende,
Beschluss scheint lediglich besagt zu
haben, dass jede einzelne Kirchgemeinde

sich mehrheitlich für oder

gegen ein Bekenntnis entscheiden
könne.8

Über die Frage, wie mit der dabei
unterlegenen Minderheit zu
verfahren sei, entzündete sich nach
jahrzehntelanger Koexistenz in der
zweiten Hälfte der achtziger Jahre
ein heftiger Konflikt. Die
Innerrhoder fühlten sich dazu berechtigt,

die unter ihnen wohnenden
Protestanten entweder zum «alten,
rechtmässigen Glauben»
«zurückzuführen» oder zur Abwanderung
zu zwingen. Ihrer Ansicht nach
hatten sie das Recht, in
Religionsangelegenheiten in ihren Gemeinden

zu schalten und zu walten wie
es ihnen beliebte.

Dazu gehörte auch die «Freiheit»,

die in ihrer Mitte ansässigen
Evangelischen zu zwingen, die
Messe zu hören.9 Das entsprach



ihrer Ansicht nach den im
Appenzellerland von allen als verbindlich
anerkannten Verträgen und
Gewohnheiten, an die sich auch die
betroffenen Protestanten zu halten
hätten. Alles andere sei Aufruhr:
«Was sie täten, sei nach dem
Vertrag, der vermöge, das sy von Usro-
den die inneren Roden an irer
religion wöllint unverhindert dargegen
die inneren Roden sy von Usroden
ouch by irem glouben ungesumpt
lassen, und wass also in yeder
kirchhörin ermeeret, solle daselbst
bliben und dwederer theil dem
anderen nüzit zu gebietten old ynzu-
gryffen (haben). Sie seien also im
Recht und forderten nicht mehr, als
dass ihre Leute bei ihnen zur Kirche
giengen.»'0

Die Berufung auf die so verstandene

«Freiheit» und «Gerechtigkeit»

wurde von den Innerrhodern
in den darauffolgenden Jahren ziel-
bewusst hochstilisiert. Es sah auch
lange so aus, als ob sie sich damit
durchsetzen könnten, denn die
Reformierten schickten sich schliesslich

in einen Vertrag", der ihnen
vom Rat mehr oder weniger
aufgezwungen worden war (1588). Der
Kirchhöre Appenzell wurde darin
zugestanden, in Glaubensangelegenheiten

mit «vollmächtiger»
Gewalt gemäss ihrem eigenen
Gutdünken zu handeln. Das Vorgehen
der inneren Rhoden wurde durch
einen unter eidgenössischer
Vermittlung zustande gekommenen
Vergleich de facto anerkannt.12

Die Evangelischen machten
allerdings klar, dass sie mit dem Begriff
der «Freiheit» etwas anderes meinten:

Sie wollten in Glaubensdingen

keinen Zwang ausüben, denn das

war ihres Erachtens in den «alten
Briefen» nicht vorgesehen: «Sittmal
dz land Appenzell sye ein frey land,
so wöllind sy keine zwungen lütt
under inen han, wen aber nitt yedt-
licher syner Religion halben frey
sin, dz er dörffte nach sinem gfallen
zur predig oder zur mess gon, wi
bisshar, so syend dz schon zwungen

lütt, und desshalb kein frey
land mer. Desshalb so wellind sy
keiner nüwen brieffen nütt,
sondern sich der alten behelffen, die
sonst vilicht durch die Nüwen wür-
dind krafftlos gmacht werden.»" -
lm Übrigen sei es Sache der
Landsgemeinde, darüber «wie ire Altvordern

alwäg mit der meeren hand»
zu entscheiden.14 Deren Entscheidung

würden sie sich dann unter-
werten.

Diese gegensätzlichen, eng mit
dem religiösen Diskurs verknüpften

Freiheitsauffassungen sorgten
zunehmend für Zündstoff. Es ging
dabei aber nicht ausschliesslich um
die Religion, sondern nicht zuletzt
um den Handlungsspielraum der
Gemeinden und des Appenzeller
Rates. Dieser forderte im
Einvernehmen mit der Appenzeller
Kirchhöre in zunehmend herri-

0 AU, 2, Nr. 3764, S. 723.
' Abgedruckt in J. C. Zellweger. Geschichte

des appenzellischen Volkes. III. Bd., 3. Abt.
Quellen), Nr. DCCCCLXXVIII. S. 244 bis

246. Im Folgenden zitiert als: Zellweger, III, 3.
1 Zellweger, III. 3, Nr. DCCCCLXXXI,
S. 249-254.
" Aus dem Bericht des protestantischen Pfarrers

Josua Kessler an Nikolaus Waser.
Kornmeister in Zürich, 8.3.1588, in: Ritter, Anhang,
S. XXXIII.
14 Pfarrer Josua Kessler an Nikolaus Waser.
8.3.1588. in: Ritter. Anhang, S. XXXIII.



scher Form Gehorsam ein15, da er
sich für den eigentlichen Inhaber
des Regiments im Lande hielt, dessen

Entscheidungen ohne Widerspruch

zu befolgen waren. Die
Evangelischen wurden in gewollt
einschüchternder Form zur
Ordnung gerufen und beschuldigt,
gegenüber der rechtmässigen Obrigkeit

«Ungehorsam» und «Trotz» an
den Tag zu legen.16

Angesichts der sich verschärfenden,

zunehmend religiös aufgeladenen

Gegensätze wurde der Ton
schärfer. Landammann und Rat der
Kirchhöre Appenzell kritisierten
ihre evangelischen Landsleute in
herabsetzender Form für die
Weigerung, in ihren Gemeinden den
Gregorianischen Kalender
einzuführen. Obwohl sich die Protestanten

dabei ebenso gut auf ihre «Freiheit»

berufen konnten, sahen die
Katholiken darin nun ihrerseits
einen Verstoss gegen die alten Bünde

und einen Anschlag auf Freiheit
und Glauben: «...bedunkt uns,
wan wir inen müssend das nachlassen,

es sige irem verheissen nach,
ouch unseren fryhaiten nach, ein

grossen nachtheil [...]; dann unseren

fryheitten und unserem waren,
alten, catolischen, cristenlichen
globen ain grossen abbruch und
Verspottung wäri und, umb vil
Ursachen, schmutzen und schmächen
wider den pundt;».'7

Hier äusserte sich bereits die für

" Zellweger, III, 3, Nr. 995, S. 282-284.
" Ritter, Anhang, S. XXXV.
0 Zitat aus einem Schreiben von Landammann
und Rat der Kirchhöre Appenzell an die sieben
katholischen Orte, 30.1.1590. In: Zellweger,
III, 3. Nr. 999, S. 326/327.

evangelische Ohren einigermassen
aufreizende, in aggressivem Ton
vorgebrachte Auffassung, dass das
katholische Bekenntnis das
althergebrachte, überlieferte, und damit
das eigentlich legitime in den
Appenzeller Landen sei. Von hier aus
war es nur noch ein kleiner Schritt,
die protestantischen Appenzeller
als «Neuerer» zu denunzieren, die
sich gegen die Freiheit und Einigkeit

des Landes vergingen.

Rat und Kirchhöre Appenzell
auf der Suche nach politischer

Anlehnung

Angesichts der zunehmenden
inneren Spannungen suchten die
Kirchhöre Appenzell und der
regierende Rat verstärkt nach äusserer

Anlehnung. Dafür bot sich aus
der Sicht der vorherrschenden
katholischen Appenzeller Ratsfamilien

in erster Linie die Führungsschicht

der V altgläubigen
eidgenössischen Orte an. Hier konnte
man an bereits bestehende, ab den
siebziger Jahren des 15. Jahrhunderts

zunehmend engere Bindungen

anknüpfen. Appenzell hatte
seine Bündnispolitik bisher weitgehend

im Einvernehmen mit und
unter Anlehnung an die
Innerschweizer gestaltet und sich dabei

eng mit ihnen abgestimmt.
Besondere Bedeutung kam dabei

dem Kommunikations- und
Koordinationszentrum Luzern zu.
Amtsträger wie Renwart Cysat und
Melchior Lussy, die die Politik der
V katholischen Orte unter pronon-
ciert katholischem Vorzeichen in
erheblichem Ausmass mitbestimm-



ten und gestalteten, hatten auch
und gerade gute und eingespielte
Verbindungen zu den führenden
Männern im Hauptort Appenzell
und im Rat. In den neunziger Jahren

entwickelte sich daraus ein
immer engeres Zusammenwirken, das
für die katholischen Appenzeller
immer unentbehrlicher wurde und
auf das sie sich in immer stärkerem
Masse stützten.18

Verbunden damit wuchs die
Bereitschaft, von sich aus den engen
Schulterschluss mit den katholischen

Orten zu vervollständigen
und - nicht zuletzt aus finanziellen
Gründen - die Aufnahme des Landes

in das «spanische Bündnis» zu
betreiben. Diese Allianz war 1587
zwischen der Casa de Austria und
ursprünglich sechs katholischen
Orten - Schwyz, Uri, Unterwaiden,

Zug, Luzern und Freiburg -
abgeschlossen worden. Der
Abschluss dieser für die Eidgenossenschaft

neuen politischen Verbindung

lag also noch nicht lange
zurück. Spaniens Truppen durften

den Gotthard benutzen und
das Territorium der beteiligten
Orte durchqueren. Darüberhinaus
konnten die Spanier in der
Eidgenossenschaft Söldner anwerben.
Als Gegenleistung müssten sie den
Schweizern regelmässig Pensionen
und Jahrgelder zahlen, was sich auf
die Dauer als ungemein kostspielig
herausstellte.19

Man sollte nicht vergessen, dass

Philipp II. mit dieser Allianz auch
das Ziel verfolgte, die katholischen
Orte an sich zu binden. Das glückte

nur zum Teil. Dafür war nicht zu
übersehen, dass die V Orte das

Bündnis mit Spanien als willkommenes

Mittel erachteten, um ihre
Stellung in der Eidgenossenschaft
zu kräftigen. Deshalb war ihnen
bereits relativ bald daran gelegen,
die konfessionell gespaltenen
Appenzeller sowohl in den «Goldenen
Bund» aufzunehmen als auch für
das Bündnis mit Spanien zu werben.

Diese Angebote wurden vom
Appenzeller Rat vorerst noch
ausgeschlagen, dessen ungeachtet von
den V Orten aber immer wieder
vorgebracht.

Die Innerschweizer versuchten
spätestens seit 159120 bei verschiedenen

Gelegenheiten, den spanischen

Bündnispartner für die
Aufnahme Appenzells zu interessieren.
Sie brachten immer wieder vor, dass
das für beide Seiten zweckmässig
sei, obwohl sie mit ihrem ständigen
Drängen lange auf keine Gegenliebe

stiessen. Über die inneren
Probleme, die das in Appenzell unweigerlich

aufwarf, waren sie sich
höchstwahrscheinlich im Klaren,
nahmen sie aber in Kauf.

Schliesslich trugen die geduldige
Vorarbeit und das Beispiel der V

"AG. l.S. 516-522.
" Dazu die grundlegende Darstellung von
Rudolf Bolzern, Spanien, Mailand und die katholische

Eidgenossenschaft. Militärische,
wirtschaftliche und politische Beziehungen zur
Zeit des Gesandten Alfonso Casati (1594 bis
1621) [= Luzerner Historische Veröffentlichungen,

16]. Luzern/Stuttgart 1982. S. 28-30,
80-83, 109/110, 150-172 und 189. Im Folgenden

zitiert als: Bolzern.
*° Instruktion fur eine Gesandtschaft der V
Orte, in Mailand beim Gouverneur fur die
Aufnahme Appenzells in das Bündnis zu werben,

in: Amtliche Sammlung der alteren
eidgenossischen Abschiede aus dem Zeitraum von
1500 bis 1680. V Bd. 1. Abt., Bern 1872, S. 244.
Im Folgenden zitiert als: E.A. V, 1.

10



Orte auch im Land Appenzell
selbst die ersten Früchte. Die
finanziellen Schwierigkeiten, unter
denen die Innerrhoder besonders
litten - Frankreich war seit mehreren
Jahren die vertraglich vereinbarten
Pensionen schuldig geblieben -,
gaben schliesslich den Ausschlag
für die nun folgenden Bemühungen
der Kirchhöre Appenzell und des

Rats, sich mit Spanien zu verbünden.

Betrachtet man nämlich die
Gründe, mit denen die Katholiken
ihre evangelischen Landsleute noch
im Sommer 1596 von den Vorteilen
der «hispanischen Vereinigung» zu
überzeugen versuchten, so fällt auf,
dass mit knappen Worten betont
wurde, sie richte sich nicht gegen
die Religion der Reformierten und
diene im übrigen vor allem der
Verteidigung Mailands.21 Ganz
offensichtlich sollten entsprechende
Befürchtungen möglichst entkräftet
werden.

Dafür war sehr viel von
wirtschaftlichen und finanziellen
Beweggründen die Rede: Das Land
Appenzell schulde verschiedenen
Orten und Herren «eine grosse on-
zalbare somma gelts»22; der König
von Frankreich komme seinen im
Bündnis mit den Appenzellem
niedergelegten Zahlungsverpflichtungen

nicht nach; es sei nicht möglich,
die Strassen und Brücken des Landes

in Stand zu halten und für die
Pestkranken zu sorgen; am Ende

"' AU, 2, Nr. 4045, S. 826, Punkt 12 und 11.

- Siehe oben, Punkt 11.
» AU, 2, Nr. 4051, S. 828, und Nr. 4060, S. 831.
*4 E.A V, 1, Nr. 316a.
"* Eine Beschreibung des Personenkreises in:
AG, 1,S. 518/519.

werde es noch dahinkommen, dass

man Steuern erheben müsse. - Das
war für die katholischen Gemeinden

eine schreckliche Vorstellung,
denn Abgaben entrichteten zwar
die bevogteten Untertanen des
Rheintals, aber nicht die freien
Appenzeller Landleute.

Es war also klar, dass die
Innerrhoder sich sehr wohl auch von
ihren wirtschaftlichen Interessen
leiten liessen. Landammann und
Rat zu Appenzell hatten besonders
in Luzern erhebliche Schulden
angehäuft2'. Verheerende Dorfbrände
hatten umfangreiche Anleihen
erforderlich gemacht24. Von Spanien
erwarteten sie grosszügige und vor
allem: regelmässig fliessende
Jahrgelder und Pensionen, die ihre
finanziellen Nöte lindern würden.

Landammann Konrad Wyser
richtete im November 1592 eine
förmliche Anfrage an den zweifachen

Landrat, sich mit dem Beitritt
Appenzells zum «spanischen
Bündnis» zu befassen. Er war dabei
sicher nicht auf sich allein gestellt,
sondern wurde von den führenden
katholischen Ratsgeschlechtern
unterstützt.25

Der Rat beschloss denn auch, mit
dem Gesandten des spanischen
Königs in Luzern in Verbindung zu
treten. Landammann von Heimen
erhielt den Auftrag, herauszufinden,

ob Spanien dazu bereit sei, das

ganze Land oder nur die Kirchhöre
Appenzell in das Bündnis
aufzunehmen. Letztere wurde im Voraus
darüber informiert und erklärte
sich mit diesem Vorgehen
einverstanden. Mehr noch, die Kirchhöre
bekräftigte ihren Wunsch, sich mit

II



dem katholischen König zu
verbünden. Die äusseren Rhoden
könnten sich ihr entweder an-
schliessen oder andere Verbindungen

eingehen. Die Innerrhoder
beanspruchten für sich die «Freiheit»,
zur Not selbständig und ohne ihre
protestantischen Landsleute Bündnisse

einzugehen.
Es zeigte sich bald, dass die

evangelischen Gemeinden jedwede
Verbindung mit dem König von
Spanien entschieden ablehnten.
Spanien war für sie im Gegensatz zu
den katholischen Appenzellem ein
potentieller Feind, von dem sie die
Vernichtung ihrer «Ehre» und
«Freiheit» befürchteten, und zwar
sowohl auf politischem als auch
religiösem Gebiet.26 Für die evangelischen

Gemeinderäte und die
Prädikanten, aber auch die reformierten
Orte der Eidgenossenschaft, richtete

sich eine derartige Allianz gegen
«Gottes Ehr», die «evangelische
Wahrheit» und gegen die
«eidgenössische Freyheit»27. Mehr
noch, die Evangelischen brachten
nun zunehmend ihre Mehrheit in
der Landsgemeinde ins Spiel.

Das wiederum betrachteten die
Innerrhoder als einen Versuch, sie
in ungerechtfertigter Weise zu
«übermehren». Sie waren der
Auffassung, dass politische Entscheidungen

von dieser Tragweite einzig
und allein von den dazu berechtigten

Räten - also dem Landammann,
dem Landschreiber und dem Land-
waibel - vorbereitet und gefällt
werden könnten. Die Landsgemeinde

hatte die Beschlüsse des
Rates nachträglich in akklamativer
Form zu bestätigen, aber keinesfall

dem zuwiderlaufende Konzepte zu
unterbreiten, geschweige denn
selbständig durchzusetzen28. Das
Herrschaftsverständnis der Räte
offenbarte sich in der Floskel, dass

«...sonst leicht die Bauern
hintereinander kämen»29, das bedeutete:
ungerechtfertigten, ihnen so nicht
zustehenden Einfluss auf das politische

Geschäft ausüben würden.
Als dann auf der Landsgemeinde

vom April 1595 tatsächlich wichtige
Landesämter mit Reformierten

besetzt und ein evangelischer
Landammann gewählt wurde30,
verschärften sich die Auseinandersetzungen

merklich. Es war nicht
mehr zu übersehen, dass die
Führungsschichten der katholischen
und protestantischen Appenzeller
auseinanderzudriften begannen.

Das zeigte sich auch in den
gegensätzlichen Auffassungen
hinsichtlich der finanziellen Notwendigkeit,

mit der der Rat und die
Kirchhöre die Allianz mit Spanien
begründet hatten: Die reformierten
Gemeinden konnten davon nicht
überzeugt werden. Sie wollten das

¦ Die Argumentation der Protestanten wird
deutlich in der «Widerlegung» des spanischen
Bündnisses durch Stephan Knup, 1592-1604
Pfarrer in Herisau. Wiedergabe seiner Schrift
bei Ritter. S. 54-59 hesonders S. 54 und 58.
•' Zellweger III, 3, Nr. 1007, S. 352-359.
" Der Geschäftsbereich der Landsgemeinde
war im Landbuch von 1585 nicht geregelt,
«...wodurch sich der Machtbereich, einem
natürlichen Trend folgend, auf die Behörden
und Räte verlagerte.» Zitiert nach: Appenzeller
Geschichte, 3. Bd: Appenzell Innerrhoden:
von der Landteilung 1597 bis ins 20. Jahrhundert,

verf. v. Hermann Grosser und Norbert
Hangartner, 1993, S. 24. Im Folgenden zitiert
als: AG, 3.
" zitiert nach Ritter, S. 64.

»AG, 1,S. 526.

12



fehlende Geld lieber selbst aufbringen

- notfalls auch durch Steuern,
wozu sie dank ihres Gewerbes auch
eher in der Lage waren -, als sich
und ihre Nachkommen mit einer
derartigen politischen Hypothek
zu belasten. Ausserdem lehnten sie

nun «umb unsere fryheitten» willen

die Vermittlung der Eidgenossen

in der Bündnisfrage ab und
beharrten darauf, dass die
Landsgemeinde darüber entscheiden
müsse.31

Die Verselbständigung
der Inneren Rhoden

All dies bestärkte Landammann
und Rat der katholischen Rhoden
in ihrer Entschlossenheit, unter
Einbeziehung der guten Dienste
der Kapuziner eigene Wege zu
gehen. Gegenüber ihren wohlwollenden

Schutzpatronen in den V Orten
beriefen sie sich jetzt in zunehmend
aggessiverem Ton auf ihr Bestreben,

sich mit Spanien «zu mehrung
und pflanzung unsers wahren
catholischen glaubens» verbünden zu
wollen. Wider besseres Wissen
behaupteten sie, dass man die «zwing-
lischen mittlandtlüt der ussern
Roden» dadurch nach und nach
bekehren könne, so dass «das Land im

" AU, 2, Nr. 4056, S. 830.
' Verschiedene Punkte, welche die katholischen

Appenzeller wegen ihrem Streit mit
denen der äusseren Rhoden über das spanische
Bündnis den katholischen Orten zum Bedenken

und Berathen übergaben, 12.11.1596, in:
Zellweger, III, 3, Nr. 1029. S. 431-434.
" Dieser wichtige Umstand in AG, S. 523, und
AU. 2. Nr. 4064, S. 835.
14 «denn alle Zwietracht kommt aus der neuen
Religion und kann nicht aufhören, bis wieder
ein Glaube ist.», in: AU, 2, Nr. 4061. S. 832.

Glauben einhellig werde, was auch
den katholischen Orten und dem

ganzen Religionshandel Vorteil
brächte».32

Bei allem religiös verbrämten
Pathos war doch eines ganz deutlich:
Die Innerrhoder hatten die Hoffnung

aufgegeben, den Konflikt
über die zukünftige politische
Orientierung innerhalb des eigenen
Landes lösen zu können. Die
Kirchhöre Appenzell räumte dem
Glauben der Vorväter und einer
dafür stehenden Allianz nun den
Vorrang vor den bestehenden Bünden

mit den evangelischen Landsleuten

ein. Die katholischen Rhoden

zogen daraus die radikale, aus
ihrer Sicht aber nur folgerichtige
Konsequenz, sich eher abzusondern

und zum katholischen Ort zu
mutieren als die Freiheit zu verlieren,

indem sie sich der protestantischen

Mehrheit unterordneten.
Den Innerrhoder Führern fiel das

leichter als den Evangelischen, da
sie von der Überzeugung
durchdrungen waren, dass das Land
ursprünglich nach ihrem Ort benannt
worden war. Banner, Urkunden
und Siegel wurden nicht umsonst in
Appenzell verwahrt, da sich die
äusseren Rhoden ursprünglich den
inneren angeschlossen hätten, und
nicht etwa umgekehrt.33 Das bedeutete

aber in der Konsequenz, dass
der «Kern» der alten Bünde, also
die Kirchhöre Appenzell, zur Not
auch ihren eigenen Weg gehen
konnte.

Diese Bereitschaft kleideten die
Katholiken Appenzells in eine
aggressive, mit religiösen Motiven
getränkte Rhetorik.34 Die Evangeli-

13



sehen wurden unumwunden der
bösgläubigen «Absonderung»
bezichtigt. Sie missachteten unter
dem Vorwand des «neuen Glaubens»

die «alten Bräuche», zu
denen nun ganz selbstverständlich der
«alte Glauben» und die «Freiheit»
der Gemeinde Appenzell als dem
natürlichen Bewahrer von «staab,
ehr und reputation» des ganzen
Landes gehörten. «Alte Obrigkeit»
und «alter Glaube» waren in den
Augen der Katholiken untrennbar
miteinander verbunden.

Spätestens jetzt schien gerade das
Bündnis mit dem katholischen
König die notwendige Garantie
dafür zu bieten, «alten Brauch»
und «alten Glauben» der Kirchhöre

Appenzell zu erhalten - auch
wenn der dafür zu erbringende
Preis die Einheit des Landes war.
Deshalb fiel den inneren Rhoden

die Entscheidung für Spanien
nicht so schwer, wie man denken
könnte. Schliesslich waren es, wie
sie betonten, die «Zwinglischen»,
durch deren «Trutz» die «alten
Freiheiten und die Einigkeit des
Landes zerrüttet» worden
waren.35

Die Katholiken wollten deshalb
von ihrem gerechtfertigten Bestreben,

sich mit Spanien zu verbünden,

nun erst recht nicht ablassen.
Eher wollten sie die Evangelischen
nicht mehr als ihre Mitlandleute
betrachten. Es war nur folgerichtig,
dass die Innerrhoder die mit ihnen
sympathisierenden katholischen
Orte darum baten, ihnen dabei zu
helfen, «... das wir nämlich und
endtlich zu unser jeden theils sön-
derung genzlich und allerdings ge¬

sondert werdent umb besserer

eynigkeyt willen...».36
Die katholischen Orte hatten

zwar entschlossen darauf hingearbeitet,

Appenzell mit allen damit
verbundenen konfessions-politi-
schen Implikationen in das spanische

Bündnissystem zu überführen.

Bis dahin waren die
Verantwortlichen dabei allerdings davon

ausgegangen, dass sich das unter
der Führung des Appenzeller Rates
und der hinter ihm stehenden
Kirchhöre bewerkstelligen lassen
würde. Von den - relativen -
Konsolidierungserfolgen, die der
katholische Glaube in den letzten Jahren

erzielt hatte, erhofften sich die
Innerschweizer noch erstaunlich
lange Auswirkungen auf den
«Mehren» des Landes.37

Nun war das Gegenteil eingetreten.

Mehr noch, das Ersuchen der
Innerrhoder, ihnen getrennt von
den «zwinglischen» Appenzellem
zum Bündnis mit Spanien zu
verhelfen und darüber hinaus die
Hand dazu zu leihen, das Land unter

konfessionellem Vorzeichen zu
teilen, brachte die Innerschweizer
in Zugzwang. Abgesehen von der
sich andeutenden, im eidgenössischen

Kontext äusserst heiklen
Trennung der Appenzeller Lande -
von der zu diesem Zeitpunkt
niemand voraussagen konnte, ob sie
schiedlich-friedlich zu bewerkstelligen

sein würde - hatten sich Ende

" AU, 2, Nr. 4064. S. 834.
* Siehe oben. S. 835.
¦ «dann so mittler wyl die catholische religion
under inen gepflantzet wurd so wyt das sy das

meer haben möchtend..., (November 1596!)
in: AU, 2, Nr. 40657, S. 837.

14



1596 weder Philipp II. noch der in
seinem Namen mit den Schweizern
verhandelnde Mailänder Gouverneur

eindeutig für oder gegen die
Allianz mit Appenzell ausgesprochen.

Dafür gab es eine Reihe von
Gründen.38 - Man kann wohl
getrost davon ausgehen, dass «die
Spanier» bis in die neunziger Jahre
hinein über die Appenzeller Belange

kein Wissen aus erster Hand
verfügten. Soweit bekannt, hatten sie
im Land Appenzell keine festen,
ihnen bekannte Vertrauensleute,
Parteigänger oder Ansprechpartner,

auf die sie sich stützen konnten,

die ihre Interessen vertraten
und sie über die politischen
Gegebenheiten und Entwicklungen auf
dem Laufenden hielten. Ein spanischer

Gesandter oder wenigstens
ein im Namen Spaniens auftretender

Abgeordneter hatte noch nie
Appenzeller Boden betreten. Es
bestand auch keine Notwendigkeit
dafür, denn das Land lag abseits der
für Spanien strategisch wichtigen
Militärkorridore durch die
Eidgenossenschaft.

Es gab also kein eingespieltes
Kommunikationsnetz. Bestenfalls
ist anzunehmen, dass der spanische
Gesandte in Luzern vor 1598 ab
und zu mit sich dort aufhaltenden

-'" Die folgenden Ausführungen basieren auf:
AG, 1, S. 516-537; Rainald P. Fischer, Eine
neue Quelle zur Geschichte des spanischen
Bündnisses und der Landteilung von 1597 in:
Innerrhoder Geschichtsfreund 1, Heft 1953,
S. 3-23, und Bolzern, S. 247-249.
3'' Der zweifache Landrat der Innerrhoder hatte

zu diesem Zeitpunkt schon seine prinzipielle
Zustimmung erteilt. AG, 3, S. 10.

40 Bolzern, S. 252.

Appenzeller Amtsträgern
zusammentraf, denn es waren die
Abgeordneten der Kirchhöre Appenzell
oder die in ihrem Auftrag handelnden

Kapuzinermönche, die sich
entweder selbst nach Luzern oder -
erst ab 1598 - nach Mailand zum
Gouverneur zu begeben hatten.
Die Spanier hielten es auch nie für
erforderlich, wie etwa im Falle der
katholischen Orte und später auch
der Bündner, eine Appenzeller
Verhandlungsdelegation an den königlichen

Hof zu laden. Alfonso Casa-
ti, Gesandter in Luzern von 1594
bis 1621, scheint erst kurz vor
Abschluss des Bündnisses mit den
Appenzellem das Land besucht zu
haben.39

In Madrid und selbst in Mailand
verfügten die Entscheidungsträger
denn auch nur über verschwommene

und bruchstückhafte Vorstellungen

über das Land am Säntis. Über
das komplizierte politische
Geschehen in Appenzell wurden die
spanischen Vertreter scheinbar in
sehr weitgehendem Masse von den
Amtsträgern der katholischen Orte
unterrichtet. Diese hatten dabei
ihre eigenen Interessen und Motive.

Wenn die spanischen Gesandten
della Croce und Casati davon
sprachen, dass durch die Einbeziehung
Appenzells in das Bündnis mit dem
spanischen König die konfessionellen

Mehrheitsverhältnisse zugunsten
der Katholiken verändert werden

könnten40, so war das wohl eher
auf die «guten Dienste» der
Innerschweizer zurückzuführen, die
entsprechende «Anregungen» lanciert
hatten. Auf eigenen Beobachtungen

und einer tieferen Kenntnis der

15



ab 1588 recht verworrenen Appenzeller

Entwicklung dürften ihre
Berichte und die darin enthaltenen
Einschätzungen der Lage kaum
beruht haben.

Vielmehr verhielt es sich mit der
Kenntnis der angeblich so zielstrebigen

Agenten der Gegenreformation

- ob es nun die Vertreter
Spaniens oder Roms waren - häufig
eher erstaunlich betrüblich. Über
mehr als rudimentäre und
oberflächliche Informationen scheinen
die Spanier im Falle Appenzells
nicht verfügt zu haben. Noch im
Sommer 1596 ging der Gouverneur
im nicht allzu weit entfernten Mailand,

der es eigentlich besser hätte
wissen müssen, davon aus, dass die
Katholiken in Appenzell in der
Mehrheit seien!41 Ihm war offenbar
entgangen, dass sich nur die Kirchhöre

Appenzell mit dem Katholischen

König verbünden wollte.
Angesichts dieser Widersprüche

und der offensichtlichen Unkenntnis

herausragender Diener des
Katholischen Königs, kann man wohl
mit einiger Sicherheit davon ausgehen,

dass ihnen wie im übrigen
auch den diplomatischen Vertretern

Roms42 - die Streitigkeiten um
die Anwendung des Kirchhöreprinzips

in den Gemeinden fremd
blieben. Die auf kommunalen
Grundlagen beruhende Ordnung
der konfessionellen Verhältnisse
und der damit einhergehende
Mehrheitsgrundsatz waren in Mailand

und noch mehr in Madrid
wohl kaum zu durchschauen und
noch weniger gutzuheissen, hätte
man sie denn verstanden. Dasselbe
galt mit einiger Sicherheit für die

damit verbundenen Freiheitsvorstellungen

der Kontrahenten. Das
komplizierte Auf und Ab des

Appenzell betreffenden politischen
EntScheidungsprozesses innerhalb
der Eidgenossenschaft war ebenfalls

nur schwer zu durchschauen.
Die V Orte und Freiburg warben

und «sollicitierten» denn auch lange

Zeit vergeblich.43 Mailand und
der spanische Gesandte in Luzern
gaben noch zu Beginn des Jahres
1594 nur ausweichende Antworten.
Selbst als sich die Appenzeller
Verhandlungsführer in Luzern darüber
beklagten, sie seien bisher von den
Spaniern «auf die lange Bank
geschoben worden», obwohl sie doch
«des wahren katholischen Glaubens

wegen» gerne Verbündete des
Katholischen Königs werden wollten44,

änderte sich daran nichts.

Identität und Reputation:
das «hispanische Pündtnüss»

Als die Gegensätze in Appenzell
ihrem Höhepunkt entgegensteuerten,

hielten es die V Orte für geraten,

den Mailänder Gouverneur vor
der vermeintlichen Gefahr zu warnen,

in der ihre Appenzeller
Schützlinge und sie selbst durch
das zögerliche Verhalten Spaniens

4 Bolzern, S. 252.
¦ Die bei Ritter, Anhang, S. V-XXX wiedergegebenen

Nuntiaturberichte aus der Schweiz
zeigen eher, dass die Vertreter Roms sehr oft
einige Mühe hatten, die politischen und
konfessionellen Gegebenheiten in Appenzell
überhaupt zu durchschauen, geschweige denn, sie
zutreffend einzuschätzen und entsprechend
zielbewusst zu handeln.
" AU, 2, Nr. 3991, S. 806.
44 AU, 2, Nr. 4007, S. 812/813.

16



schwebten. Sie drängten in deutlichen

Worten darauf, dass sich die
Vertreter Philipps II. endlich
erklärten: «in ansechen und be-
dencken der gfar und grossen ver-
schimpfung, deren dise gutte, erli-
che lütt [= die Appenzeller Katholiken,

d.V] zu gewarten, ouch der
bösen und schädlichen consequenz,
die man zu besorgen, daruss nitt
allein ir Zerstörung ervolgen [sie!],
sondern ouch glych wir selbs ouch
in treffenliche unruw und gefar-
lichs thun gegen den übrigen Orten

von desswegen geraten
möchten...»45. Die Spanier wurden also
für eine etwaige Gefährdung ihrer
Schweizer Verbündeten
verantwortlich gemacht, die diese durch
ihre Politik in Wirklichkeit selbst
zu verantworten hatten. Die
katholischen Orte rechneten mit einigem
Recht damit, dass das nicht im
Interesse Philipps II. und seines
Mailänder Stellvertreters lag.

Daneben brachten die eidgenössischen

Alliierten auf etwas
grobschlächtige, letztlich aber wirksame
Weise den Aspekt der «Gefährdung
der Religion» ins Spiel. Sie
appellierten an das Reputationsverständnis

des rey catölico und seiner Räte,
denn sie sprachen von der angeblichen

«schmälerung ir [= der Spa-

,s Aus dem Schreiben der sechs katholischen
Orte an den Mailänder Gouverneur, 9.1.1596.
In: AU, 2, Nr. 4059, S. 831. In der AG, 1, S. 530,
wird die Ansicht vertreten, dass in diesem Falle
mit dem Sturz der «katholischen Regierung in
Appenzell» hätte gerechnet werden müssen. -
Wahrscheinlicher ist, dass die Katholiken bei
der Bestellung der Landesräte weiter ins
Hintertreffen geraten wären.
44 AU, 2, Nr. 4085, S. 844.
"Bolzern, S. 163.

nier] und unser der catholischen
aller eer und reputation [sie!], so
hieruss entstan und ervollgen
möchte, so sy von söllicher pündtnüss

stan und nit daby belyben
möchtent.»46

Dieses fast schon erpresserische,
unablässige Drängen zeitigte nicht
sofort den gewünschten Erfolg.
Vor allem die Diener des Katholischen

Königs in Luzern und
Mailand, die mit ihrem grösseren Wissen

um die Verhältnisse in der
Eidgenossenschaft die Politik der
Monarchie beeinflussten, zweifelten
aus guten Gründen lange daran, ob
die Einbeziehung Appenzells nicht
im Gegenteil eine politische und
vor allem finanzielle Belastung
darstellte, die man besser vermied.
Falls den Appenzellem der Beitritt
zur Allianz gewährt werden sollte,
wollte der Mailänder Gouverneur
Velasco (amtierte seit 1592) die dabei

anfallenden Kosten möglichst
niedrig halten.47 - Das war nicht
weiter verwunderlich, denn für die
Pensionen und Jahrgelder an die
Appenzeller würde die Mailänder
Staatskasse aufkommen müssen,
und nicht etwa die Zentralregierung

im fernen Madrid. Der magi-
strato delle entrate ordinarie war
schon hinlänglich mit den teuren
Schweizer Orten belastet und würde

auch in absehbarer Zukunft
dafür aufkommen müssen.

Obwohl es auf spanischer Seite
also nicht an Einwänden und Zweifeln

mangelte, entschied der rey
catölico im fernen Escorial mit einiger

Verzögerung zuletzt doch noch
für das Bündnis mit den katholischen

Appenzellem. Bei ihm fruch-

17



teten die Argumente, die die
katholischen Orten unter dem Schlagwort

der Bewahrung des katholischen

Glaubens vorgebracht hatten
zumindest bis zu einem bestimmten

Punkt. Der König liess sich dabei

durchaus von seinen konfessionellen

Affekten leiten. Er stellte
ausdrücklich fest, er wolle nur mit
den Appenzeller Katholiken ein
Bündnis eingehen, und auch nur
dann, solange das Land weiterhin
katholisch bleibe und seine Politik
auf das engste mit den katholischen
Orten abstimme.48

Das klang eher nach einer
Bekräftigung von die Aussenpolitik
leitenden Prinzipien als nach einer
auf die konkrete politische Situation

abgestimmten, zielgerichteten
Anweisung. Mit derartigen
Bekundungen formulierte Philipp II.
jedenfalls keine zielgerichtete
Bündnispolitik, mit der Spanien, wenn es
denn gewollt hätte, auf die
Entwicklung in Appenzell Einfluss
hätte nehmen können. Das blieb in
der Folge den Schweizer Schiedsrichtern

überlassen.
Dem König und seinen Räten in

Madrid und Mailand war es
offensichtlich eher darum zu tun,
Spaniens Rückhalt in der katholischen
Eidgenossenschaft zu vertiefen.
Sowohl Philipp II. als auch Velasco
hofften, dass die Stimme Appenzells

auf der Tagsatzung den
katholischen Innerrhodern und damit
den mit Spanien verbündeten
katholischen Orten zufallen werde.49

Daneben - und das sollte man
nicht ausser Acht lassen - wollte
der spanische König als deren
Schirmherr in Erscheinung treten.

Für Philipp II. war das Bündnis mit
Appenzell nicht zuletzt eine Frage
der von ihm beanspruchten «Reputation»

(reputaciön) als «rey
catölico». Er und seine Räte liessen sich
also von konfessionell aufgeladenen

Prestigevorstellungen leiten.
Seine Schweizer Verbündeten hatten

sich nicht umsonst darauf berufen,

und sie hatten ihre guten Gründe

dafür. - Ausserdem war nicht zu
leugnen, dass die Monarchie in der
Eidgenossenschaft mit Frankreich
konkurrierte. Es schien deshalb
durchaus angebracht, den katholischen

Orten in der Frage der
Aufnahme Appenzells in das Bündnis
entgegenzukommen.

Als Alfonso Casati Ende April
1597 endlich mitteilen konnte, sein
Herr sei dazu bereit, sich mit den

Appenzellem zu verbünden,
versäumte er nicht, das als eine besondere

königliche Gunst an dessen

eidgenössische Alliierten herauszustellen:

all dies geschehe «mehr den
VI Orten zu Gefallen als dem König

zum Nutzen».50
Man kann sich die Frage stellen,

ob die Verantwortlichen auf spanischer

Seite dazu in der Lage waren,
die Tragweite und die Konsequenzen

ihrer Entscheidung für die
Eidgenossenschaft im allgemeinen und
das Land Appenzell im besonderen
halbwegs realistisch abzuschätzen
und zutreffend zu beurteilen. Waren

sie überhaupt daran interessiert?

Casati hatte lediglich den -
wie sich schnell herausstellte: über-

" Bolzern, S. 252/253.
4' Siehe oben.
" E.A. V, 1, Nr. 327b.

IK



aus frommen - Wunsch geäussert,
dass die Aufnahme der Appenzeller
in das Bündnis «ohne Zwietracht
geschehen möge».51 Wie sich
Spaniens Politiker das vorstellten,
bleibt offen. Sie überliessen die
nötige «Feinabstimmung» ihren
Schweizer Verbündeten, die ja
schon vorher zu verstehen gegeben
hatten, dass wohl nur das katholische

Appenzell beitreten werde.
Die formelle Einwilligung der

Spanier war allerdings für alle
beteiligten Parteien die notwendige
Voraussetzung, um die sich bereits
abzeichnende Teilung des Landes
ins Werk zu setzen. Sie erschien
jetzt auch den Protestanten Appenzells

als das kleinere Übel.52

Landammann, Hauptleute und Räte der
äusseren Rhoden konfrontierten
ihre Landsleute nun sogar mit der
Forderung, dem «hispanischen
pündtnüss» zu entsagen und den
Kirchgang der Reformierten wieder

zuzulassen53 - ein deutliches
Zeichen der angesichts unvereinbarer

Freiheitsvorstellungen schon

"E.A.V, l,Nr. 328a.
"" «...vermainend ouch unsere Landt Lüth in
den usseren werden sölliches mittel [= Teilung
des Landes, d.V] ouch für dz best erkhenen
und an nemen...». Landammann, Hauptleute
der äusseren Rhoden an Bürgermeister und
Rat von Zürich, April 1597, in: Ritter. Anhang
S. XLIII.
!' AU, 2, Nr. 4124, S. 862.
" AG, 3, S. 7-9.
"AU, 2, Nr. 4117, S. 859.
% In der AG, 1, S. 537, wird zu Recht von «einer

guten und einigermassen gerechten
Lösung» gesprochen. - Der Bedeutungsverlust,
den das Land Appenzell als Ganzes und die
Kirchhöre Appenzell im Besonderen dadurch
hinnehmen müssten, wird von den Autoren
beider Konfessionen als das geringere Übel
beurteilt.

weit fortgeschrittenen inneren
Entzweiung.

Als die drei Vertreter der katholischen

Appenzeller am 28. Januar
1598 in Mailand das Bündnis mit
dem spanischen König feierlich
beschworen, handelten sie nur noch
für die inneren Rhoden. Das
Appenzeller Gemeinwesen war
mittlerweile unter Vermittlung der
Eidgenossen geteilt worden. Den
Innerrhodern blieb die Genugtuung,
dass ihnen auf der Tagsatzung der
Vorrang vor den Ausseren Rhoden
zugestanden wurde und die Insig-
nien der Landeshoheit im alten
Hauptort verblieben.54

Etwaige Zweifel, ob die Allianz
mit der spanischen Monarchie den
hohen Preis der Selbstaufgabe der
inneren Einheit wert war, hegten
die Zeitgenossen offenbar nicht.
Für die katholischen Appenzeller
war dieses Bündnis ein sichtbares
Zeichen ihrer «Freiheit». Es stellte
für sie eine als notwendig erachtete
Selbstvergewisserung dar, die der
Ausbildung einer eigenen Staatlichkeit

in enger Anlehnung an die V
Orte voranging. Sie waren bereit,
dafür die «Abtheylung des landts
regiments und gemeinen gutts»55
hinzunehmen, falls das auf anderem

Wege nicht möglich war.
Angesichts der hier geschilderten
inneren Gegensätze war die schied-
lich-friedlich erfolgte, vertraglich
festgelegte Teilung des Landes im
europäischen Kontext nicht nur
eine Besonderheit, sondern sogar
eine Errungenschaft.56

Unter diesem Gesichtspunkt ist
es nicht weiter verwunderlich, dass
die Innerrhoder sich mit der Rolle

19



eines minderberechtigten
Juniorpartners Spaniens zufrieden gaben.
Von einer vertraglichen Gleichstellung

mit den katholischen Orten
konnte keine Rede sein.57 Die
Appenzeller erhielten geringere
Pensionen; sie müssten sich dazu bereit
erklären, einen Aufbruch oder
andere, im Bündnisvertrag nicht
eigens geregelte Anliegen Spaniens
zu bewilligen, falls die Hälfte der
sechs katholischen Orte
zugestimmt hatte. Diese Einschränkung
der Souveränität wurde an anderer
Stelle bekräftigt, denn die
Innerrhoder müssten auf der Tagsatzung
mit den katholischen Orten stimmen,

wenn dort Fragen behandelt
wurden, die in der Allianz nicht
ausdrücklich geregelt worden
waren, aber «den Dienst des spanischen

Königs» betrafen. - Die
Klausel, in der festgehalten wurde,
dass der König das Bündnis aufsagen

konnte, falls die Appenzeller
ihren katholischen Glauben aufgaben,

wurde von ihnen wohl kaum
als Zumutung aufgefasst. Dass es
die Spanier dennoch für erforderlich

hielten, derartige «Sicherungen»

einzubauen, sagt hingegen
einiges über ihre konfessions-poli-
tischen Motive aus.

Sollten die Spanier mit diesem
Vertrag das Ziel verfolgt haben, sich
beziehungsweise den katholischen
Orten die Appenzeller Stimme auf
der Tagsatzung zu sichern, wurden
ihre Hoffnungen enttäuscht. Der
Landteilungsvertrag sah die
Teilung dieser Stimme zwischen Aus-

4 Vertragstext in: EA. V, 1, S. 1867-1871.
Ausserdem Bolzern, S. 253/254.

ser- und Innerrhoden vor. Sie war
nur dann gültig, wenn beide gleich
stimmten, und das war bei
konfessionspolitisch heiklen Entscheidungen

nicht zu erwarten.
Ungeachtet dessen war das

Bündnis der Inneren Rhoden mit
der Casa de Austria ein Akt, der
den Wandel der Kirchhöre Appenzell

zum katholischen Ort erkennbar

machte und besiegelte. Selbst

wenn man den Anteil, den die V
katholischen Orte aus wohlverstandenem

Eigeninteresse daran hatten,
kaum unterschätzen kann, bleibt
doch eines festzuhalten: Spanien
hat die katholischen Appenzeller
nicht dazu gedrängt, sich seiner
Allianz mit den Eidgenossen anzu-
schliessen. Die Initiative ging von
der Kirchhöre Appenzell aus.

Philipp II. gab seine Zustimmung
schliesslich eher aus imperialen
Prestigegründen (reputaciön), zu
denen nicht zuletzt die möglichst
vollständige Sammlung der
katholischen Orte und deren Zugewandten

um den rey catölico gehört zu
haben scheint. Das war nur im Rahmen

einer europaweiten,
konfessionelle Erwägungen mit einbeziehenden

Politik sinnvoll, denn
militärstrategische Beweggründe spielten

für Madrid und Mailand im Falle

Appenzells kaum eine Rolle. Es

war dieser, massgeblich vom
konfessionellen Lagerdenken beein-
flussten Sicht der Dinge
zuzuschreiben, dass die katholischen
Appenzeller ihre Vorteilung von
der «rechten Freiheit im alten
Glauben» verwirklichen konnten
und zum Verbündeten des spanischen

Königs avancierten.

20


	Appenzell und das Bündnis mit Spanien (1598) : von der katholischen Kirchhöre Appenzell zum Verbündeten des Katholischen Königs

