
Zeitschrift: Appenzellische Jahrbücher

Herausgeber: Appenzellische Gemeinnützige Gesellschaft

Band: 123 (1995)

Artikel: Appenzeller im Dienste der Menschlichkeit : Jakob Künzler, Gertrud
Kurz-Hohl, Carl Lutz

Autor: Amann, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-283344

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-283344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Appenzeller im Dienste der Menschlichkeit
Jakob Künzler, Gertrud Kurz-Hohl, Carl Lutz

von Hans Amann, St.Gallen

Vorwort

Vor bald 200 Jahren schrieb der deutsche Arzt und Reiseschriftsteller
Johann Gottfried Ebel in seinem zweibändigen Werk «Schilderung der
Gebirgsvölker der Schweiz» unter anderem über die Appenzeller:

«Ohne demüthige Höflichkeit, und ohne trotzigen Stolz ist der Appenzeller

freundlich und kräftig herzlich. In seiner Offenheit ohne Arg und
Falsch, in seiner gedrungenen Treuherzigkeit, in seiner natürlichen
Unbefangenheit und Munterkeit finde ich den Menschen in einer humanen
Form, wie sie einem jeden wohltun muss...»

Er lobte die Appenzeller aber auch als «arbeitsam, ausdauernd, zu allem
brauchbar und geschickt».

Wenn Ebel erst kurz nach dem Zweiten Weltkrieg das Land unter dem
Säntis bereist und beschrieben hätte, wären in seinem Bericht
wahrscheinlich auch drei hervorragende Appenzeller erwähnt worden, welche
durch ihren beispiellosen humanitären Einsatz im In- und Ausland
Zehntausenden von verfolgten Menschen das Leben gerettet haben.

Jakob Künzler - Gertrud Kurz-Hohl - Carl Lutz

Ihre Anstrengungen für Mitmenschen in Not sind ohne Beispiel und
dürfen niemals vergessen werden!

Ist es eine der typischen Appenzeller Eigenschaften, fremden Menschen
gegenüber hilfsbereit zu sein und sich ihrer Nöte anzunehmen?

Haben sich diese Appenzeller vielleicht an Henry Dunant ein Beispiel
genommen, der ja annähernd den dritten Teil seines bewegten Lebens in
ihrer Heimat verbrachte und in ihrem Kanton 1910 starb?

Jedenfalls haben sie in seinem Geiste gewirkt und seinen Aufruf auf dem
Schlachtfeld von Solferino befolgt «Wir alle sind Brüder», ohne auf die
Nationalität der in Not geratenen Menschen zu achten und nicht nach
ihrer Religion zu fragen.

Wenn ausgerechnet auf den allerletzten Seiten der zweibändigen, sehr
umfangreichen «Appenzeller Geschichte» von Walter Schlapfer noch diese drei
hervorragenden Persönlichkeiten, welche Dunants Parole in die Tat
umsetzten, erwähnt werden, so ist dies eine Ehre, die ihnen zu Recht zukommt.



Jakob Künzler rettete nach dem Ersten Weltkrieg über 30000 armenische

Waisenkinder.
Gertrud Kurz-Hohl, als Flüchtlingsmutter bekannt, half während und

nach dem Zweiten Weltkrieg unzähligen Flüchtlingen aus ganz Europa.
Sie ist die Gründerin des Christlichen Friedensdienstes.

Carl Lutz war während des Zweiten Weltkrieges Vizekonsul in Budapest.

Seiner Zivilcourage ist es zu verdanken, dass über 60 000 Juden vor
der Deportation in deutsche Vernichtungslager bewahrt wurden.

Es mag als Zufall erscheinen, dass Jakob Künzler in Walzenhausen
heimatberechtigt war, Carl Lutz im gleichen Dorf zur Welt kam und Gertrud
Kurz-Hohl ganz in der Nähe, in Lutzenberg das Licht der Welt erblickt
hatte.

Hat dieser herrliche Flecken Erde zwischen Walzenhausen und
Lutzenberg mit seinem grossartigen, von der Meldegg aus einmaligen Weitblick

über den See vielleicht dazu beigetragen, die Augen seiner Bewohner

durch die Not und Unterdrückung in Nazi-Deutschland zu schärfen,
und sie bewogen, ihre ganze Kraft für Flüchtlinge und andere Kriegsopfer
einzusetzen?

Alle drei aussergewöhnlichen Persönlichkeiten haben während ihrer
uneigennützigen Tätigkeit einander ähnliche, negative Erfahrungen
machen müssen, die uns heute unverständlich erscheinen. Von der Schweiz
aus erhielten sie wenig oder gar keine Unterstützung, im Gegenteil, man
legte ihnen Schwierigkeiten in den an sich schon steinigen Weg, ja man
rügte ihr Tun, wie es zum Beispiel Carl Lutz und Gertrud Kurz bitter
erfahren müssten.

Wohl erhielten alle spätere Ehrungen: Die Universität Zürich verlieh der
Flüchtlingsmutter Kurz den Titel Dr. theol. ehrenhalber, und sie stand wie
Carl Lutz auf der Liste der Friedensnobelpreis-Kandidaten. Zum
Ehrendoktor der medizinischen Fakultät der Universität Basel wurde Jakob
Künzler ernannt. An ihn und Carl Lutz, der Ehrenbürger seines Geburtsund

Heimatortes wurde, erinnert je eine Gedenktafel in ihrer gemeinsamen

Heimatgemeinde Walzenhausen.
Die drei Appenzeller sind Vorbilder für die oft beschworene humanitäre
Schweiz und verdienen es, dass ihr Andenken für die Nachwelt festgehalten

wird.

Jakob Künzler
Arzt und Vater für Tausende von Armeniern

Es mag ein rauher Spätwintertag gewesen sein, als die Frau des Maurermeisters

Arnold Künzler in einer niedrigen Appenzeller Kammer in



i

/A

Jakob Künzler (1871-1949).

Hundwil am 8. März 1871 ihr zweites
Kind, einen Knaben, zur Welt brachte.
Die Eltern Hessen ihn Jakob taufen. Die
Mutter hatte als Nachstickerin vor und
auch kurz nach ihrer Niederkunft von
ihrem bescheidenen Verdienst etwas in
die Haushaltungskasse legen können.
Jahr für Jahr wurde die Familie grösser.
Zwölf Tage bevor das siebte Kind geboren
wurde, starb der Vater. Von Walzenhausen

gebürtig, war er vor Jahren nach
Hundwil gekommen. Nach seinem frühen

Tod wurden die Kinder notgedrungen
bei verschiedenen Verwandten in

Stein und Teufen untergebracht, damit die
Mutter ihrer Arbeit nachgehen konnte.

Köbi, so nannten sie den Zweitältesten,

kam nach Teufen. Hier besuchte er
im ersten Schuljahr die Halbtagsklasse,
und nur probeweise konnte er in Stein,
wohin er inzwischen zu Verwandten
gebracht worden war, in die zweite Klasse
nachrücken. Die grösseren Kinder halfen der Mutter überall so gut es ging.
Jeder Batzen war willkommen, um die hungrige Schar zu ernähren und zu
kleiden. Köbi musste oft Sandstein zu Pulver zerstossen, das er dann, als
«Stubensand» in schmale Säcklein verpackt, von Haus zu Haus zum Kaufe

anbot. Man verwendete den Sand damals zum Reinigen der Steintreppen.

Ein paar Rappen verdiente er zudem als Kegelbube oder durch den
Verkauf von «Öhrli», welche die Mutter selber gebacken hatte.

Am Vormittag ging Köbi zur Schule, nachmittags von eins bis acht Uhr
abends in die Fabrik. Zuerst war er Fädler, später lernte er noch das Ma-
schinensticken. Als die Mutter längere Zeit krank war, besorgte er
nebenher noch den Haushalt und sorgte für ihre Pflege. Als Jakob elf Jahre

alt war, erlag die Mutter ihrem Leiden, und die Kinder, nun Vollwaisen,
wurden überallhin verstreut in Pflege gegeben.

Jakob besuchte den Konfirmationsunterricht in Stein und wurde am
Palmsonntag 1888 von einem früheren Indienmissionar in die evangelische

Gemeinde aufgenommen. Er gestand später einmal, er habe zwar das
meiste im Unterricht Gelernte vergessen, aber ein Satz sei ihm fest im
Gedächtnis geblieben: «Buben, werdet keine Kopfhänger.» Jakob war von
diesem Ausspruch sehr beeindruckt, und er war ihm in vielen schwierigen
Lebenssituationen wegweisend.

Am Tag seiner Konfirmation fasste er den Entschluss, «ein Christ zu
werden, und zwar ein rechter Christ und das nicht nur dem Namen nach».



Zu gerne wäre er Lehrer oder Feinmechaniker geworden, aber er hätte ja
kein Lehrgeld zahlen können. Die Auslagen für die Konfirmation hatten
die letzten Sparbatzen aufgebraucht.

Sein Götti schlug ihm vor, bei ihm den Beruf des Zimmermanns zu
erlernen; er würde ihm dafür kein Lehrgeld verlangen. Obwohl Jakob für
diese schwere Arbeit nicht unbedingt die nötige körperliche Konstitution
mitbrachte, entschloss sich der nun Siebzehnjährige dennoch, diesen Beruf

zu ergreifen.
Von der Mutter hatte Jakob seinerzeit nur die Bibel geerbt. Diese aber

hielt er hoch in Ehren. Er las sie fast täglich nach Feierabend, und zwar
von Anfang bis zu Ende. In dieser Zeit geschah etwas Entscheidendes. In
seinen persönlichen Notizen finden wir den seinen künftigen Lebensweg
bestimmenden Hinweis: «Mit 19 Jahren Sinnesänderung». Erwar nunfest
entschlossen, Missionar zu werden. Im Haus der Basler-Mission wies man
ihn ab, als er darum bat, aufgenommen zu werden. Erstens schien er für
eine so grosse Aufgabe zu wenig kräftig, und zudem war das zuständige
Gremium der Meinung, sein Schulsack sei zu dürftig.

Jakob liess aber nicht locker. Die Wanderjahre als Zimmermannsgeselle
führten ihn, sicher nicht ohne seine Nachhilfe, nach Basel. In der Rheinstadt

arbeitete er einige Zeit in seinem Beruf, bis er wegen einer
Bruchoperation ins Bürgerspital eingeliefert werden musste. Die gute Pflege,
welche ihm christliche Krankenpfleger, die dort zur Weiterbildung arbeiteten,

angedeihen Hessen, erhärtete in ihm den Entschluss, Diakon zu werden.

Im Diakonenhaus in Basel

Am 30. Januar 1893 trat er ins Basler Diakonenhaus in der Aeschen-
vorstadt ein. Nach gründlicher Ausbildung in theoretischer und praktischer

Krankenpflege, aber auch durch privates Studium, wurde er als junger

Diakon zur Weiterbildung dem Bürgerspital zugeteilt. Sein besonderes

Interesse galt der Chirurgie. Seinen Vorgesetzten war dies nicht
entgangen, und so konnte Bruder Jakob im Spital immer wieder Operationen

beiwohnen und die nötigen Handreichungen machen. Er beobachtete

die Arbeit der Chirurgen äusserst genau und ergänzte durch eigenes
Studium nach der strengen Tagesarbeit, was ihm wegen seiner dürftigen
Schulbildung noch fehlte. Nach seiner Ausbildung im Diakonenhaus
Basel war er für kurze Zeit als Operationswärter und Spitalapotheker in
Glarus tätig.

Die Ärzte schätzten den Eifer und das Können des lernbereiten Appenzellers

sehr und boten ihm immer mehr die Möglichkeit, ihnen bei
chirurgischen Eingriffen zu assistieren. Fünf Jahre lang diente er mit
grösster Hingabe am Bürgerspital. Da erreichte ihn zu seiner grossen



Überraschung und Freude im Frühjahr 1899 der Ruf des Gründers der
Orient-Missionsgesellschaft Dr. Johannes Lepsins aus Berlin, seine Kraft
in Zukunft dem Spital in Urfa im Herzen der Türkei zur Verfügung zu
stellen.

Hundertjährige Leidensgeschichte

Den Gründer des Missionsspitals der Provinzhauptstadt Anatoliens,
den Schweizer Arzt Dr. Hermann Christ, hatte Jakob Künzler am
Bürgerspital kennengelernt, als dieser noch Assistenzarzt war. Nun leitete er
das Spital in Urfa und hatte sich Jakob Künzler als Mitarbeiter gewünscht.
Ausgerechnet nach Urfa! Diakon Künzler erinnerte sich an die schrecklichen

Massaker des Jahres 1895, die damals unter den 18 Millionen
Einwohnern der Türkei die Minorität der drei Millionen christlicher
Armenier getroffen hatten.

Das zwischen dem Schwarzen Meer und Mesopotamien gelegene
Armenien war als Grenzland stets ein umkämpftes Durchgangsgebiet. Früh
drang das Christentum nach Armenien vor, und ebenso früh war das Land
den Christenverfolgungen ausgesetzt. Dieses harte Schicksal stärkte das

Christentum, das sich schliesslich mit dem Nationalbewusstsein
verschmolz.

Im fünften Jahrhundert geriet Armenien unter persische Oberhoheit.
Eine schlimme Wende nahm das armenische Schicksal, als die Türken das
Land eroberten, waren diese doch höchst unduldsam gegen ihre Untertanen.

Als die türkischen Herrscher erkannten, dass die Armenier sowenig

wie die Griechen bereit waren, den Islam anzunehmen, fasste die
Regierung den Entschluss, das armenische Volk auszurotten. Die Devise
lautete: «Die armenische Frage ist erledigt, wenn alle Armenier erledigt
sind.»

Vom 30. September bis Ende Dezember 1895 wurden 88 243 Armenier
getötet, 2493 Dörfer und Städte geplündert und verbrannt, 568 Kirchen
und Klöster zerstört und ausgeplündert sowie 282 Kirchen in Moscheen
umgewandelt. In Urfa war es damals ganz besonders schrecklich
zugegangen. Etwa 3000 Armenier, vor allem Frauen, Mädchen und Kinder hatten

sich in die grosse armenische Kathedrale geflüchtet, wo sie sich in
Sicherheit wähnten. Alle wurden darin lebendigen Leibes verbrannt. In
Urfa waren rund 8000 Armenier auf brutale Art umgebracht worden.

In dieses Urfa, wo die Überlebenden noch vier Jahre nach der grauenvollen

Tat unter den damals geschlagenen Wunden litten, sollte Künzler
gehen. Er sagte ja, weil er der Überzeugung war, dass er hier seine christliche

Hilfstätigkeit am besten ausüben konnte. Er war entschlossen
hinauszuziehen, um unter den von den Türken so unbarmherzig verfolgten
Armeniern ein Zeichen christlicher Barmherzigkeit zu setzen.



Am Spital in Urfa

Nach einem kurzen Sprachaufenthalt in England reiste der Appenzeller
über Konstantinopel in die Türkei. Zur Begrüssung in Urfa umarmte ihn
sein zukünftiger Vorgesetzter Dr. Hermann Christ, glücklich, den tüchtigen

Mitarbeiter bei sich zu haben.
Wenige Tage nach der Ankunft wurde ein Patient ins Spital eingeliefert.

Bruder Jakob oder Jakob Effendi, wie man ihn auch hier nannte,
diagnostizierte, Dr. Christ war abwesend, eine hochgradige Blinddarmentzündung.

Der Kranke konnte nur durch eine sofortige Operation gerettet
werden. Künzler entschied sich notgedrungen, den Eingriff selber
vorzunehmen. Er gelang. Die Probe war bestanden. Aus dem tüchtigen
Assistenten war ein wirklicher Arzt geworden.

In seiner Selbstbiographie mit dem Titel «Köbi, der Lückenbüsser im
Dienste des Lebens», die er auf Anregung seiner Freunde im Alter von 72

Jahren verfasst hatte, schildert er immer wieder, wie er helfen durfte, wenn
Not am Mann war.

Dr. Christ und er nahmen in Zukunft viele Operationen vor. Die beiden
äusserst gut harmonierenden Schweizer versorgten mit ihrer Heilkunst
Türken und Kurden mit der genau gleichen Hingabe, die sie den Christen
angedeihen Hessen. Dadurch wuchsen das Vertrauen und das Ansehen der
beiden in allen Kreisen der Bevölkerung.

Diakon Künzler brachte besonders grosses Verständnis für andere
religiöse Bekenntnisse auf. Die gregorianische Kirche hatte es ihm besonders

angetan. Aber auch die Welt des Islams blieb ihm nicht verschlossen, und er
versuchte ihre Riten, Vorschriften und Gebetsformen besser zu verstehen.

Sultan Abdul Hamid IL, der die Armenier so brutal verfolgt hatte, war
inzwischen abgesetzt worden. Mit grosser Unterstützung der Armenier
wurde eine türkische Regierung gewählt, die aber bald die gemachten
Versprechungen ignorierte und sich ebenfalls an den christlichen Armeniern
vergriff. Beim Ausbruch des Ersten Weltkriegs fühlte sie sich mit den
verbündeten Deutschen im Rücken stark. Sie benützte deshalb die Gelegenheit,
mit den armenischen Feinden, wie sie sagte, aufzuräumen. Viele Armenier
wurden kurzerhand erschossen, die Frauen und Kinder deportiert. Auf
tage- und wochenlangen Märschen starben Tausende von ihnen. Deportationszug

um Deportationszug kam von Norden her in Urfa an. Die
Erbarmungswürdigen waren alle zu Fuss und wurden in die wasserlose Steppe am
Rande der südlichen Türkei getrieben. Die Männer waren grösstenteils
ermordet worden, überlebende Kinder wurden als Sklaven verkauft.

Das Massaker

Der 19. August 1915 war ein grauenvoller Tag. Jakob Künzler und seine

10



junge Ehefrau Elisabeth, die Tochter des Missionars Gorbat, besassen etwa
eine Stunde ausserhalb von Urfa einen kleinen Weinberg. Frau Künzler hielt
sich dort zusammen mit Kindern und einer ganzen Schar vom sicheren Tod
bedrohter Armenier auf und versteckte sie. Ihr Mann blieb, bewacht von
zwei Gendarmen als Schutzbeamte, in Urfa auf seinem Posten und
versorgte die Verwundeten. Um 16 Uhr brach das Massaker los. Ein türkischer
Polizist war beim Durchsuchen eines armenischen Hauses aus dem Hinterhalt

erschossen worden. Mit Gewehren, Schwertern und Weidmessern
bewaffnet, stürzten sich Türken und Kurden auf die armenischen Christen.
Das Blut floss in Strömen. Mutter Künzler bangte mit den Versteckten im
Weinberg um das Leben jener, die bei ihr Schutz gesucht hatten.

«Chefarzt» Künzler hatte vielen Menschen direkt und indirekt das
Leben gerettet; da wurde er verraten und angeklagt, Armenier versteckt zu
haben. Das war Landesverrat - darauf stand die Todesstrafe. Er wurde
verurteilt, obwohl er Schweizer war. Doch als das Todesurteil vollstreckt
werden sollte, war das Schriftstück mit der amtlichen Vollziehungsverordnung

auf unerklärliche Weise verschwunden. Jakob Künzler war auf
wunderbare Weise gerettet worden.

Von 1914 bis 1919 war Diakon Künzler allein als «Arzt» im Krankenhaus

in Urfa tätig. Sein Chef, Dr. Christ, war kurz vor Ausbruch des
Weltkrieges zur Erholung in die Schweiz gereist und konnte nicht mehr in die
Türkei zurückkehren. Notgedrungen besorgte Künzler alle Operationen
der Klein- und Grosschirurgie auf eigene Faust und Verantwortung. Dabei

wurde er von einem kriegsverwundeten Soldaten mit Flecktyphus
angesteckt. Siebzig Tage lang musste man um sein Leben bangen.

Für Urfa war er auch der einzige Kinderarzt, und sogar den Zahnarzt
musste er ersetzen, da es in der Stadt keinen anderen gab. Seine
Hilfsbereitschaft machte aber bei den Menschen nicht halt. Er berichtete einmal:
«Kamele, Pferde, Esel, Kühe, Schafe, Ziegen, Hühner und Gänse sind nun
auch meine Patienten geworden.»

Da es am Urfaer Spital an geschultem Dienstpersonal fehlte, erteilte Künzler

armenischen Lehrerinnen theoretischen und praktischen Unterricht in
der Krankenpflege und schuf sich so einen tüchtigen Stab von Schwestern.

Neben seiner ärztlichen Tätigkeit am Spital besorgte Jakob Künzler
während 15 Jahren den dortigen meteorologischen Dienst. Verschiedenen
Gelehrten war er ein willkommener Reisebegleiter, wozu ihn seine
ausserordentlichen Sprach- und Landeskenntnisse befähigten. Wie sehr man seine
Dienste schätzte, geht aus einem Schreiben eines Geologen hervor, dem er
auch geologisches und biologisches Studienmaterial beschafft hatte: «Wenn
ich wirklich etwas sah und hörte, so durch das reiche Herz und Auge meines

Begleiters, in dem der ganze Orient seit einem Menschenalter gesammelt war.»
Seine eigenen Beobachtungen und Erfahrungen hatte er in zahlreichen

kleineren und grösseren Veröffentlichungen - es sind über hundert -
niedergeschrieben.

11



Wiederaufbau voller Hoffnungen

Als der Erste Weltkrieg 1918 zu Ende ging, gehörte die Türkei zu den
Besiegten und musste sich deshalb dem Friedensvertrag unterordnen. Die
Alliierten hatten den in ihren Reihen kämpfenden Armeniern versprochen,

dass ihnen nach dem Sieg ihre Heimat zurückgegeben werde. So
kam es nach dem Friedensstatut zur Errichtung einer freien Republik
Armenien, deren Grenzen durch den Völkerbund festgelegt wurden. Die
heimgekehrten Armenier begannen die zerstörten Häuser wieder aufzubauen

und die Äcker neu zu bestellen und hofften auf eine friedliche
Zukunft.

Vom Juni 1919 bis im August 1920 erholte sich Jakob Künzler in seiner
Heimat. Er war aber während dieser Zeit nicht etwa untätig. In Basel

unterzog er sich freiwillig einem medizinischen Examen. Die Professoren
der medizinischen und der chirurgischen Klinik stellten ihm für seine

Fähigkeiten, zuverlässige Diagnosen zu stellen, und die praktische Begabung

zur Heilung der festgestellten Erkrankungen ein gutes Zeugnis aus.
Der Frieden nach dem Ersten Weltkrieg dauerte nicht lang. Oberst

Kemal Paschah rief zur Militärrevolte auf und richtete seine Angriffe
direkt gegen die Armenier. Wahrscheinlich nahm er an, dass die europäischen

Grossmächte dermassen kriegsmüde seien, dass sie kaum die Kraft
aufbringen würden, das armenische Volk zu verteidigen. Nur Winston
Churchill wäre bereit gewesen, sich für die Verfolgten einzusetzen; er
blieb aber ohne jede Unterstützung.

So kam es zum zweiten Mal zu einer armenischen Tragödie. Sie weitete
sich nun aber zu einer Katastrophe für alle Christen in der Türkei aus.
Eineinhalb Millionen Armenier und Griechen, die zum Teil seit Jahrhunderten

an der Küste des Ägäischen Meeres lebten, flüchteten vor dem Terror
nach Griechenland, Hunderttausende nach Syrien und in den Libanon,
wo sich als Folge grosse Flüchtlingslager bildeten.

Einmal hatte Dr. Lepsius zu Jakob Künzler gesagt: «Vergessen Sie aber
nicht, während Sie den armenischen Brüdern helfen, auch deren Feinde
etwas zu lieben und an ihnen christliche Vergeltung zu üben.» Scheinen da
nicht ganz klar die Worte hindurch, welche auf dem Schlachtfeld von Sol-
ferino ausgerufen wurden und Henry Dunants Lebensweg radikal beein-
flussten: «Alle sind Brüder».

8000 Kinder gerettet

Die amerikanische Hilfsaktion «Near East Relief» wollte wenigstens die
Kinder betreuen und möglichst viele von ihnen retten. Wer konnte die
Koordination besser übernehmen als Jakob Künzler? Man stellte ihm für
seine Aufgabe nicht nur grosse finanzielle Mittel zur Verfügung, sondern

12



übertrug ihm auch alle Kompetenzen, um die Kinder in Sicherheit zu
bringen. Zusammen mit seiner Frau, welche von Jugend auf mit den Sitten

und Bräuchen des Orients vertraut war, gelang es ihm, 8000 Kinder aus
Urfa, Mardin, Diarbekir, Kharput und Malaria zu retten. Damit hat er
eine der grössten Menschenrettungsaktionen durchgeführt, welche die
moderne Geschichte kennt.

Auf Kamelen, Eseln und Maultieren, in Kisten und Körben verpackt,
wurden armenische Mädchen und Buben über die Grenze gebracht. Dabei

müssten auch kurdische und türkische Dörfer passiert werden, und die
Gefahr war gross, dass die den Armeniern feindlich gesinnten Kurden die
Rettungsaktion zu vereiteln suchten. Aber es geschah ihnen nichts. «Ich
erklärte ihnen», schrieb Jakob Künzler in seinen Erinnerungen, «dass diese

Kinder alle und noch tausend andere, die hier durchkommen würden,
meine Kinder seien.» Und sie Hessen die langen Züge unbehelligt passieren.

Zusammen mit einer dänischen Christin konnte Diakon Künzler
schliesslich 30 000 übriggebliebene Waisenkinder retten. Verdientermassen

wurde er für seinen grossartigen Einsatz mit dem Ehrentitel «Vater der
Armenierkinder» ausgezeichnet.

Seine gewinnende Art räumte viele Hindernisse aus dem Weg, und die
Gegner gestanden offen: «Wir beabsichtigten, ihm alle erdenklichen
Schwierigkeiten in den Weg zu legen, aber siehe da, anstatt ihm
Schwierigkeiten zu machen, waren wir ihm sogar behilflich.» -Jakob Künzlers
Glaube an das Gute im Menschen hatte Steine erweicht und Berge
versetzt. Aus dem ehemaligen Appenzeller Waisenknaben war der grosse
Lebensretter geworden.

Er hatte Unmenschliches geleistet. Woher aber nahm er die Kraft? Die
Antwort gab er selber: «Wenn es Menschen gibt, die rauben, muss es auch
solche geben, die schenken. Wenn es Menschen gibt, die verfolgen und
verschleppen, muss es solche geben, die beherbergen und aufnehmen.»

In Ghazir im Libanon war kurze Zeit darauf mit amerikanischer
Finanzhilfe ein riesiges Kinderheim für Flüchtlinge errichtet worden.
Nahrung und Kleidung für die Bedauernswerten waren vorhanden, aber
noch fehlten die Hauseltern, welche den grossen Betrieb führen sollten.
Das Ehepaar Künzler wurde im September 1922 angefragt, ob es bereit
wäre, diese grosse, aber enorm wichtige Aufgabe zu übernehmen. «Der
Schritt musste reiflich überbetet und überlegt sein», schrieb Künzler, «im
Glauben, dass ich dort der Geführte Gottes sei, sagte ich ja.» Über 1400
Mädchen, darunter 100 Blinde und 20 Krüppel, wurden seiner Obhut
anvertraut. Erstaunlich, der einstige Appenzeller Knabe, dem man wegen
seinem dünnen Schulsack den Eintritt ins Missionsseminar verwehren
wollte, leitete nun dieses grosse Kinderheim mit viel Geschick und sprach
nun neben Deutsch, Französisch, Englisch auch Armenisch, Türkisch,
Arabisch und Kurdisch. Er richtete neben Schulen auch Lehrwerkstätten
ein, lernte Blinde Körbe flechten oder Stoffe weben. Eine Teppichknüp-

13



ferei brachte zusätzliche Arbeit und Verdienst. Über 3000 Teppiche
entstanden in den Werkstätten. Den grössten und schönsten schenkten die

geretteten Waisenkinder dem amerikanischen Präsidenten, der ihn im
Weissen Haus in Washington auslegen liess. Für seine Bemühungen um
die Einführung der Teppichindustrie im Libanon erhielt Künzler von der
Regierung die «Medaille d'honneur du merite libanais» zuerkannt.

Ein schwerer Schicksalsschlag

1923 holte Jakob Künzler das Schicksal ein, ihn, der durch unzählige,
selbständig durchgeführte Operationen vielen das Leben gerettet oder
doch die Gesundheit wiedergegeben hatte. - Bei einem leichten Sturz zog
er sich an einem Dorn eine kleine Verletzung zu. Kurze Zeit darauf spürte
er einen Druck in einem seiner Finger. Eine Infektion hatte sich ausgebreitet

und bereitete ihm grosse Schmerzen. Den ihn behandelnden Arzt bat er
um einen radikalen Eingriff auf das Risiko hin, dass es ihm den Finger
kosten sollte. Die schwere Diagnose, die er sich selber gestellt hatte, bewahrheitete

sich. Als der aus Beirut zugezogene Arzt vor der Amputation der
rechten Hand zurückschreckte, verschlimmerte sich der Zustand so
gravierend, dass der Arzt am Aufkommen Künzlers zu zweifeln begann. Als
einzige Rettung sah er die Entfernung des ganzen rechten Armes, dem
Arm, mit dem er soviel Gutes getan hatte. - Es folgte ein langes Krankenlager,

das Jakob Künzler mit bewundernswerter Geduld ertrug. «Muss ich
nun als Krüppel weiterpilgern, so helfe mir Gott, dass ich ein fröhlicher
Krüppel bin und bleibe», sagte der Tapfere. Seine Schützlinge im Waisenhaus

waren sich bewusst, was auf dem Spiel stand, und bangten um ihren
Lebensretter. Sie veranstalteten eine Prozession zu einer nahegelegenen
Kapelle und baten Gott inbrünstig um die Rettung von «Vater Jakob». -
Sie wurden erhört. Im Spitalzimmer in Beirut trat eine unerwartete Besserung

ein, die bald zur Entlassung des Patienten führte. Bei seiner Rückkehr
wurde Künzler von den Waisenkindern mit Rosen überschüttet, und in
Ghazir begrüsste ihn nicht nur die Schweizer Fahne, sondern auch die
libanesische und die armenische Flagge wehten zu seinem Empfang.

Das Waisenhaus leerte sich langsam. Nach und nach zogen die Jugendlichen

aus und suchten dank ihrer Ausbildung, welche sie genossen hatten,

in Ghazir selber Arbeitsplätze. Zurück blieben nur die Schwächlichen
und vor allem die Blinden. Mit Unterstützung der Armenier-Freunde in
der Schweiz gründete Künzler ein Blindenheim und übergab dessen

Leitung dem Lehrer Theodor Wieser, der bis dahin in Jerusalem gewirkt hatte.
Trotz seiner starken Behinderung zog sich aber Jakob Künzler nicht etwa
ganz zurück. Für das mehr als 20000 Insassen umfassende Flüchtlingslager

in Beirut suchte man einen Seelsorger, der in der Lage war, diese zu
betreuen. Künzler erklärte sich bereit, auch diese grosse Aufgabe anzu-

14



packen. Er genoss das Vertrauen aller, beherrschte die Sprachen und kannte

vor allem die Eigenart und Mentalität dieser Orientalen.
Im Auftrage des Bundes schweizerischer Armenierfreunde zog Künzler

zusammen mit seiner Frau und den fünf eigenen Kindern in die Uni-
versitäts- und Handelsstadt Beirut. Das Ehepaar besuchte dort die Hütten

der Flüchtlinge, in denen Tuberkulose, Kranke und armenische
Flüchtlingswitwen mit ihren Kindern hausten. Von Schweizer Freunden
erhielten sie Stärkungsmittel für Schwache und Arzneimittel für Kranke.
Zudem waren sie dafür besorgt, dass täglich bis zu 1000 Portionen einer
kräftigen Suppe verteilt werden konnten.

Anlässlich eines kurzen Aufenthaltes, den er zusammen mit seiner Frau
in der Schweiz verbrachte, hielt Jakob Künzler an verschiedenen Orten
Vorträge über seine Arbeit in der Türkei und rief auch zu Spenden auf. Mit
diesen konnte der ehemalige Zimmermann kleine Häuschen für die Witwen

und ihre Kinder bauen lassen. So entstand in Beirut ein kleines
Schweizer Dorf. Die Häuschen trugen die Namen von Schweizer Dörfern
oder Städten, waren aber auch mit den Namen grosszügiger Wohltäter
versehen. Alle waren ein Zeichen für den Opfersinn von Mitbürgern in
Künzlers ferner Heimat.

Kampfgegen Tuberkulose und Malaria

Die Tuberkulose forderte damals nicht nur im Flüchtlingslager, sondern
im ganzen Orient viele Opfer. Die Einheimischen standen dieser verheerenden

Krankheit machtlos gegenüber. Künzler erinnerte sich, dass in seiner

Heimat sogenannte Sanatorien gebaut worden waren, in welchen
Lungenkranke bei richtiger Pflege gesund werden konnten. Die Idee war geboren;

aber noch fehlte das Geld zu ihrer Verwirklichung. Kurzentschlossen
reiste der einarmige Künzler per Schiff nach Amerika, in der Absicht, auf
einer weitläufigen Vortragsreise Geld für seinen Plan zu sammeln. Er traf
offene Ohren und freigebige Menschen; in Azounie im Libanon konnte
eine zweckmässige Heilstätte errichtet werden. Nach deren baulichen
Vollendung fehlten noch die Bäume rund um das Lungensanatorium, welche
den Patienten würzige Luft spenden sollten. Seinen Schweizer Freunden
empfahl Jakob Künzler den Kauf einzelner Bäume. Aus der Idee wuchs in
wenigen Jahren ein kleiner Schweizerwald um die Heilstätte.

Neben der Tuberkulose war es aber auch die Malaria, welche ihre Opfer

forderte. In Zusammenarbeit mit den Naturwissenschaftern der
Universität Beirut fand Künzler den Weg zur Lösung des schwerwiegenden
Problems. Fachleute verrieten ihm, dass das kleine Gambusia-Fischchen
die Larven der Anophelesfliege frisst, die ihrerseit für die Ausbreitung der
Malaria verantwortlich ist. Gesagt, getan. Er ging daran, diese Fischchen
in einer Fischbrutanstalt zu züchten, und setzte sie dann in Tümpeln und

15



grösseren Gewässern im weiten Umkreis von Beirut aus. Und tatsächlich,
die Malariafälle gingen frappant zurück.

Im Sommer 1938 kam das Ehepaar Künzler zu einem Heimaturlaub in
die Schweiz. Von seinen Aufgaben in Armenien und im Libanon entlastet,
genoss der nun 67jährige wohlverdiente Ruhetage. Bei Diskussionen
machte er sich über die politische Entwicklung in der Welt seine Gedanken.

Er sah nichts Gutes auf Europa zukommen. Kurz bevor die Grenzen
geschlossen wurden, kehrten die Künzler in den Orient zurück.

40 Jahre Helfer in Armenien

-/""V _/-**V"**)

5

anhh8bPU8h «.IMUbP

bllMfll *l»Mi8LbP

4ü uirbWiit-t, tiim-Ht

Am 19. Mai 1939 feierten die dankbaren

Armenier das vierzigjährige
Dienstjubiläum Jakob Künzlers in der
Memorial Hall in Beirut. Bei dieser
Gelegenheit wurde ihm ein Bronzerelief

überreicht, auf dem in armenischer
Schrift der Dank des Volkes
ausgesprochen wurde. Das Jubiläumskomitee

beschloss zudem, ein Buch
herauszugeben, das ausser den an der
Feier gehaltenen Reden die Biographie
des Jubilars, aber auch Auszüge aus
seinen literarischen Werken enthalten
sollte. Der bald darauf ausgebrochene
Zweite Weltkrieg verzögerte jedoch
die Herausgabe des Buches bis 1946.
Für uns ist es bedauerlich, dass das
Werk nur in armenischer Sprache und
Schrift erschien und deshalb nur von
wenigen Schweizern gelesen werden
kann.

In der Heimat, die eigentlich wenig
über ihren wahrhaft tatkräftigen
Miteidgenossen und seine grossartigen,
humanitären Leistungen wusste, erschien sein Bild mit einer entsprechenden

Legende im «Echo für Auslandschweizer» an einem bevorzugten Platz

r
\t IHIC1III

IMG

%.y

'*<!¦ ti

Titelblatt des Erinnerungsbuches
in armenischer Schrift.

Dr. med. h.c. Jakob Künzler

Jakob Künzler hatte an seinen Wirkungsstätten immer wieder kleinere
und grössere Ehrungen entgegennehmen dürfen. Es freute aber den ehe-

16



maligen Krankenpfleger, Assistenten und Notarzt ganz besonders, als ihm
die medizinische Fakultät der Universität Basel am 22. November 1947
den «Doktor der Medizin ehrenhalber» verlieh, ihm, der, so hiess es in der
Laudatio, «zusammen mit seiner treuen Lebensgefährtin in unermüdlicher,

über 45 Jahre fortgesetzter persönlicher Hingabe Tausende von
Menschen vor grausamen Leiden bewahrte und dem sicheren Tod entriss,
und so ein Beispiel reiner Menschlichkeit vollbrachte, das besten ärztlichen

Leistungen gleichgesetzt zu werden verdient.»

Tod und Begräbnis

Am 15. Januar 1949 machte eine schwere Herzkrise seinem reicherfüllten
Leben im Dienste seiner Mitmenschen ein Ende.

An seinem Begräbnis begleiteten ihn Armenier, Araber, Schweizer,
Franzosen, Engländer, Amerikaner, Vertreter der Regierung, der schweizerischen
Gesandtschaft, der verschiedenen Kirchen und Missionen, Schulen und
Hilfsgesellschaften; Reiche und
Arme, Blinde und Sehende, Witwen

und Waisen. Sie alle hatten
sich trotz eines schrecklichen
Unwetters in Scharen eingefunden

als Vertreter derer, die ihm so
vieles verdankten. Jakob Künzler
wurde auf dem evangelischen
Friedhof in Beirut beigesetzt.

Junge Armenier trugen
seinen Sarg auf emporgestemmten
Armen aus seinem Haus, ein
Zeichen hoher Ehrung, die das armenische Volk nur wenigen verleiht.
Jakob Künzler hat diesen letzten Dank wahrhaftig verdient.

Im November 1971 wurde auf dem Kirchplatz in Walzenhausen in
einer schlichten Feier ein Gedenkstein für den Armenier-Vater Dr. h.c.
Jakob Künzler enthüllt. Die Gemeinde wollte damit ihren Bürger ehren,
der wegen seiner humanitären Tätigkeit an Tausenden von Kindern in
Armenien und im Libanon weit über die Grenzen hinaus bekannt wurde.

Inschrift des Gedenksteins für Künzler
in Walzenhausen.

Gertrud Kurz-Hohl
Furchtlos für den Frieden

«Seit einem Vierteljahrhundert kamen Zehntausende menschlicher Wesen
als Opfer von Verfolgungen, um in unserem Land Zuflucht zu suchen. Um

17



CSD»?

das Flüchtlingsproblem zu lösen, genügte
es indessen nicht, dass ihnen die Behörden
Asyl gewährten. Jene Menschen hatten
mit der Vergangenheit brechen müssen,
die Gegenwart war für sie schwer und die
Zukunft ungewiss. Die meisten jener
Unglücklichen waren plötzlich aus einer
friedlichen und sicheren Existenz gerissen
und standen nun in fremdem Lande, aller
Dinge entblösst. Sie hingen daher von der
Fürsorge des Nächsten ab.

Frau Gertrud Kurz stand und steht
noch heute in vorderster Front derer, die
den Flüchtlingen nicht nur materielle,
sondern auch geistige Hilfe zuteil werden

lassen. Unzählige Flüchtlinge haben Gertrud Kurz (1890-1972).
die Wohltat ihrer grossen Güte und ihres
tiefen menschlichen Fühlens genossen. Die schöne Aufgabe, die Frau
Kurz erfüllt, hat ihr den Titel eines Doctor honoris causa eingetragen.
Aber schon lange vorher hatten ihr die Flüchtlinge einen anderen Titel
verliehen, nämlich Mutter der Flüchtlinge. Sie wollten dadurch
ausdrücken, dass sie bei ihr ein wenig von dem fanden, was sie verloren hatten.

Durch ihre ganze Tätigkeit hindurch hat sie ihren Schützlingen grosses

Vertrauen bekundet, woraus zahlreiche unter ihnen ihrerseits Kraft
und Willen zu neuer Zuversicht geschöpft haben.

Frau Kurz begnügte sich nicht damit, sich um das leibliche und seelische
Wohl der Flüchtlinge zu mühen. In zahlreichen Vorträgen hat sie erfolgreich

das Gewissen ihrer Landsleute aufgerüttelt. Sie hat sie ermahnt, an
die Flüchtlinge zu denken und mitzuwirken bei dem für sie unternommenen

Werke. Für die Behörden hat sich Frau Kurz als wertvolle und
loyale Helferin erwiesen, die indessen nie säumte, ihnen gelegentlich auch
offen ihre Ansicht darzutun. Sie hat sich bemüht, die Flüchtlinge dazu zu
bringen, die notwendigen Massnahmen der Behörden zu begreifen; aber
es lag ihr ebenso daran, bei jenen Verständnis für das schmerzliche Schicksal

der Flüchtlinge zu erreichen.
Anlässlich ihres Geburtstages versichern wir Frau Kurz der Dankbarkeit

des Bundesrates und des Schweizervolkes. Wir sprechen den Wunsch
aus, dass sie ihr Werk noch viele Jahre weiterführen möge.»

Mit diesen Worten sprach der damalige schweizerische Bundespräsident
Max Petitpierre der Flüchtlingsmutter Gertrud Kurz-Hohl die

Glückwünsche zu ihrem 70. Geburtstag aus. Er tat dies auch im
Namen der vielen tausend Flüchtlinge und Aussenseiter, welche ihre
Hilfe und Zuneigung während und nach dem Zweiten Weltkrieg
erfahren hatten.

18



Geboren in Lutzenberg

Gertrud Hohl war die älteste der drei Töchter und Schwester des
Stammhalters von Reinhard Hohl-Custer. Sie war am 13. März 1890 am
Bildschachen in Lutzenberg im Appenzeller Vorderland geboren worden.
Ihre Mutter stammte aus dem Rheinecker Doktorhaus Custer und war
eine feinsinnige, sorgfältig geschulte, musikbegabte Frau. Ihre Vorfahren
väterlicherseits waren bodenständige Appenzeller Bauern gewesen. Der
Grossvater versuchte sich schon 1881 mit dem Weben von Seidenbeuteltuch

und richtete später eine kleine Fabrikation ein, welche Gertruds
Vater zu einem eigenständigen Betrieb ausbaute. Er war, wie man sagte,
Fabrikant, das heisst, er vermittelte einerseits Arbeit an die webenden
Heimarbeiter, kontrollierte die fertigen «Stückli» und entlöhnte die Weber

für ihre mühsame Arbeit im feuchten Keller. Er war aber auch
Kantonsrat und Oberrichter, und es heisst von ihm, dass er sich seit seinem
Eintritt in die Appenzellische Gemeinnützige Gesellschaft im Jahre 1893

grosse Verdienste erworben hatte. Als Anerkennung wurde er 1940 deren
Ehrenmitglied. Als aktiver Mitarbeiter der «Stiftung für das Alter» sowie
im Hilfsverein für Geisteskranke bewies er seine soziale Einstellung und
handelte entsprechend.

Seine Frau Clara war an der Gründung der appenzellischen Sektion der
«Freundinnen junger Mädchen» beteiligt und zudem für ungezählte Arme

und Bekümmerte, die an ihre Türe klopften, eine mütterliche Helferin
und Beraterin.

Grosse Aufmerksamkeit muss sie der Ernährung der zahlreichen
Weberfamilien gewidmet haben. Vor ihr hatte der erste schweizerische
Fabrikinspektor, der Glarner Dr. med. Fridolin Schuler, die schweren
Ernährungsmängel der Weber und Fabrikarbeiter erkannt, die sich
hauptsächlich von Kaffee, Kartoffeln und Schnaps ernährten. Bedingt war dies
zum grossen Teil durch die Notwendigkeit des totalen Einsatzes der

ganzen Familie, der kaum Zeit zum Kochen liess, der aber zur Einbringung

des minimalsten Einkommens, das trotzdem oft nicht oder doch nur
knapp für das tägliche Brot reichte, unbedingt notwendig war.

Die Primarschule besuchte Gertrud mit ihren Schwestern und dem drei
Jahre jüngeren Bruder Reinhard (1893 bis 1975) in Lutzenberg, die
Realschule in Rheineck. Ihr Bruder wandte sich nach seinem Universitätsstudium

der diplomatischen Laufbahn zu und wurde unter anderen Aufgaben

mit der Leitung der Gesandtschaft in Prag und Tokio beauftragt. 1954
wurde er Botschafter in Wien.

Zur Kirche gingen die Lutzenberger nach Thal, dessen Gotteshaus seit
der Gegenreformation sowohl Katholiken wie Protestanten offen stand.
Das Erlebnis einer paritätischen Kirche dürfte für Gertrud Hohl ein grosses,

wenn nicht sogar entscheidendes Erlebnis gewesen sein und massgebend

für ihr Verständnis für Ökumene.

19



Neben der Schule bereitete es ihr besondere Freude, den Insassen des

Bürgerheims Lutzenberg vorzulesen oder Geschichten zu erzählen; darin
war sie eine wahre Meisterin. So waren später auch ihre Hunderte von
gehaltenen Vorträgen immer lebendig und überzeugend.

Nach der Schulentlassung besuchte die junge Tochter die höhere
Handelsschule in Neuenburg und anschliessend eine hauswirtschaftliche
Schule in Frankfurt am Main. Wo und wann immer es ging, widmete sie
sich auch dort den Hilfebedürftigen, teilte mit ihnen sogar ihr Taschengeld
oder wehrte sich auf Amtsstellen für deren Recht.

Kaum 22 Jahre alt, vermählte sie sich mit Dr. Albert Kurz und folgte ihm im
April 1912 nach Bern, wo er Lehrer und später Rektor am städtischen
Gymnasium war. Dem Ehepaar wurden zwei Söhne und eine Tochter geschenkt.

Offene Türen für alle

Von Anfang an gab es an ihrer Haustüre an der Sandrainstrasse 56 kein
Schild «Betteln verboten». Das Ehepaar Kurz hatte für alle Tippelbrüder
und entlassenen Strafgefangenen stets ein gutes Wort und eine Gabe
bereit. Das sprach sich in Bern in den einschlägigen Kreisen rasch herum,
und der Zustrom war entsprechend. Oft wurden die grossherzigen Spender

angelogen, aber das nahm Gertrud Kurz nie tragisch. Sie sagte, «ihre
Wahrheitsbegriffe stimmen eben oft nicht mit den unseren überein. Auf
der Strasse formen sich andere Begriffe und Massstäbe als in unseren
bürgerlichen Häusern.»

Wieviele «Brüder der Landstrasse» bei der Familie Kurz ein und aus
gingen, ist wohl nirgends aufgeschrieben. Sie sassen mit ihr zu Tisch und wurden

zu eigentlichen Stammgästen, für die auch Dr. Kurz zum Freund und
Berater wurde. Die drei Kinder wussten in ihrer Jugendzeit nichts anderes,

als dass die Mutter ihre Liebe nicht nur auf den Familienkreis
beschränkte, sondern dass alle miteinander teilten und dennoch nicht zu
kurz kamen. Herumziehende, Gestrandete, Strafentlassene fanden Speise
und Trank, Kleider, Schuhe, wenn nötig auch Geld aus der Kurzschen
Haushaltungskasse, allem voran aber mitmenschliche Teilnahme.

«Es fällt mir jedesmal schwer, Euch nach kurzem Besuch wieder gehen
zu lassen, denn ich weiss, dass jetzt jemand mit Euch gehen musste, der
Euch vor neuer Versuchung zurückhalten würde. Und doch müsst Ihr den
Weg selber suchen, trotz der Angst, als Sträfling erkannt und vielleicht
ausgelacht zu werden und eventuell keine Arbeit zu finden, weil niemand
einen anstellen will, der gesessen hat.

Manches von dem, was Ihr mir erzählt habt, ist in mir geblieben, weil es
eine besondere Not aufgedeckt hat.

Es warten viele Menschen darauf, überhaupt angeredet zu werden und
sich einem Menschen anvertrauen zu können, vielleicht auch eingeladen

20



zu werden zu einem einfachen Mittag- oder Abendmahl. Es braucht nicht
unbedingt den Reichtum einer grossen Kasse, aber immer braucht es den
Reichtum eines gütigen Herzens, das Mittel und Wege findet, um anderen
wohlzutun.» (Mutter Kurz)

Im Jahre 1932 nahm Gertrud Kurz am Internationalen Kongress der
«Kreuzritterbewegung» in Valangin im Kanton Neuenburg teil. Hier
begann sich aus einem glimmenden Docht ein kleines Feuer zu entfachen,
das bis zu ihrem Lebensende nicht mehr erlosch.

Der Ursprung der Kreuzritterbewegung

1923 hatte der junge französische Leutnant Etienne Bach als
Besatzungsoffizier im rheinländischen Datteln einen Gottesdienst besucht.
Ohne eigene Absicht trat er dabei gleichzeitig mit dem deutschen Bürgermeister

des Städtchens vor den Altar, wo sie gemeinsam das Abendmahl
einnahmen. Beide Männer waren nicht nur ernsthafte Christen, sondern
auch loyale Patrioten und damit Gegenspieler. Doch deuteten beide die
Begebenheit in der Kirche als ein Zeichen Gottes. Respekt vor der schwierigen

Aufgabe des andern und nicht mehr versteckte Feindseligkeit prägten

von nun an ihr Verhältnis. Der gemeinsame Glaube war offenbar in
der Lage, über den Graben nationaler Gegensätze hinweg Brücken zu
schlagen. Diese Erkenntnis brachte Etienne Bach auf den Gedanken, eine
Bewegung zur internationalen Versöhnung und Verständigung zu gründen.

Ihre ersten Mitglieder nannten sich «Chevaliers du Prince de la Paix»
oder zu deutsch «Kreuzritter im Dienste des Friedensfürsten».

Bald stiessen Gleichgesinnte aus anderen Ländern, auch aus der
Schweiz, dazu. 1928 erwarb Etienne Bach die «Borcarderie», ein kleines
Gut im neuenburgischen Valangin. Hier hatte die Kreuzritter-Bewegung
nun ihr Zentrum, in welchem 1932 der Kongress stattfand, an dem
Gertrud Kurz teilnahm.

Im folgenden Jahr fand das internationale Treffen im französischen
Lievin statt. Dieser Anlass beeindruckte Gertrud Kurz ausserordentlich.
Inmitten der Gräber eines Soldatenfriedhofs, auf dem 38 000 Soldaten
ruhten, gelobten die ehemaligen Feinde, echte Friedensarbeit unter den
Völkern zu leisten. «Aus passiven sollten aktive Christen werden.» Die
Begegnung mit Christen anderer Länder, der Anblick der kriegsverwüsteten

Gegend und der riesige Soldatenfriedhof, vor allem aber das
gemeinsame Ringen um das gegenseitige Verständnis und das gemeinsame
Beten des Unser Vater von Deutschen und Franzosen machten einen
unauslöschlichen Eindruck auf die Schweizerin. Von da an stellte sie sich in
den Dienst der Bewegung, indem sie das französische Mitteilungsblatt
übersetzte und mit der Zeit ganz die Verantwortung des deutschsprachigen

Blattes übernahm. Etienne Bach zog sich 1939 aus privaten Gründen

21



fast ganz aus der Bewegung zurück und trat eine Pfarrstelle in Savoyen an.
Zentrale Figur der Kreuzritter war von jetzt an Gertrud Kurz.

In Deutschland begannen am politischen Himmel dunkle, braune Wolken

aufzuziehen und Hessen Böses erahnen. «Gertrud Kurz stand in der
Mitte ihres Lebens, als die Verfolgung der Juden in Deutschland offen
zum politischen Programmpunkt der Nationalsozialisten erklärt wurde.
1938, als sich die Zahl jener mehrte, die in der Schweiz Schutz vor Verfolgung

suchten, nahm sie sich der Flüchtlinge an, für die keines der offiziellen
Hilfswerke zuständig war. Allein aus innerem Antrieb begann sie eine

Hilfstätigkeit, die bis zu ihrem Tode ihr zentrales Anliegen blieb», schrieb
ihre Tochter in den Erinnerungen an die Flüchtlingsmutter.

Nachdem die Nationalsozialisten ihren Machtbereich im März 1938 auf
Österreich, im Oktober auf sudetendeutsche Gebiete ausgedehnt hatten,
folgte im kommenden März die Annektion der Tschechoslowakei und am
1. September 1939 der Überfall auf Polen. Der Einmarsch der Deutschen
in Österreich bewirkte, dass Hunderte von Flüchtlingen die Schweizer
Grenze überschritten.

Gewissen über Gesetz gestellt

Am 18./19. August 1938 forderte der Bundesrat die vollständige Grenzsperre

und die ausnahmslose Rückweisung der Flüchlinge ohne Visum.
Der St.Galler Polizeikommandant Paul Grüninger dachte anders und
stellte das Gewissen über das Gesetz. Er liess nach dem Einmarsch der
Nazis in Österreich 1938 rund 300 jüdische Flüchtlinge in unser Land,
obwohl die Schweiz offiziell ihre Grenzen dichtgemacht hatte. Die Behörden

in Bern täuschte er mit falschen Einreisedaten, so als seien diese
Menschen noch vor der Grenzsperre eingereist. Im April 1939 wurde der
48jährige fristlos entlassen, ein Jahr später vor Gericht gestellt und zu
einer Busse von 300 Franken verurteilt. Den Rest seines Lebens fristete er
in ärmlichen Verhältnissen, da ihm eine Rente aberkannt wurde. Unter
dem Druck der Öffentlichkeit wurde Grüninger am 30. November 1995
im gleichen Saal, in dem er verurteilt worden war, vom Bezirksgericht
St.Gallen posthum freigesprochen, 55 Jahre nach seiner Verurteilung und
23 Jahre nach seinem Tod. Im Juni 1996 wurde mitten in der St.Galler
Altstadt der «Grüninger-Platz» eingeweiht.

Zutiefst betroffen über den Abgrund von Kollektivhass gegen ein
wehrloses Volk, dem sie sich zeitlebens verbunden fühlte, machte sich
Gertrud Kurz an die Arbeit und öffnete ihr Haus am Sandrain in Bern
den Flüchtlingen, die nach Hilfe suchten. Aus der spontanen Initiative
entstand mit Hilfe freiwilliger Mitarbeiter das Hilfswerk des Christlichen
Friedensdienstes «cfd», das damals vor allem Juden und Kommunisten
betreute.

22



An Weihnachten 1938 lud Gertrud Kurz zum ersten Mal im Namen der
Kreuzritter Emigranten, erste Opfer des Nationalsozialismus, die in Bern
lebten, zusammen mit Einheimischen zu einer gemeinsamen Feier ein. Es

ging ihnen darum, im Gedenken an die «Kristallnacht» und in düsterer
Vorahnung des kommenden Schreckens einander Trost und Wärme zu
schenken.

In der «Kristallnacht» waren in Deutschland 119 jüdische Synagogen
angezündet, 76 vollständig demoliert und 1300 jüdische Geschäfte
zerstört worden. Tausende von männlichen Juden wurden ins KZ gebracht
und sind dort umgekommen.

Nach dieser schrecklichen Novembernacht «konnte niemand mehr im
Zweifel sein, dass die Judenverfolgungen - schon lange inoffiziell bestehend

- nun lärmend auch zum offiziellen Programmpunkt der
Nationalsozialisten erklärt worden waren. Die Scherben klirrten so laut, dass keiner

später mehr das Recht gehabt hat, zu erklären, er habe von all dem
nichts gewusst...», schrieb Gertrud Kurz.

Die gemeinsame Weihnachtsfeier von Gläubigen und Atheisten war die
Geburtsstunde einer neuen Friedensorganisation, des Schweizer Zweiges
des internationalen Friedensdienstes «cfd», wie man die Kreuzritterbewe-
gung nun nannte. Sie wurde als äusserst aktives Flüchtlingswerk der
Schweizerischen Zentralstelle für Flüchtlingshilfe angeschlossen.

An den deutschen und österreichisch-schweizerischen Grenzen spielten
sich nach Kriegsbeginn oft dramatische Szenen ab. Bewohner unseres
Landes müssten zusehen, wie Alte und Junge, Frauen, Männer und Kinder,

teils wegen ungenügender Ausweispapiere - kaum hatten sie das
«gelobte Land» betreten - wieder zurückgeschickt werden sollten, zurück ins
Elend und meist in den sicheren Tod.

«Für Mutter Kurz», so schrieb ihre Tochter, «begann nun die Zeit des
totalen Einsatzes, ein Kampf um Leben und Tod der Entrechteten, der
nicht in karitativen Bemühungen stecken blieb. Unermüdlich intervenierte

sie auf hoher und höchster Ebene für eine Asylpolitik, die sich nicht
ängstlich der drängenden Not verschloss.» Während unter nationalsozialistischer

Herrschaft Millionen Juden und Hunderttausende von Zigeunern

hingemordet wurden, galt in der vom Krieg verschonten Schweiz bis
1944 die geheime Verordnung: «Flüchtlinge nur aus Rassegründen sind
nach der bisherigen Praxis keine politischen Flüchtlinge und damit
zurückzuweisen.»

Die «Flüchtlingsmutter»

Für die Flüchtlinge wie auch die stillen Helfer der Grenze entlang
brachte der Einsatz von Frau Kurz Lichtblicke. Für die einen wurde sie
immer mehr zur «Flüchtlingsmutter», eine Bezeichnung, gegen die sich

23



Gertrud Kurz nie gesträubt hatte. Bei den Behörden kämpfte sie um jeden
einzelnen ihrer Schützlinge und bereitete ihnen damit manch unruhige
Stunde. «Mein Leben war zu jener Zeit eine ständige Intervention.»

1941 trat wieder eine Verschlechterung der Lage ein, so dass die Grenzen

von höchster Stelle erneut für geschlossen erklärt wurden. Gleichzeitig
mehrten sich die Berichte über die Greueltaten in den Konzentrationslagern

und Hessen aufhorchen.
Dazu Gertrud Kurz: «Das war ein dunkler Sommer für viele jüdische

Flüchtlinge, die nach furchtbarem Erleben bei uns Zuflucht gesucht...
und sie nicht gefunden haben. Ja, die an unserer Grenze zurückgewiesen
und damit ins Elend gestossen worden sind... - Es war auch ein dunkler
Sommer für uns Flüchtlingsfürsorger in der Schweiz. Die Zurückgewiesenen

belasteten unser Gewissen in unvorstellbarer Weise. Unsere Versuche

zu erreichen, dass die Grenzen wieder geöffnet würden, hatten leider
wenig Erfolg.»

1942 spitzte sich die Lage mehr und mehr zu. Die Besetzung von Teilen
Frankreichs bewirkte, dass die Zahl der nun auch von dort fliehenden
jüdischen Flüchtlinge stetig zunahm. Mit allen Mitteln versuchten sie, ihr
Leben durch die Flucht in die Schweiz zu retten. «Die übereinstimmenden

und zuverlässigen Berichte über die Art und Weise, wie die Deportationen

ausgeführt werden, und über die Zustände in den Judenbezirken
im Osten sind derart grässlich, dass man die verzweifelten Versuche der
Flüchtlinge, solchem Schicksal zu entrinnen, verstehen muss und eine
Rückweisung kaum mehr verantwortet werden kann.» So zu lesen in
einem Bericht der Eidgenössischen Fremdenpolizei Ende Juli 1942 an den
Bundesrat. Statt aber die Verzweifelten ins Land zu lassen, verfügte der
Bundesrat Anfang August, die Grenze völlig dichtzumachen. Als diese
Massnahme bekannt wurde, entfachte sie einen Sturm des Protestes. Presse,

Kirchen, Parteien, Politiker, Schriftsteller wandten sich gegen diese
inhumane Abweisungspolitik. Dennoch blieb die Verfügung über die
konsequente Rückweisung aller rechtswidrig in die Schweiz gekommenen
Ausländerinnen und Ausländer, mit Ausnahme der politischen Flüchtlinge

und Deserteure, in Kraft.
In jenen Tagen sprach der Vorsteher des Justiz- und Polizeideparte-

mentes Bundesrat Eduard von Steiger im Nationalrat das harte und
berühmt-berüchtigt gewordene Wort vom «vollen Boot» aus, dies obwohl
damals nur rund 8300 Flüchtlinge in unserem Land waren. Der gleichen
Ansicht war der gesamte Bundesrat, der die Meinung vertrat, dass 6000 bis
7000 Flüchtlinge die Zahl sei, die «gerade noch tragbar wäre ohne allzu-
grosse Nachteile».

Für Gertrud Kurz waren solche Meinungen untragbar. Aber auch viele
Schweizer empörten sich über die getroffenen Massnahmen. Der
liberaldemokratische Nationalrat Albert Oeri rief Gertrud Kurz in den Augusttagen

1942 von Basel aus an. Es müsse nun etwas Entscheidendes gegen

24



diese Grenzschliessung geschehen. Er würde am liebsten sofort bei
Bundesrat von Steiger vorsprechen, sei aber leider verhindert. «Und nun bitte
ich Sie, sich mit einem jüdischen Begleiter sofort auf den Mont Pelerin zu
begeben. (Dort befand sich von Steiger in den Ferien.) Sie wissen am
besten, wie die Sache drängt.»

Für Gertrud Kurz kam dieser Auftrag sicher überraschend, dennoch
war sie fest entschlossen, diesen ungewöhnlichen Schritt zu machen, der
für die Verfolgten, aber auch für unser Land von grosser Bedeutung war.
Einen jüdischen Begleiter zu finden war gar nicht einfach. Die antisemitische

Haltung der Behörden war mit der Einführung des Juden-Stempels
in ihre Pässe und die Nichtanerkennung der Juden als politische Flüchtlinge

klar zum Ausdruck gekommen.

Aug in Auge mit dem Justizminister

Nach einigen Absagen fand sich der jüdische Bankier Paul Dreyfus-de
Gunzburg aus Basel bereit, Gertrud Kurz zu begleiten. Bei dem dreistündigen

Gespräch mit Bundesrat von Steiger an dessen Ferienort auf dem
Mont Pelerin ging es darum, von ihm ein weitherziges Öffnen der Grenzen

zu erbitten. Bei den ihm geschilderten Verhältnissen sprach von Steiger

von «Greuelmärchen». Er konnte sich einfach nicht vorstellen, dass
ein so furchtbares Geschehen in einem Lande, das Goethe hervorgebracht
hatte, möglich war. Schliesslich liess er sich umstimmen, und den Bitten
der beiden Gesuchsteller wurde entsprochen. Dies bedeutete für Hunderte,

wenn nicht gar Tausende von Verzweifelten Rettung vor der sicheren
Deportation und dem Gastod in einem Vernichtungslager. Zwei Tage später

waren die Grenzen - wenn auch nur vorübergehend - wieder geöffnet.
In einem Brief schrieb Gertrud Kurz über die turbulenten Ereignisse im

August 1942: «Ich habe acht unvergessliche Tage hinter mir. Heute vor
acht Tagen war ich, zusammen mit Paul Dreyfus-de Gunzburg, bei
Bundesrat von Steiger auf dem Mont Pelerin, wo er in den Ferien war, und wir
durften drei Stunden lang von der schrecklichen Not sagen; abends noch
war ich in Zürich zu einer Besprechung und Resolution mit allen
Flüchtlingshilfen und anderntags von 9 Uhr morgens bis 7 Uhr abends an einer
Konferenz mit Dr. Rothmund, abends mit Pfarrern von Zürich zusammen,

dazwischen Besuche, Interviews, Menschen in Not, Telegramme,
Eilbriefe. Es war unbeschreiblich, aber es hat sich gelohnt! Hoffen wir,
dass noch viele dem unmenschlichen, satanischen Vorgehen von
gottverlassenen Menschen entgehen können.»

Nur wenige Wochen nachher spielte sich an unserer Landesgrenze
folgende Geschichte ab.

Es waren zwei jüdische Familien, die, als sie am Buss- und Bet-Sonntag
1942 morgens in aller Frühe ihr Leben vor den deutschen Faschisten ret-

25



ten wollten, plötzlich vor einem einsamen Wachsoldaten auf den Walliser
Bergen standen. Der Grenzposten, unschlüssig, wie er sich zu verhalten
habe, rief auf Anraten der Wirtin des Bergwirtshauses, die schon
manchem Flüchtling weitergeholfen hatte, Gertrud Kurz in Bern an. Er fragte

sie, ob die Grenze für deutsche Juden offen sei. Er sei so weit oben und
wisse zurzeit selbst nicht recht, ob die Grenzen inzwischen wieder geöffnet

wären. Heute, am Feiertag, sei ja auch keine Behörde zu erreichen.
Frau Kurz begriff sofort, dass dieser Anruf über Leben und Tod der

Flüchtlinge entscheiden werde. Sie beteuerte also, die Grenzen seien
geöffnet und er solle die Leute schnellstens ins Land lassen. Der Grenzsoldat,

von der Richtigkeit dieser Auskunft überzeugt, liess die Flüchtlinge
passieren. Gertrud Kurz dagegen wusste genau, dass der Beschluss des

Bundesrates vom 4. August 1942, die Grenze vollständig zu schliessen,
seit Mitte August endgültig in Kraft war. Sie hielt diesen Beschluss
angesichts des tobenden Faschismus in Deutschland für unverantwortlich,
zumal sie aus dem vertraulichen Rundschreiben an die Polizeidirektionen
der Kantone und die kantonalen Polizeikommandos den verhängnisvollen

Satz kannte: «Flüchtlinge nur aus Rassegründen, zum Beispiel Juden,
gelten nicht als politische Flüchtlinge.»

Gegen den Strom

Gertrud Kurz hatte also, um Menschenleben zu retten, bewusst die
geltenden Vorschriften missachtet. Bereits am anderen Tag wurde sie von
Dr. Heinrich Rothmund, dem Chef der Eidgenössischen Fremdenpolizei,
empfangen. Sie gestand ihm ohne Umschweife, was sie über das Bettags-
Wochenende angestellt hatte. Nun seien die Flüchtlinge da; das eben wolle

sie melden.
Heinrich Rothmund, grossgewachsen, ein imponierender Mann,

verbarg seinen Unmut ob solcher Eigenmächtigkeit nicht. Es war ja schliesslich

nicht das erste Mal, dass diese Frau über die zuständige Behörde
hinweg handelte. Er erläuterte ihr deutsch und unmissverständlich, dass es
nicht angehe, entgegen den Weisungen zu handeln. Wo käme man da in
diesen schwierigen Zeiten hin? Einmal müsse nun Schluss sein mit diesen
Amtsanmassungen.

Die mittelgrosse, leicht rundliche Gertrud Kurz hörte sich die Strafpredigt

ruhig an und begann zu lächeln. Was es denn da noch zu lachen gebe,
fragte Rothmund sichtlich verärgert. Sie antwortete freundlich: «Jetzt
habe ich hinter Ihnen gerade einen gesehen, der noch grösser ist als
Sie.» - «Die Flüchtlinge können bleiben», entschied darauf Dr.
Rothmund.

Die «Flüchtlingsmutter» liess sich von der «rastlosen Zeit», wie sie sie
selbst bezeichnete, weder beirren noch einschüchtern. «Was sollen wir

26



tun?» fragte sie in einer ihrer kurzen, unverblümten Veröffentlichungen,
um ihre Ratlosigkeit auf den Punkt zu hringen. Ihre Antwort war : «Das
Naheliegende».

«Das Naheliegende» hiess für Gertrud Kurz, direkt und furchtlos jedem
Menschen in Not zu helfen, hiess Misstrauen und Ängste abbauen, hiess
wachsam sein gegen jede Propaganda der Beschönigung von Gewalt und
Menschenverachtung, hiess aufklären über die Hintergründe von Not,
Flucht und Krieg, hiess unentwegt sich für Versöhnung, für Grossmut
und Frieden einsetzen. Ihre Einsicht, dass der Frieden nicht die Aufgabe
der «Mächtigen» und «Grossen» der Welt ist, sondern die Aufgabe jedes
einzelnen Menschen, mag auch heute - gegen die Ratlosigkeit der Zeit -
als Massstab für das Tun und Lassen gelten.

Gegen die endgültige Grenzschliessung 1942 war Gertrud Kurz machtlos.

Sie musste zusehen, wie ihr Land sich am nationalsozialistischen
Völkermord mitschuldig machte. Aber bei Flüchtlingen, im Volk und bei den
Behörden blieb sie bekannt und anerkannt als die «Flüchtlingsmutter».

Der Zweite Weltkrieg mit seinen grauenhaften Folgen auch für die
Zivilbevölkerung ging seinem Höhepunkt entgegen. «Das Gefährt Adolf
Hitler sauste mit rasender Geschwindigkeit dem Abgrund entgegen.»
Zwei volle Jahre ging es aber noch, bis im Mai 1945 ein Ende abzusehen
war.In diesen zwei Jahren kamen noch ungezählte Flüchtlinge in bittere
Not. Immer wieder waren es die Papiere, die nicht stimmten oder gar
nicht da waren und zu Zurückweisungen führten. Frau Kurz hatte als
Mitglied des «Rechtsausschusses der Flüchtlingskommission» besonders oft
mit solchen Fällen zu tun. Sie empfand «das Kapitel der sogenannten
<Refoulierung> als das schmerzlichste in der Geschichte der Flüchtlinge,
die in der Schweiz Zuflucht gesucht haben».

Kriegsende - Flüchtlinge

Als 1945 noch Millionen von Menschen unterwegs waren - von Ost
nach West -, kam die letzte Phase des Zusammenbruchs des tausendjährigen

Reiches. Das Feuer wurde zwar eingestellt, aber die Flüchtlinge und
Vertriebenen hatten noch nicht wieder eine Unterkunft, geschweige denn
ein Zuhause. Die Betreuung der Flüchtlinge blieb Mutter Kurz das

Hauptanliegen, weil sie im Helfen und Heilen Friedensarbeit sah.

Nach Kriegsende stellte sich auch die Frage nach der Verantwortung der
schweizerischen Flüchtlingspolitik mit aller Härte. Obwohl Gertrud
Kurz mehr als genug Gründe dafür gehabt hätte, als Schuldige die Behörden

anzuprangern, suchte sie die Fehler bei sich selber.
«Wohl scheint es mir heute, als wäre mein Leben in jenen Jahren eine nie

aufhörende Intervention gewesen, und dennoch frage ich mich mit
Trauer: Warum ich dies und jenes so stillschweigend hingenommen?» Sich

27



a :

ß.I

-at

Anreisende Flüchtlinge nach
Kriegsende. (Foto: cfd)

besonders schwerwiegender Vorkommnisse

erinnernd, sagte sie: «Eigentlich
hätten wir uns auf die Treppe des
Bundeshauses setzen müssen und nicht
weggehen dürfen, bis die Asylpolitik
menschlicher geworden wäre.»

Aber gütig wie sie war, verspürte sie
nie Hass, und nachtragend war sie ebenfalls

nicht. Ihr herzerfrischender Appenzeller

Humor half immer wieder, schwierige

und scheinbar verfahrene Situationen

zu retten.
In den Nachkriegsjahren legte sie ihre

Hände nicht einfach in den Schoss. Für
Gertrud Kurz gab es nur ein Thema: die
Sorge um den Frieden. Man stand vor der
grauenvollen Tatsache, dass der Krieg
Millionen von Toten - darunter allein sechs
Millionen Juden - gefordert hatte.
Zurückgeblieben waren Millionen von Menschen ohne Heimat, zerstörte Städte, die
in Schutt und Asche lagen. Es durfte keinen neuen Krieg mehr geben!

Mit materieller Hilfe allein war es oft nicht getan. Es gab viele Flüchtlinge,

die mit Mutter Kurz ihre Probleme besprechen und ihren Rat
entgegennehmen wollten. Obwohl sie fast Tag und Nacht arbeitete, Unterkünfte

besorgte, Kleidersammlungen organisierte und zudem noch viele
Sitzungen leitete und auswärts Vorträge hielt, fand sie dennoch Zeit für
jene, die sich ihr persönlich anvertrauen wollten. Es gab unter den Flüchtlingen

auch solche, welche durch ihr Verhalten besondere Schwierigkeiten
machten. Zu ihnen gehörte der österreichische Dichter Jakob Haringer,
der bis zur Machtergreifung Hitlers 1933 zu den angesehenen Literaten
zahlte und mit verschiedenen Preisen geehrt worden war. Nun war er ein
Emigrant unter vielen, der zum Teil nicht verstanden wurde und der sich
nicht entfalten konnte. Er litt oft unter Depressionen und machte seinen
Aggressionen auf ungewöhnliche Art Luft. Der Fremdenpolizei war er
nur zu gut bekannt, weil er immer wieder versuchte, aus Internierungs-
lagern auszubrechen. Haringer schreckte nicht davor zurück, die Behörden,

ja sogar den Bundesrat mit Drohbriefen zu belästigen. Auch der
Mitarbeiterstab von Gertrud Kurz wurde davor nicht verschont. Schweizer
Schriftsteller, unter anderen auch Hermann Hesse, setzten sich für ihn ein
und baten um Verständnis. Die Behörden wiesen auf Eintragungen in
seinem Dossier hin, die für ihn nicht günstig lauteten, da er ein «zwar
intelligenter, aber völlig asozialer und bis zu einem gewissen Grad gefährlicher
Mensch» sei. «Es ist uns nicht möglich, dem Künstler gegenüber Rücksicht

zu nehmen, die Haringer als Mensch nicht verdient.»

28



Gertrud Kurz kannte seine Art und hörte sich oft seine mit harten und
wilden Worten ausgesprochenen Beschimpfungen an. Sie wusste, dass er
psychisch viel litt und die verbalen Tiraden eine Art Ventil für ihn waren.

Seine Briefe und Forderungen waren unhöflich und konnten nur mit
einiger Menschenkenntnis und Humor ertragen werden. Die Mitarbeiterinnen

von Gertrud Kurz fanden, es sei eine Zumutung, auf solche Briefe
zu antworten.

Mutter Kurz schrieb ihm deshalb, dass sie, obwohl sie sehr wenig Zeit
habe, die Briefe an ihn nun persönlich und von Hand schreiben müsse.
Das wirkte, und Haringer kam zu ihr in die Sprechstunde. Als Geschenk
brachte der Lyriker eines seiner kleinen Gedichte mit, das mit dem Satz
schloss, «Mir ist so leicht zu Mut, als ob alles nun anders wird».

Jakob Haringer wurde tatsächlich anders, milder. Gertrud Kurz lud ihn
an seinem 50. Geburtstag zu Kuchen und Kaffee ein. Nach einem langen
und erlösenden Gespräch sagte er beim Abschied zu ihr: «Jetzt habe ich
meinen Frieden gefunden. Danke.»

Zwei Tage später meldete man aus Zürich, Doktor Jakob Haringer sei
bei einer Zusammenkunft in Zürich an einem Herzschlag gestorben,
friedlich und ohne Kampf.

«Es scheint mir, als musste ich es allen Menschen sagen, dass es nicht nur
verschüttete Häuser gibt, sondern auch verschüttete Seelen, und dass wir
sie behutsam freimachen müssen, damit sie das Licht, das von oben
scheint, wieder sehen können», notierte Gertrud Kurz in ihren Erinnerungen.

Einstige Feinde gaben sich die Hand

Eines ihrer Ziele war es, einstige Feinde auf Schweizer Boden
zusammenzuführen, damit sich diese kennenlernen konnten. Konzentrationslagerhäftlinge

aus Deutschland,
Holland, Frankreich, überlebende

Juden und ehemalige Soldaten
der deutschen Wehrmacht wollte
sie an den gleichen Tisch bringen.
Sie rief zu Besinnungs- und
Friedenswochen auf. In dem von
Pfarrer Paul Vogt in einem
ehemaligen «Stickerhemetli» gegründeten

Sozialheim «Sonneblick» in
Walzenhausen, nahe ihrem
Geburtsort, gelang es, unter den
einst Verfeindeten und Geächteten

erste zaghafte Verbindungen

%

«Gemeinsame Grenzen des Nationalismus

und des Hasses überschreiten»,
Besinnungswoche mit Kriegsversehrten

im «Sonnenblick» in Walzenhausen.

(Foto: cfd)

29



herzustellen, die bis zur Versöhnung führten. Juden kamen mit Christen
ins Gespräch, Holländer und Deutsche reichten einander die Hände.
Obwohl immer wieder alte Wunden aufgerissen wurden und bittere Gefühle
aufbrachen, gelang es Mutter Kurz, mit ihrem scharfen Verstand zu
vermitteln und Friedensarbeit von Mensch zu Mensch zu leisten.

Unermüdlich hielt sie Vorträge im In- und Ausland, warb für die Ideen,
welche der Christliche Friedensdienst in Europa verbreiten wollte. Ja, sie

wagte sich sogar hinter den Eisernen Vorhang, wo sie mit ehemaligen
Flüchtlingen zusammentraf. Immer wieder stellte sie die Mitverantwortung

für den Nächsten ins Zentrum ihrer Friedensarbeit und fragte die
Generation der Nachkriegsjahre nach den Ursachen von Unfrieden und
Gewalt.

Am 19. Juli 1948 starb ihr Mann Dr. Albert Kurz in Bern. Eingeweihte
hatten ihn den «heimlichen Flüchtlingsvater» genannt, weil er zusammen
mit seiner Frau unendlich viel für diese getan hatte und viel Verständnis
dafür zeigte, was Gertrud Kurz an Zeit und Geld für ihre Lebensaufgabe
aufbrachte.

Verdiente Ehrungen

An Anerkennung ihrer humanitären Tätigkeit durch die Öffentlichkeit im
In- und Ausland fehlte es Gertrud Kurz nicht. Sie nahm aber die Ehrungen
nicht für sich in Anspruch, sondern freute sich darüber, dass dadurch immer
wieder neue Spender und Helfer auf den Plan gerufen wurden.

So überreichte ihr 1956 der Gesandte der Bundesrepublik Deutschland
das Ehrenzeichen des Roten Kreuzes, und im Frühjahr 1958 verlieh ihr die
Universität Zürich gar die Würde des theologischen Ehrendoktors. Die
Laudatio nennt knapp und zusammenfassend den Grund dieser
Auszeichnung: dass sie den Heimatlosen geholfen und Brücken der Versöhnung

geschlagen hat. Zweimal wurde Gertrud Kurz von Prinzessin
Wilhelmine der Niederlande zusammen mit Abbe Pierre und anderen
Persönlichkeiten, die sich für den Frieden eingesetzt hatten, auf ihr Schloss
«Het Loo» eingeladen. Unter den zahlreichen Gästen war auch Mrs.
Eleanor Roosevelt, die Witwe des 1945 verstorbenen amerikanischen
Präsidenten Franklin D. Roosevelt. Mit ihr blieb sie seither im brieflichen
Kontakt.

Zum 70. Geburtstag von Gertrud Kurz am 13. März 1960 erschien zu
ihren Ehren das Buch «Wege des Friedens». Bedeutende Zeitgenossen
leisteten Beiträge, aber auch viele Stimmen der Not und des Dankes von
ehemaligen Flüchtlingen wurden darin veröffentlicht. Über 700 Personen aus
dem In- und Ausland hatten ihr gratuliert und für ihr Wirken gedankt.
1965 durfte die Flüchtlingsmutter in Amsterdam im Beisein von Königin
Juliana den Albert-Schweitzer-Preis in Empfang nehmen.

30



Trotz ihres fortgeschrittenen Alters arbeitete Mutter Kurz unermüdlich
weiter und betreute nach wie vor Flüchtlinge. Sie setzte sich aber auch im
Kampf gegen den Hunger in der dritten Welt ein. «Wie kommt es, dass wir
im Überfluss leben, während andere darben?... Es gibt eine Möglichkeit,
unser Gewissen zu entlasten, es gibt Möglichkeiten, von unserem Überfluss
weiterzugeben, es gibt Menschen, die Mittel und Wege gefunden haben, um
zu der Not zu gelangen und sie mit unseren Beiträgen zu lindern.»

Rückblick auf eine bewegte Zeit

Wenige Monate vor ihrem 80. Geburtstag liess Gertrud Kurz ihr Leben
im Dienste des Friedens noch einmal vor ihrem geistigen Auge ablaufen
und brachte ihre Gedanken in einer Art von Testament zu Papier. Ein
Schwerpunkt darin ist die Flüchtlingspolitik während des Zweiten
Weltkrieges, die viele Fragen aufgeworfen hatte und die sie nun noch einmal
überdachte.

«... Wir waren in unserem behüteten und von allen Kriegen verschonten

Land weder innerlich noch äusserlich auf eine Flüchtlingsinvasion
vorbereitet. Innerlich fehlte es uns an jenem Glauben, der Berge versetzt
und der weiss, dass, wenn Gott eine schwere Aufgabe auferlegt, er auch
hilft, sie zu tragen. Es fehlte uns auch oft an jenem grenzenlosen Erbarmen,

das stärker ist als alle Vernunft. Und schliesslich fehlte es uns an
äusseren Einrichtungen.

Es fehlten das innere und das äussere Vorbereitet- und Eingerichtetsein
für diese Flut von Not; es fehlte aber auch das Vorstellungsvermögen für
all das Schreckliche! Immer wieder hörte man am Anfang das Wort
Greuelmärchen und masslose Übertreibungen. Man konnte sich einfach nicht
vorstellen, dass ein so furchtbares Geschehen möglich war.

Ich glaube, wenn man die ganzen Grausamkeiten der KZ damals schon
gekannt hätte, so würde unsererseits manche Grausamkeit unterblieben sein.

Wer waren die Verantwortlichen in jenen Jahren? War es unsere oberste
Landesbehörde, sie, die jene verhängnisvollen Befehle erteilte, welche
viele Flüchtlinge in den Tod trieben?

War es unser General, der vor allen Dingen die Grenze geschützt wissen

wollte und vor allzu generösem Öffnen der Grenzen warnte?
Waren es die kantonalen Polizeidirektoren, die es in der Hand gehabt

hätten, noch viel mehr legale Flüchtlinge aufzunehmen und die oft noch
weniger grosszügig waren als die eidgenössischen Instanzen?

Waren es die Arbeitslagerleiter, die sich nicht immer für ihren überaus
verantwortungsvollen Beruf eigneten?

War es der Vaterländische Verband, der mit seinen typisch antisemitischen

Argumenten eine sehr unschweizerische und vor allen Dingen
unchristliche Haltung einnahm?

31



Waren es die vielen selbstsüchtigen Ängstlichen, die mit Schrecken jede
neue Lebensmittelrationierung konstatierten und sie mit den Flüchtlingen
in Zusammenhang brachten, überzeugt, dass diese uns noch in den Hunger

treiben würden?
Waren es die Vertreter des Sacro Egoismo, die so ungehemmt für diesen

unwürdigen Standpunkt plädierten?
Waren es - ja waren es - nicht endlich wir auch selber? Nahmen wir

nicht manchesmal Befehle und Verbote so entgegen, als käme ein Protest
gar nicht mehr in Frage?

Ich frage mich: Warum habe ich das und jenes so stillschweigend
hingenommen? Vielleicht sehen wir heute die Wahrheit und das Unrecht noch
klarer als damals, wo wir durch die endlosen Spannungen und Aufregungen

oft auch müde waren und uns in die angeblich unabänderliche Situation

fügten (sicher immer mit belastendem Gewissen, aber irgendwie doch
auch resigniert). Darum: Nostra culpa, nostra maxima culpa» (unsere
Schuld, unsere grösste Schuld).

«Sie haben Brücken geschlagen...»

Zum 80. Geburtstag gratulierte ihr unter vielen anderen auch der damalige

deutsche Bundespräsident Dr. Gustav Heinemann.
«... Das grösste Wunder aber, das Sie vollbracht haben, ist, dass Sie uns

allen, die wir mit Ihnen durch die Arbeit im Christlichen Friedensdienst
verbunden sind, Mut, Freude und Zuversicht für ein Wirken im Geiste des
Friedens geschenkt haben.

Wer auf Sie blickt, begreift, dass Resignation das schwerste Versagen für
die Christen unserer Tage wäre. Wer sich damit begnügt, die Welt mit
ihrem Unrecht, ihren Gewalttaten und Grausamkeiten, ihren Kriegen und
Scheusslichkeiten zu beklagen, schafft sich ein Alibi für das Nichtstun.

Sie, verehrte Mutter Kurz, haben uns gelehrt, dieser Versuchung zu
widerstehen. Sie haben gehandelt, haben Mittel und Wege gefunden zu
helfen und zu heilen; Sie haben Brücken geschlagen, wo andere meinten,
vor unüberbrückbaren Gräben zu stehen.

Auf das Beispiel, das Sie uns geben, glauben wir auch in Zukunft nicht
verzichten zu können. Darum bitten wir für Sie um Kraft und Gesundheit.»

Gustav Heinemann hatte ausgesprochen, was in schriftlichen und
mündlichen Äusserungen ungezählter Menschen im Laufe der Jahrzehnte

als Dank und Anerkennung auf die Flüchtlingsmutter zukam.
Die Schweizerische Nationalbank ehrte sie 1992 posthum, zwanzig Jahre

nach ihrem Tod, mit einer Münze in Silber. Auf der Bildseite der
Medaille wird ein Stacheldraht symbolhaft durch den Namen von Gertrud

Kurz durchbrochen. Diese aussergewöhnliche Art der Ehrung durch

32



die Prägung einer Gedenkmünze für verdiente Schweizer Persönlichkeiten

war bisher nur Männern vorbehalten. 1980 war es der Maler Ferdinand

Hodler; 1989 hatte die Eidgenossenschaft im Rahmen der
Erinnerungsfeiern «Diamant» an die Mobilmachung vor 50 Jahren eine Münze
zu Ehren von General Guisan prägen lassen, und 1993 wurde Paracelsus
auf diese Weise geehrt. Gertrud Kurz hat auch diese Front als erste Frau
durchbrochen.

Die letzten Wochen von Gertrud Kurz waren von Krankheit gezeichnet,

doch sie nutzte noch jeden möglichen Augenblick für ihre Anliegen.
Am 26. Juni 1972 starb sie in Bern. Seit 1994 erinnert ein Gertrud-Kurz-
Weg in Bern an diese grossartige Frau. Ihr Lebenswerk lebt im Christlichen

Friedensdienst weiter. In der Geschichte der humanitären Schweiz
nimmt diese aussergewöhnliche Frau einen Ehrenplatz ein.

Carl Lutz
Kämpfer gegen Unmenschlichkeit

Nur wenige Wochen vor seinem 80.

Geburtstag starb im Februar 1975 ein
wahrer Humanist, der unerschütterlich
an das Gute glaubte und auch danach
handelte: Carl Lutz, während 44 Jahren
im diplomatischen Dienst der Schweiz
tätig. Eine grosse Trauergemeinde nahm
von ihm auf dem Bremgartenfriedhof in
Bern Abschied, darunter der israelische
Botschafter und höhere Beamte des

Eidgenössischen Politischen Departementes.
Die ungarische und die amerikanische

Botschaft Hessen Kränze niederlegen,

jedoch fehlte ein Zeichen der
Anerkennung des Bundesrates, der auch kein
Beileidstelegramm an die Trauerfamilie
gesandt hatte.

In äusserst schwierigen Zeiten hatte
sich Vizekonsul Carl Lutz nicht nur für Carl Lutz (1895-1975).
seine Landsleute im In- und Ausland
eingesetzt, er spielte als Diplomat in Budapest eine geradezu zentrale Rolle,
als es darum ging, Zehntausende von Juden zu retten, die in Konzentrationslager

abgeschoben oder direkt dem schrecklichen Schicksal der
Vernichtung in Gaskammern der Nazis ausgesetzt waren.

33



Von Lutzenberg nach Philadelphia

Carl Lutz wurde am 30. März 1895 als Sohn des Steinbruchbesitzers
Lutz im Unteren Wilen, nahe der Post Platz/Walzenhausen geboren. Der
kleine Knabe prahlte immer wieder damit, sein Vater hätte die mächtigen
Natursteine für den Bau des Bundeshauses in Bern geliefert. Die Eltern
Johannes und Ursula Lutz-Künzler waren überzeugte und aktive
Mitglieder der Methodistengemeinde. Vielleicht deshalb, weil sie im sonntäglichen

Gottesdienst in Rheineck das Opfer einzuziehen hatten, nannte
man sie im Dorf «s' Säckliheber-Lutzes».

Carl wuchs in einem pietistischen Milieu auf, die Mutter hatte über 40
Jahre lang Sonntagsschule gehalten, und der Knabe hatte aus diesen
Kindergottesdiensten tiefe und bleibende Eindrücke ins spätere Leben
mitgenommen. Schon früh war es für ihn selbstverständlich, dass ein Christ sich
im hilfreichen Einsatz für notleidende Menschen zu bewähren hat.

Nach der Schule und einer kaufmännischen Lehre in einer Stickerei-Exportfirma

in St.Margrethen suchte er sich 1913 in den Vereinigten Staaten
weiterzubilden. Wie die meisten Auswanderer musste er von ganz unten
anfangen. Der junge Lutz scheute sich aber nicht, Schaufel und Pickel
anzupacken oder in einer grossen Emailfabrik Abfälle aufzuladen, bis seine
Hände bluteten. Noch schlimmer als diese Arbeit aber war das Heimweh,
das ihn plagte. Um dieses zu vergessen, nahm er jede Arbeit an, vernagelte

mit Negern Fässer, machte schmutzige und übelriechende Arbeiten in
Schlachthäusern oder in einer Seifenfabrik. Dann nahm er die sich bietenden

Gelegenheiten wahr, wieder in Büros zu arbeiten. Weil er während des

Ersten Weltkrieges immer wieder befürchten musste, zum Dienst in der
amerikanischen Armee verpflichtet zu werden, wechselte er oft die Stellen.

Neben der Berufsarbeit studierte er am «Central Wesleyan College»
Warroton/Missouri und später an der «George Washington University».
Hier schloss er seine Studien mit dem Grad eines «Bachelor of Arts» ab.
Sie weisen auf vielseitiges Interesse hin, denn er widmete sich neben
volkswirtschaftlichen Fächern, amerikanischer Geschichte und englischer
Rhetorik auch der Kirchengeschichte und Theologie.

Im Jahre 1920 trat Carl Lutz als Korrespondent für Deutsch und Englisch
als Leiter der Presseabteilung in den Konsulardienst der Schweizer
Gesandtschaft in Washington ein. Sechs Jahre später wurde er Kanzleisekretär
im Konsulat in Philadelphia und hatte in dieser Funktion nicht nur den Absatz

schweizerischer Produkte zu fördern, sondern auch achttausend
ausgewanderte Schweizer zu betreuen. Es machte ihm grosse Freude,
Menschen zu helfen und ihnen bei ihrem schweren Ringen nach Selbstbehauptung

und Schaffung einer neuen Existenz beistehen zu können.
Gertrud Fankhauser, eine Bernerin, war 1931 nach Texas zu Verwandten

gereist. In diesem Kreise reifte in ihr das Bedürfnis, nicht nur den

34



Kampf für die Gleichberechtigung der Frau aufzunehmen, sondern sich
durch tätige Anteilnahme für Millionen von leidenden, kranken,
hungernden, verlassenen Kindern der Welt einzusetzen. Das Schicksal wollte
es, dass sie eine Stelle beim Schweizer Konsulat in St.Louis bekam und
Carl Lutz von Philadelphia nach St.Louis versetzt wurde. Hier lernten sie
sich kennen und Heben.

Ende 1934 fuhr Lutz auf Urlaub in die Schweiz; Gertrud begleitete ihn,
und in Bern heirateten sie. Nachher kehrten die beiden aber nicht mehr
nach Amerika zurück, weil inzwischen eine neue Aufgabe auf sie wartete.
Man hatte Carl Lutz mit einer Mission in Palästina betraut. Statt der
geplanten Hochzeitsreise trat er seinen neuen Posten am Konsulat in
Jaffa an. Es war eine sehr bewegte Zeit und eine grosse Aufgabe, die auf
sie wartete. Die starke Einwanderung polnischer und aus dem Dritten
Reich flüchtender deutscher Juden erzeugte schwere Spannungen.
Wochenlang durften sich selbst Schweizer nicht auf der Strasse blicken
lassen, weil Araber nicht nur unbesehen auf eingewanderte Juden,
sondern auch auf Fremde schössen. Das Konsulat in Jaffa musste wegen diesen

Araberunruhen geschlossen und nach dem reinjüdischen Tel Aviv verlegt

werden. Lutz hatte die Aufgabe, das schweizerische Konsulat zu
reorganisieren. Obwohl er während seines Aufenthaltes ab und zu in
Lebensgefahr schwebte, weil arabische Heckenschützen und verminte
Strassen das Leben sehr unsicher machten, reiste Carl Lutz viel im
biblischen Land herum und fotografierte, eines seiner geliebten Hobbys, Land
und Leute mit grosser Sachkenntnis.

Vizekonsul

Bei Ausbruch des Zweiten Weltkriegs wurde dem Konsulat auch die
Wahrung der deutschen Interessen übertragen, was einen grossen
Arbeitsanfall für Chef und Personal zur Folge hatte. Carl Lutz wurde vom
Departement für Auswärtiges zum Vizekonsul befördert. 1940 wurde er
in die Schweiz zurückberufen, erholte sich während einigen, auch in
unserem Lande sehr bewegten Wochen und besuchte dabei auch Verwandte
und Freunde im Appenzellerland.

1941 wurde Jugoslawien in den Krieg einbezogen. Seine diplomatischen
Vertreter müssten Berlin innerhalb von sechs Stunden verlassen. Nach
einigen Wochen wurde die Schweiz mit der Vertretung der Interessen von
200000 in Deutschland ansässigen Jugoslawen betraut. Carl Lutz wurde
kurzfristig beauftragt, diese grosse Aufgabe in Berlin zu übernehmen. Bei
der Übernahme der jugoslawischen Gesandtschaft fand er tausend Kilo
ungeöffneter Post vor. Er machte sich umgehend daran, in Berlin, Köln,
München und Wien Anlaufstellen zu organisieren. Als das «Dritte Reich»
selbst die «Interessenvertretung» der Serben, Kroaten und Slowenen an

35



die Hand nahm, hatte Carl Lutz als Leiter der Schutzmachtabteilung in
Berlin nichts mehr zu suchen.

Für kurze Zeit war er im Rechtsbüro des Eidgenössischen Polizei-
departementes tätig, bis er Ende 1941 nach Budapest versetzt wurde, wo
er ab Januar 1942 als Chef der Abteilung für fremde Interessen der
schweizerischen Gesandtschaft arbeitete. In seiner neuen diplomatischen
Mission leitete er die Vertretung der Interessen Amerikas, Grossbritanniens

und weiterer zehn Staaten. Eine schwere Verantwortung lastete auf
dem Leiter der Schutzmachtabteilung Vizekonsul Lutz. Weil die Kraft der
Grossmächte versagte und sie ihre Bürger nicht mehr zu schützen
vermochten, blieb den Wehrlosen als letzter Halt die Hilfe der Schweiz. Vom
Vorposten der Schweiz in Budapest hing nun das Schicksal von Tausenden

ab.

Mit dem Einmarsch deutscher Truppen am 19. März 1944 begann auch
in diesem Lande eine gezielte Verfolgung der rund 900000 Juden, die hier
lebten. Die Gestapo und mit ihr das Sonderkommando des berüchtigten
Adolf Eichmann begannen ihre grauenvolle Tätigkeit zur «Endlösung der
Judenfrage». Dreissig Tage nach der Besetzung Ungarns begann die
Deportierung der in der Provinz lebenden Juden. Innerhalb von zwei
Monaten - bis Mitte Juni 1944 - wurden 430 000 Juden zum, wie es hiess,
«Kriegseinsatz» in das Vernichtungslager Auschwitz gebracht, je 80 bis 90

Personen, Säuglinge, Greise, Kranke und Halbtote, in Viehwagen
gepfercht. Sie leisteten keinen nennenswerten Widerstand, weil sie nicht daran

glaubten, dass in ihrem Lande dasselbe passieren könnte wie in den
Nachbarländern zuvor. Sie hätten zu diesem Zeitpunkt auch gar keine
Möglichkeit mehr gehabt, sich zu wehren.

Ohne offizielle Rückendeckung

Konsul Lutz erkannte bald, dass er Menschen retten konnte, wenn er
mehr tat, als in den Vorschriften stand. Er setzte sich über eine engherzige

Bürokratie hinweg, die zu jener Zeit lebensbedrohend für Tausende
war. Er sah die Not dieser Mitmenschen, und sein Gewissen trieb ihn,
etwas für diese von Tod und Vernichtung Bedrohten zu unternehmen. «Die
ganze Welt schwieg dazu - und auch mein Vaterland schwieg», klagte Lutz
oft. «Mich beschäftigte ständig die Frage, wie ich den Leuten helfen könne,

ohne bei der Regierung in Ungnade zu fallen. Ich sann nach einem
legalen Weg, die schützende Hand über die immer grösser werdenden
Massen zu halten. Ich erwog den Plan, alle Juden zu schützen, welche die
Absicht hatten, nach Palästina auszuwandern. Palästina war noch
britisches Mandatsgebiet, und so tangierte mein Plan britische Interessen, war
also einigermassen im Rahmen meines Auftrages. (Lutz vertrat ja die
Interessen Grossbritanniens bei der ungarischen Regierung.) Noch war das

36



eine rein theoretische Absicht. Doch für mich als Christen bedeutete die
Notlage der Juden einen Befehl des Gewissens. Ich suchte nach einem
Weg, diesen Tausenden, die zum Tod verurteilt waren, beizustehen. Es
brauchte lange, geduldige Verhandlungen. Endlich wurde meinem
Verlangen stattgegeben, wenigstens einen Teil der Juden,welche nach Palästina

auswandern wollten, unter Schutz zu nehmen. Sie müssten aber im
Besitze eines Auswanderungspasses sein, auf Grund dessen sie dann einen
Schutzbrief erhalten konnten, auf dem bestätigt war, dass ihre Namen im
Auswanderungspass aufgeführt waren.»

Als Lutz erfuhr, dass die Deportierung der ungarischen Juden aus der
Provinz bereits auf vollen Touren lief und 8000 jüdische Familien in
Ungarn Einwanderungsbewilligungen für Palästina hatten, nahm er sofort
Kontakt mit dem ungarischen Aussenministerium und dem Ministerpräsidenten

auf. Nach langen, schwierigen Verhandlungen sagte das
Aussenministerium zu, dass Zertifikatinhaber als unter schweizerischem Schutz
stehend anerkannt und vom Arbeitsdienst ausgenommen werden sollten.
Leider waren zu diesem Zeitpunkt bereits 435 000 ungarische Juden
deportiert worden. Für die in Budapest verbliebenen Juden aber war das
Abkommen von ungeheurer Wichtigkeit.

«Wer ein einziges Leben rettet, rettet die ganze Welt», heisst es im
Talmud, dem nachbiblischen Hauptwerk des Judentums. Daran erinnerte
sich Carl Lutz, und so steht es auch auf seinem Denkmal in Budapest.

DerJudenretter

Aus eigener Initiative organisierte er zuerst in der ehemaligen Gesandtschaft

und, um den Ansturm der Budapester Juden bewältigen zu können,
auch ein Haus an der Vadäsz-Gasse. Lutz setzte zudem durch, dass beide
Gebäude als exterritorial anerkannt wurden.

Von der Schweiz aus wurde seine Arbeit nicht gutgeheissen. Bern
erteilte keine Bewilligung zur Ausstellung individueller Pässe und erlaubte
auch nicht, Transitvisas auszugeben. Trotzdem unternahm Konsul Lutz
im Sommer und Herbst 1944, als die Judenverfolgung in Ungarn ihrem
Höhepunkt zustrebte, aus eigener Initiative und nur dem Ruf seines
Gewissens folgend, eine grossangelegte Rettungsaktion, die über 60000
Juden vor der Vernichtung in den nationalsozialistischen Todeslagern
bewahrte. Lutz liess den Inhabern eines Palästinazertifikates im Namen
der Schweizer Gesandtschaft Bescheinigungen ausstellen - das war die
Geburtsstunde des schweizerischen Kollektivpasses für je 1000 Personen.
In einer ungarischen Würdigung seiner Tat hiess es Jahre später, dass Lutz
«geniale Methoden der Menschenrettung» angewandt habe.

Zur Ausstellung des Kollektivpasses brauchte er neben Angaben über
die Personalien auch die entsprechenden Fotos der Personen, die im Pass

37



aufgeführt werden sollten. Eine Gruppe Freiwilliger half ihm in mühevoller

Arbeit, die Unterlagen zu beschaffen.
Konsul Lutz liess mit stillschweigendem Einverständnis des ihm

vorgesetzten Schweizer Gesandten sofort 10000 Exemplare des «Schweizer
Schutzpasses» drucken und unter den Inhabern eines Palästinazertifikates

verteilen. Diese waren damit wie «ausländische Staatsbürger, die über
einen gültigen Reisepass verfügen», von der am 22. Oktober verordneten

Einberufung der 14- bis 60jährigen zum Arbeitsdienst ausgenommen.

Die Idee von Carl Lutz: «Einheiten» statt «Personen»

Im Bericht, den Carl Lutz später dem Departement für auswärtige
Angelegenheiten erstattete, lesen wir: «Nach langen Konferenzen war mir die
Bewilligung erteilt worden, jedem Juden, dessen Name im Kollektivpass
eingetragen war, einen Schutzbrief auszustellen. Zunächst bedeutete das,
dass 5000 Schutzbriefe ausgegeben werden konnten. In der Bewilligung
war aber von 5000 <Einheiten> die Rede (man sprach von den Juden nicht
als <Personen>).» Diese eigenartige Formulierung veranlasste nun den
pfiffigen Appenzeller Lutz, die Situation auszunützen. «Ich stellte mich auf
den Standpunkt, 5000 Einheiten, das heisst 5000 Familien, also im Ganzen
rund 50 000 Personen! So Hess ich dann noch 45 000 weitere Schutzbriefe
ausstellen. Bald waren die 50 000 Schutzbriefe vergriffen, und noch immer
flehten Tausende vor unseren Toren um solche lebensrettende Zertifikate.»

Getrieben durch die furchtbare Bedrängnis und Not wurden massenweise

Schutzbriefe nachgeahmt und gefälscht. Die ungarischen Behörden
wurden bald darauf aufmerksam und drohten damit, alle Juden in ihren
Gewahrsam zu nehmen. «Ich protestierte und versprach, bei der Sichtung
der <guten> und schlechtem Schutzbriefe persönlich mitzuhelfen.» Sämtliche

Häuser müssten mit Hilfe von starken Polizeikordons
durchgekämmt werden. Schliesslich befahl man alle Einwohner auf die Strasse
oder in den Park und nahm dort die Sichtung vor. Hunderte von Inhabern
der sogenannten Schutzbriefe waren aber bereits in die Lager beziehungsweise

in eine Ziegelei verbracht worden, wo sie den Abtransport zu Fuss
an die deutsche Grenze abwarteten. So müssten auch dort Tausende von
Briefen geprüft werden. «Das war für uns die schmerzlichste Aufgabe. Ich
bin mit meiner Frau einmal vier Stunden in Schnee und Eis in der berüchtigt

gewordenen Ziegelei von Obuda gestanden und habe die traurige
Arbeit des Ausscheidens von Schutzbriefen vorgenommen. Herzzerreissen-
de Szenen spielten sich ab. Fünftausend dieser unglücklichen Menschen
standen in Reih und Glied, frierend, zitternd, hungernd, mit armseligen
Bündeln beladen und streckten uns ihre Briefe entgegen. Nie werde ich

38



diese verängstigten Gesichter vergessen. Immer wieder musste die Polizei
eingreifen, weil mir die Leute die Kleider beinahe vom Leib rissen, während

sie ihre Bitten vortrugen. Es war das letzte Aufflackern des Lebenswillens

vor der Resignation, die so oft im Tode endete. Für uns war es
eine seelische Tortur, die Aussonderung vornehmen zu müssen. Es war bei
solchen Anlässen, wo Menschen mit Hundepeitschen geschlagen wurden
und dann mit blutenden Gesichtern am Boden lagen und wir mit der blanken

Waffe bedroht wurden, wenn wir versuchten zu intervenieren. Wie oft
bin ich mit meinem Wagen an der Seite der nach der Ziegelei marschierenden

Menschen gefahren, um ihnen zu zeigen, dass noch nicht alles
verloren sei, bis dann die stark bewaffnete Begleitmannschaft mir den Weg
versperrte.»

Carl Lutz ermöglichte es auch, ein weiteres Haus als Gesandtschaftsgebäude

zu deklarieren und dort einen beträchtlichen Lebensmittelvorrat
anzulegen. Damit konnten 4000 Personen in den Gesandtschaften und
Zehntausende in den geschützten Häusern verpflegt werden. Dies alles

geschah im Einvernehmen mit dem amtierenden Schweizer Gesandten
Maximilian Jaeger.

In der harten Realität zeigte es sich, dass die Schutzbriefe allein doch
zuwenig Sicherheit boten, denn auch Inhaber von Schutzbriefen wurden in
die Sammellager geführt. Dies veranlasste Lutz, zusammen mit seiner
Frau in einem solchen Lager vorzusprechen und die Anerkennung der
Schutzbriefe durchzusetzen. Als weitere Massnahme ersuchte der Konsul
die Behörden, ihm eine Anzahl Hochhäuser zur Verfügung zu stellen, um
die unter Schutz stehenden Juden darin unterbringen zu können. Diesem
Wunsch wurde entsprochen. Innerhalb einer Woche müssten 20000
christliche Bewohner umgesiedelt werden, um einigen zehntausend Juden
Platz zu machen. Diese gigantische Umsiedlung wurde inmitten von
täglichen Luftangriffen durchgeführt, denen auch die Wohnung des Ehepaares

Lutz zum Opfer fiel.
Konsul Lutz brachte es zudem fertig, dass 2000 Personen mit einer

rumänischen Durchreisebewilligung per Bahn Konstanza am Schwarzen
Meer erreichen konnten, um dann mit dem Schiff über Istanbul nach
Haifa zu gelangen.

Am 7. Dezember 1944 hatte auch eine Gruppe von 1352 jüdischen
Flüchtlingen nach einer abenteuerlichen Bahnreise die Schweiz erreicht
und wurde hier - bis zur späteren Auswanderung nach Israel - vorübergehend

aufgenommen.

Budapest am Ende

Gegen Weihnachten schloss sich die eiserne Faust um Budapest. Die
ungarische Regierung und die meisten Diplomaten verliessen die Haupt-

39



Stadt, unter ihnen auch der schweizerische Geschäftsträger samt Militärattache.

Konsul Lutz und seine Frau und weitere Angestellte harrten auf
ihrem Posten aus; sie wollten die Menschen, für deren Schutz sie sich
eingesetzt hatten, nicht im Stich lassen.

Drei Wintermonate lang hauste Lutz zusammen mit seiner Frau und
zwei Dutzend Menschen im unheizbaren Keller der englischen Gesandtschaft;

wochenlang lebten sie allein von Suppe, zum Waschen stand täglich

eine Tasse Wasser zur Verfügung, und nur nachts, wenn die Geschütze

vorübergehend schwiegen, krochen sie ins Freie und schnappten nach
Luft.

Frau Gertrud Lutz hatte ihren Mann in diesen schrecklichen Tagen in
allen Belangen tatkräftig unterstützt. In einem persönlichen Bericht schilderte

sie die grauenvollen Wochen im Luftschutzkeller während der
Belagerung von Budapest. «Am Morgen des 24. Dezember 1944 war der
Kreis um Budapest geschlossen. Mitten in unserer schlichten
Weihnachtsfeier ging ein Erschüttern durch das ganze Haus. Die erste Granate
hatte in der Nähe eingeschlagen. Inbrünstig beteten wir alle um Verscho-
nung und dass es endlich Friede auf Erden werden möge. Am
Weihnachtstag wurde der Dachstock des Nebenhauses von Granaten getroffen,

als ich eben vorbeiging. Nur knapp entging ich dem Hagel von Schutt
und Ziegelsteinen. Dies war ein deutlicher Fingerzeig, dass ein weiterer
Aufenthalt über der Erde nicht ratsam war. Sämtliche lebensnotwendigen
Sachen hatten wir schon im Keller verstaut. Im Heizungskeller war ein
Kochherd aufgestellt. Im Luftschutzkeller waren Bett an Bett, Matratze
an Matratze gereiht. 20 Personen sollten hier unterkommen, doch bald
waren es dreissig. Die Zufuhr von Wasser und Licht war vom 26.
Dezember an unterbrochen. Vorhandenes Brot ging schnell zur Neige. Wieviel

30 Personen brauchen, merkt man erst, wenn gar nichts mehr
hereinkommt. Als Frau des Leiters der Schutzmachtabteilung führte ich den
Haushalt und gab die Tagesrationen heraus. Schon bald musste auf unserem

kleinen Herd für 50 Personen gekocht werden. Unsere Nachbarn -
mit uns durch einen unterirdischen Gang verbunden - hatten nicht mit
einer langen Belagerung gerechnet.» - Die Wasserversorgung funktionierte

nicht mehr. Notgedrungen musste mit Wasser aus der Zentralheizung

gekocht werden. Der Strom war längst ausgefallen und Kerzen
nicht mehr erhältlich. Kleine Talglichter gaben im Keller spärliches Licht
für die nötigsten Arbeiten. 50 Tage lang müssten die Leute im
Luftschutzkeller ausharren.

Neunzehn Bombeneinschläge Hessen das stattliche Gesandtschaftsgebäude
über ihnen in Flammen aufgehen und in sich zusammenfallen.

Nur wenige Meter von ihren Schlafstätten im Luftschutzkeller entfernt
lagen unter der Erde 3000 Liter Benzin im Tank aufbewahrt. Blindgänger

steckten daneben im Boden und drohten jeden Augenblick, sie alle
in die Luft zu jagen. Die stete Gefahr, die Dunkelheit, der Hunger, Was-

40



sermangel, die fehlende Verbindung mit der Aussenwelt und vor allem
das enge Beieinanderleben zehrte an den Nerven aller.

Als die russischen Truppen sich näherten, begann ein schrecklicher und
aussichtsloser Kampf. Wochenlang hielten die deutschen Truppen in Budapest

aus, die Stadt wurde zu drei Vierteln zerstört. Keine einzige der
sieben grossartigen Donaubrücken stand mehr.

Während den Kämpfen in und um die Stadt hatte Lutz mit seinen Leuten

im Stadtteil Buda am rechten Donauufer gewohnt. Nach dem Ende
des Kampfes versuchte er trotz fehlenden Brücken in den gegenüberliegenden

Stadtteil Pest zu gelangen. «Wie ich nach vielen Wochen der Trennung

durch einen Fussmarsch von einigen Kilometern und Überquerung
der Donau in einem kleinen Kahn nach meinen Angestellten und den
Büros sah, fand ich das ganze Personal am Leben. Auch der grösste Teil
der unter meinem Schutz befindlichen Juden wurde gerettet. Ein gütiges
Geschick wollte es, dass die Häuser von Granateinschlägen, Bomben und
Feuersbrunst verschont blieben; denn in Pest, wo sich die Schutzhäuser
befanden, dauerte der Kampf nur zehn Tage, weil sich die deutschen
Truppen über die Donau nach Buda zurückgezogen hatten. Mit dem Einzug

der Russen war immerhin die Rettung der ungarischen Juden
(zwischen 45 000 und 50 000) sichergestellt. Ein Drittel der Geretteten wanderte

nach dem Krieg nach Australien und Kanada aus, ein weiteres Drittel

ging nach Palästina, der Rest blieb zunächst in Ungarn.
Am 18. Januar 1945 war Pest frei, die überlebenden Verfolgten waren

gerettet. Da die Schweiz damals keine diplomatischen Beziehungen mit
der Sowjetunion unterhielt, wurde Konsul Lutz als Diplomat nicht
anerkannt, sondern zusammen mit seinem Stab, aber auch anderen Diplomaten

und dem apostolischen Nuntius kurzfristig aus Ungarn
ausgewiesen. Auf einer langen, gefährlichen Reise gelangte die ganze Gruppe
über Bukarest, Istanbul und von dort auf einem Schiff durch das
minenverseuchte Mittelmeer nach Lissabon und über Madrid, Barcelona

nach Genf. Mit wenigen persönlichen Effekten war das Ehepaar
Lutz am 27. Mai 1945 in die Heimat zurückgekehrt, alles andere war in
Budapest in Feuer, Rauch und Asche untergegangen.

Im Jahre 1941 hatten in Ungarn 825 000 Personen gelebt, die auf Grund
ihrer Abstammung als Juden galten. Von diesen fielen rund 625 000 der
Vernichtung durch die Nazis zum Opfer. Von den rund 200 000 ungarischen

Juden, die den Holocaust überlebten, standen schliesslich über
60 000 unter Schweizer Schutz.

Carl Lutz kommt das unbestreitbare Verdienst zu, als erster durch die
Verhandlungen mit ungarischen und deutschen Stellen und durch
Unterstützung und Duldung von Rettungsaktionen der Zionisten den richtigen
Weg zur Rettung von Verfolgten gezeigt zu haben. Seiner eigenen Tätigkeit

und jener der seinem Beispiel folgenden anderen Diplomaten ist das
Überleben von 105 000 Menschen zu verdanken.

41



Carl Lutz bei Admiral Horthy

Der ungarische Admiral und Staatsmann Nikiaus Horthy, ursprünglich
Oberbefehlshaber der österreichisch-ungarischen Flotte und für kurze
Zeit Führer der gegenrevolutionären Nationalarmee, war 1920 zum
Reichsverweser gewählt worden und somit vor dem Zweiten Weltkrieg
ungarisches Staatsoberhaupt. 1944 wurde er von Hitler abgesetzt und
zusammen mit seiner Familie am 17. Oktober nach Schloss Hirschberg bei
Weilheim in Oberbayern transportiert. Sie lebten dort als Gefangene unter

Aufsicht eines SS-Kommandos, im Schloss selbst wurden sie von zwölf
Gestapoleuten und drei Polizeihunden bewacht.

Am 1. Mai 1945 befreiten die Amerikaner Weilheim. Horthy wurde in
Haft genommen und dann an verschiedenen Orten verhört; zuletzt war er
im Gefängnis in Nürnberg.

Am 17. Dezember 1945 wurde er freigesprochen und nach Weilheim
zurückgebracht.

1947 besuchte ihn Carl Lutz
im Schloss Hirschberg und
führte mit dem ehemaligen
Reichsverweser ein langes
Gespräch. Bei dieser Gelegenheit
machte Lutz von der Familie
im Garten eine Aufnahme. Im
Laufe der langen Unterredung
stellte es sich heraus, dass Horthy

gar nicht auf den Gedanken

kam, dass seine Politik des
Duldens und sogar Unterstüt-
zens der engen Bindung
Ungarns an Faschismus und
Nationalsozialismus verhängnisvoll

gewesen war. Noch nach
so vielen Misserfolgen, nachdem

seine Offiziere zu
Hochverrätern geworden waren, nachdem die Deutschen seinen Sohn
verschleppt und ihn ins KZ nach Mauthausen hatten bringen lassen und ihn
selbst verhaftet hatten, glaubte er keine andere Wahl in der ungarischen
Politik gehabt zu haben.

Carl Lutz zog aus seinem Gespräch mit Horthy den Schluss, dass die
Hunderttausenden von Gefallenen der ungarischen Armee und die etwa
650000 vernichteten ungarischen Juden deshalb sterben müssten, weil der
Reichsverweser in seiner politischen Kurzsichtigkeit über kein entsprechendes

Konzept verfügt hatte. Er leitete dies aus der Tatsache ab, dass

Horthy am 15. Oktober 1944 zwar einen mutigen Aufruf gegen die deut-

3?

Die Familie des ehemaligen ungarischen
Admirals und Staatsmannes Nikiaus
Horthy im Exil in Weilheim/Bayern.

42



sehe Unterdrückung erliess, aber keinerlei Massnahmen für einen
ernstzunehmenden Widerstand traf.

Auf Ersuchen der amerikanischen Besatzungsbehörde wurde Konsul
Lutz Ende 1948 nach Weilheim entsandt, um am 18. Dezember Horthy
und seine Familie über die Schweiz via Genua nach Estoril in Portugal zu
begleiten, wo sie Asylrecht bekommen hatten. Hier blieben sie bis zu
Horthys Tod 1957.

Rüge statt Ehrung

Nach seiner Rückkehr in die Schweiz schickte Lutz einen Bericht über
seine Tätigkeit in Budapest ins Bundeshaus. Die Regierung reagierte dreizehn

Jahre lang nicht darauf und war nicht bereit, sein Wirken
anzuerkennen; im Gegenteil, man verurteilte es als «Kompetenzüberschreitung»
und wies ihm fortan unbedeutendere Posten im diplomatischen Dienst zu.
Sein bei einem Bombenangriff verlorenes privates Eigentum wurde ihm
nur zu einem Drittel vergütet mit der unerhörten Begründung, er hätte
nicht so lange in Budapest bleiben müssen und seine Möbel rechtzeitig in
die Schweiz zurückbringen können. Dabei war kein Chauffeur bereit, die
gefährliche Fahrt mehr zu wagen, als er in Bern einen Lastwagen anforderte.

«Seit ich aus Budapest zurück bin, habe ich das Gefühl, dass zwei
verschiedene Menschen in mir wohnen. Einerseits mein wahres Ich, der
humane Schweizer, der sich oft seines Schweizertums schämt; andererseits
das zweite Ich, der zum Schweigen verurteilte Diplomat - ein Feigling, der
widerspruchslos, diszipliniert, mit schweizerischer Präzision die ihm
übertragenen Aufgaben durchführt, der vorsichtig und sorgfältig darauf
achtet, dass seine Vorgesetzten keinen Grund zur Unzufriedenheit haben.

In Budapest kannte ich noch keine Furcht. Dort kam noch der Humanist

in mir zur Geltung. Ich handelte nach bester Überzeugung, ohne Bern
zu fragen und von dort unterstützt zu werden.»

Wer Carl Lutz näher kannte, musste feststellen, dass er kein einfacher
Mensch war und persönlich viele schwierige Seiten hatte. So war es für seine

Umgebung unverständlich, als er sich 1947 von seiner Frau Gertrud
scheiden liess. Zwar bestand weiterhin ein freundschaftliches Verhältnis
zwischen Gertrud und Carl, und Frau Lutz behielt den Familiennamen
ihres geschiedenen Mannes.

Sie betätigte sich in den kommenden Jahren ehrenamtlich bei der
Wohltätigkeitsinstitution «Schweizer Spende». Später wurde sie hauptberufliche

Mitarbeiterin der Unicef und ab 1949 eine der aktivsten Leiterinnen
der Kinderhilfsaktionen der Unicef, während 14 Jahren wirkte sie als
Direktorin der Unicef-Vertretung in Brasilien und in der Türkei. Nach ihrer
Rückkehr nach Europa wurde sie Vizedirektorin des Europasitzes der

43



Unicef in Paris. In dieser Eigenschaft hatte sie vorwiegend diplomatische
Aufgaben zu erfüllen, Kontakte zwischen allen nationalen Komitees und
den europäischen Regierungen zu schaffen und zu erhalten. Das
Schweizerische Komitee der Unicef ernannte sie zu ihrem Ehrenmitglied.

Aus Anlass des 100. Geburtstages von Carl Lutz schrieb der Verfasser
dieser Biografie eine Würdigung im Appenzeller Kalender 1995. Durch
Zufall gelangte ein Kalender in die Hand von Frau Gertrud Lutz, welche
in einer Alterssiedlung in Muri bei Bern wohnte. Sie freute sich herzlich
über diese Anerkennung von Carl Lutz, in welcher auch ihre engagierte
Tätigkeit in Budapest gebührend erwähnt wurde.

Sie nahm noch an der offiziellen Gedenkfeier zum 100. Geburtstag für
Carl Lutz am 3. April 1995 im Casino in Bern teil. Am 29. Juni fuhr sie im
Zug von Bern nach Zürich, um im Fernsehstudio an einer Gesprächsrunde
über Carl Lutz teilzunehmen. Diese Möglichkeit wurde ihr verwehrt. Sie
starb im Taxi auf der Fahrt vom Bahnhof ins Studio. Am 4. Juli fand die
Abdankungsfeier für diese grosse Frau in Zollikofen/Bern statt.

Die zweite Frau von Carl Lutz, Magda Csänyi, war ungarischer
Herkunft. Er hatte sie in Budapest kennengelernt und 1949 geheiratet. Immer
häufiger litt sie an Depressionen. Am 12. Dezember 1966 wählte sie den
Freitod. Carl Lutz war verzweifelt und zweifelte auch mehr und mehr an
Gottes Güte. Den Schmerz über den Verlust seiner Frau konnte er nie
mehr überwinden. Er besuchte oft den Friedhof, pflegte ihr Grab, und in
seinem Bekanntenkreis kam er immer wieder auf Magda zu sprechen.

Man hätte erwarten können, dass Carl Lutz nach seiner Rückkehr in die
Schweiz als Anerkennung für seine grossen Leistungen unter schwersten
Bedingungen wenigstens jetzt die ihm gebührende, wohlverdiente
Ehrung erhalten würde. Nichts dergleichen. Man wies ihm kurzerhand
unbedeutendere Aufgaben zu, bei denen sich Eigeninitative nicht auswirken

konnte. Vorübergehend war er Leiter der Abteilung für fremde
Interessen in Zürich, von 1950 an beim Weltkirchenrat in Genf, bis man ihm
1954 das kleine Konsulat an der Belruptstrasse 20 in Bregenz anvertraute.
Eine letzte Demütigung; vor seiner Pensionierung wurde er zwar noch
zum Generalkonsul ernannt, allerdings mit den Gehaltsbezügen eines
Konsuls wie bisher!

Zögernde Anerkennung

Erst am 6. März 1958, volle dreizehn Jahre nach seiner Rückkehr aus
Budapest, beschäftigte sich der Ständerat mit dem Bericht, den Lutz 1945
über seine Tätigkeit abgeliefert hatte. Justizminister Bundesrat Dr. Markus

Feldmann wies damals darauf hin, dass die Schweiz zu ihrer verfehlten

Flüchtlingspolitik während des Zweiten Weltkrieges ein positives
Gegenstück in der Rettungstätigkeit des Schweizers Carl Lutz aufzeigen

44



könne. Aus den Fehlern der Vergangenheit seien Lehren für die Zukunft
zu ziehen.

Öffentliche Ehrungen

Allmählich wurde der grosse Einsatz von Konsul Lutz auch in der breiten

Öffentlichkeit bekannt. Wenn nicht von Bern, so erhielt er zu seinen
Lebzeiten wenigstens Anerkennungen der amerikanischen Regierung und
der deutschen Bundesrepublik, die ihm das grosse Bundesverdienstkreuz
verlieh. Auch die ungarische Regierung und verschiedene zionistische
Organisationen zollten dem grossartigen Wirken des Schweizers volle
Anerkennung. Der Name Lutz war auch auf der Kandidatenliste für den
Friedensnobelpreis zu finden. Allerdings, und das berührt etwas eigenartig,
soll er sich selbst vorgeschlagen haben.

1963 wurde Lutz Ehrenbürger seiner Heimatgemeinde Walzenhausen,
und seit 1978 erinnert eine Gedenktafel an der Kirchenmauer an die grossen

Leistungen des gebürtigen Appenzellers, den «Retter vieler Tausender
verfolgter Juden in Budapest im Jahre 1944».

Im Mai 1977, zwei Jahre nach dem Tode von Carl Lutz, begab sich, im
Auftrage der Unicef, seine erste Frau nach Israel. Bei ihrer Ankunft erhielt
sie durch den schweizerischen Botschafter Jacques Bernard eine Einladung

zu der im Yad v'Schem in Jerusalem veranstalteten Carl-Lutz-Gedächtnisfeier.

Yad v'Schem wurde die grosse Gedächtnisstätte für die Opfer
des Zweiten Weltkrieges und birgt neben einem Museum auch ein

wissenschaftliches Forschungszentrum. Hier also wurde den sechs Millionen
Juden, die wegen ihrer Rasse oder wegen ihrer Religion getötet wurden,
ein grosses Denkmal gesetzt. Es wird dort aber auch jener NichtJuden
gedacht, die sich im Interesse der verfolgten Juden mutig den Nazis
entgegengestellt hatten, wie Carl Lutz es tat. Für jeden von ihnen wurde auf
dem Gelände ein Baum gepflanzt. Gertrud Lutz nahm diese Handlung in
feierlichem Rahmen in der «Allee der Gerechten» vor. Nicht weit vom
Baum für Carl Lutz steht je ein solcher für den deutschen Geschäftsmann
Oskar Schindler und den schwedischen Diplomaten Raoul Wallenberg.

In der israelischen Hafenstadt Haifa trägt zudem eine Strasse den
Namen von Carl Lutz, und in Bern gibt es seit dem Frühling 1994 im
Schöngrün-Quartier einen Carl-Lutz-Weg.

Niemals vergessen...

Ein in Budapest gegründetes Carl-Lutz-Gedenkkomitee errichtete unter

finanzieller Beteiligung von Schweizern in der Nähe der Grossen
Synagoge ein modernes Denkmal. Es wurde am 5. Juli 1991 eingeweiht.

45



Nahe der Grossen Synagoge in
Budapest wurde Carl Lutz ein
modernes Denkmal gewidmet.

Im Museum für jüdische Religion an der
Dohäny-Strasse befinden sich u.a. Fotos
von Carl Lutz und Dokumente, welche
an ihn und seine Taten erinnern.

Am 30. März 1995 wäre Carl Lutz 100

Jahre alt geworden. Wenige Wochen später

gedachte die Welt offiziell des Endes
des Zweiten Weltkrieges vor 50 Jahren.

Nur wenige Tage nach seinem 100.
Geburtstag erschien im NZZ-Verlag in
Zürich eine sehr umfangreiche Biographie

unter dem Titel «Carl Lutz und die
Juden von Budapest», welche der Autor,
Dr. theol. Theo Tschuy, aufgrund
ausgedehnter Forschungen in schweizerischen
und ausländischen Archiven
wissenschaftlich erarbeitet hatte.

Am 3. April 1995 fand im Casino in
Bern unter dem Patronat des Bundespräsidenten

ein Gedenkanlass für Carl Lutz
statt. Zu ähnlichen Veranstaltungen war vorher und nachher in Rheineck,
Walzenhausen und St.Gallen eingeladen worden.

Aussenminister Flavio Cotti sagte in seinem Grusswort in Bern:
Mit beiden Ereignissen tun wir uns in der Schweiz irgendwie schwer. In

der Tat stellen sich in beiden Fällen einige kritische, zum Teil unangenehme

Fragen. Kein Zweifel: Rückblicke in unsere jüngere Geschichte sind
nicht immer schmerzlos. Wir sollten es zwar vermeiden, mit Steinen aufdie
Schweiz der dreissiger und vierzigerJahre zu werfen. Bei der Beurteilung
ihres Verhaltens gegenüber den Achsenmächten müssen wir die schwierigen

Umstände ihrer tödlichen Bedrohung von aussen berücksichtigen.
Aber wir können und dürfen nicht leugnen, dass auch die Schweiz da und
dort in die grosse Schuld der unsäglichen Barbarei jener Jahre verstrickt
war. Mit anderen Worten: Das historische Verständnis für die Ausnahmesituation

und die objektiven Überlebensschwiengkeiten eines kleinen, von
der nazistischen und faschistischen Welt umzingelten Landes darfuns nicht
dazu verführen, manche schwere Versäumnisse und Schwächen zu
entschuldigen. Ich denke hier nicht zuletzt an unsere Politik gegenüber den

von den Nazischergen gnadenlos verfolgten Juden. Es ist nötig, es ist gut
und heilsam, wenn wir diese Schwächen und Versäumnisse selbstkritisch
aufarbeiten und zur Diskussion stellen. Das ist kein Schwächezeichen und
keine sogenannte «Nestbeschmutzung». Es ist vielmehr eine Notwendigkeit

und eine Selbstverständlichkeit, die wir der Welt, den Mittionen von
Opfern dieses Terrors und nicht zuletzt auch uns selbst schuldig sind. Dessen

bin ich mir wieder vor wenigen Tagen nachdrücklich bewusst gewor-

46



den, als ich in Budapest ergriffen vor dem schlichten Carl-Lutz-Denkmal
gestanden bin, das sich in der Nähe der Synagoge befindet.

Carl Lutz, ein Schweizer Diplomat und Mitbürger, hat in dieser dunklen
Zeit auf seine Weise gehandelt und in entscheidender Stunde seinen
Beitrag, seinen grossen Beitrag, zur Rettung von Tausenden von Juden geleistet.

Es ist wahr, auch er hat die barbarische Vernichtungsmaschinerie Hit-
lerdeutschlands und seiner politischen Trabanten und Helfershelfer nicht
stoppen können. Aber er hat mit seinem Mut und seinem unglaublichen
Einsatz durch die Ausstellung sogenannter «Schweizer Kollektivpässe»
schliesslich Zehntausende von Menschen vor dem sicheren Tode retten
können. Er hat das unbeirrt getan, ohne offiziellen Auftrag und ohne

Unterstützung von oben; soweit man über seine Tätigkeit informiert war, liess

man ihn einfach gewähren. Und nach dem Krieg wurde ihm auch kein
Dank zuteil, sondern er sah sich vielmehr mit dem bürokratischen Hinweis
konfrontiert, hier hätte jemand seine Kompetenzen überschritten. Carl
Lutz hat auf diesen Vorwurf sehr ruhig - und ich würde sagen - schlicht
und ergreifend geantwortet: Er meinte: «Wenn es so viele Länder gibt,
welche die Gesetze verletzen, um zu töten, so dürfte es doch ein Land
geben, das die Gesetze verletzt, um zu retten».

Dass die offizielle Schweiz m den schwärzesten Stunden des Zweiten
Weltkriegs einen - ich wage dieses oft missbrauchte Wort hier zu gebrauchen

- stillen, aber grossen Helden in ihren Reihen hatte, dürfen wir heute

dankbar erwähnen. Das allerdings darf uns nicht dazu verleiten, m
falschem Stolz uns selbst zu loben. Der Schweizer Carl Lutz war zweifellos

ein Held. Doch dieser Held hat zunächst einmal als Mensch und
verantwortliches Individuum gehandelt, weil sein persönliches Gewissen ihm
keine Ruhe liess. Dass er auch Schweizer, em überzeugter Schweizer war,
darfuns durchaus mit Genugtuung erfüllen. Doch patriotisch «vereinnahmen»

sollten wir ihn deswegen nicht. Das Andenken und die grosse
Leistung unseres Landsmannes und all jener, die ihm damals unter
ausserordentlichen Umständen treu zur Seite standen - ich denke etwa an seine
schweizerischen und ungarischen Freunde und besonders an seine Frau
Gertrud Lutz -, ehren wir wohl am besten, wenn wir uns vor dem Menschen

Carl Lutz tiefund dankbar verneigen.
Und noch ein letztes Wort: Wir müssen zugeben, dass diese Verneigung

heute eigentlich leichtfällt. Es bereitet in der Tat keine Mühe, in sicherer
Distanz zu den damaligen Wirren, die Tat von Carl Lutz zu loben und die
Fehler unserer Vorgänger m Behörde und Volk zu tadeln. Damit dürfen
wir uns aber nicht begnügen!

Nein, wir ehren Carl Lutz vielmehr auch dadurch am besten, dass das
Gedenken m uns eine klare und eindeutige Absicht begründet. Auf dass -
sollte sich, und Gott bewahre uns davor, die Geschichte wiederholen - Carl
Lutz nicht ein Einzelfall bleibe. Auf dass sein Mut zum Mut von uns allen
und besonders der politischen Behörden werde. Auf dass wir schon heute

47



und gerade in der Politik die Latte unserer ethischen Verantwortung hoch

genug ansetzen: Zum Beispiel durch grosszügige humanitäre Hilfe, durch
die Unterstützung der Hilflosen in der Schweiz und der Welt, durch eine
entschiedene Menschenrechtspolitik, die über das Deklamatorische hinaus
reicht. In einer Zeit des schrankenlosen Individualismus und entsprechender

populistischer Versuchungen ist der Einsatz für Ziele dieser Art nicht
selbstverständlich. Er ist mühsam. Er trägt keine Lorbeeren ein.

Carl Lutz hatte für seinen Einsatz keine Lorbeeren aus Schweizerhand
empfangen. Die Nichtanerkennung seiner grossartigen menschlichen
Leistungen in seiner Heimat hat er nur schwer ertragen. Es wundert nicht,
dass er am Ende seines Lebens schrieb: «Wenn ich schon während meines

ganzen Lebens schweigen musste (wegen meines Amtseides), so soll
zumindest nach meinem Tode alles Gute und Schlechte, das ich durchlebte,
an die Öffentlichkeit kommen, damit in meiner Heimat für die kommenden

Generationen Konsequenzen daraus gezogen werden. Ich glaube daran,

dass sowohl auf wirtschaftlichem wie auf politischem und kulturellem
Gebiet friedliche und humanitäre Bestrebungen letztlich die Oberhand
gewinnen werden.»

Carl Lutz hat es leider nicht mehr erlebt, dass die ehemals Verfolgten,
gemeinsam mit jener Generation, die aus der Geschichte lernen möchte,
eine Stiftung gründeten, die «Lutz-Stiftung», mit deren Hilfe sein grosses
humanes Werk für die Nachwelt transparent gemacht werden soll.

«Aufgabe der folgenden Generation ist es, alle Völker der Welt durch
Erkennen der verhängnisvollen Fehler der Vergangenheit mit Hilfe des
technischen Fortschritts in unserem Zeitalter auf den Weg zu wahrer
Humanität zu führen, den Weltfrieden zu schaffen. Dieser muss auf den
Menschenrechten, der individuellen Freiheit, auf der Gleichheit aller
Menschen beruhen.»

Carl Lutz (1895-1975)

4S


	Appenzeller im Dienste der Menschlichkeit : Jakob Künzler, Gertrud Kurz-Hohl, Carl Lutz

