
Zeitschrift: Appenzellische Jahrbücher

Herausgeber: Appenzellische Gemeinnützige Gesellschaft

Band: 107 (1979)

Artikel: Die Zürcher Arkadien : der Kreis um J.J. Bodmer und der Appenzeller
Laurenz Zellweger

Autor: Faessler, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-283314

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-283314
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Zürcher in Arkadien
Der Kreis um J. J. Bodmer und der Appenzeller

Laurenz Zellweger

Von Peter Faessler, Trogen

Die Kantonsbibliothek in Trogen besitzt ein Gemälde des Zürcher
Malers Johann Caspar Füssli d. Ae. (1706—1782), welches für die
schweizerische Geistesgeschichte wie auch für die deutsche Literatur
des 18. Jahrhunderts zugleich Denkmal als Quelle vorstellt. Das
Bild zeigt — im Verein mit antiken Köpfen — Porträts von
Persönlichkeiten, welche die damalige geistige Elite Zürichs repräsentieren,
wobei ihr auch der Trogener Dr. Laurenz Zellweger (1692—1764)
zugesellt ist. Konterfeit sind nämlich — von links nach rechts —
zuerst der Maler selbst, dann Johann Jakob Bodmer (1698—1783),
Zellweger, Dr. Johann Caspar Hirzel (1725—1803) sowie Salomon
Gessner (1730—1788).

Das Werk verdankt seine Entstehung langjährigen Beziehungen
der Zürcher zu Laurenz Zellweger. Diesen sei hier im Lichte jener
literarischen «Denkmäler» nachgegangen, die der zeitgenössische
Freundschaftskult ihnen errichtet hat (I). Die Freunde selbst wird
dann Füssli für einmal im Bilde festhalten, indem er ihre Porträts
— wohl in Erinnerung an einen der sommerlichen Aufenthalte in
Trogen — zu seinem «Quodlibet mit Bildnissen von Zeitgenossen und
antiken Köpfen» vereint. Das Gemälde stellt mithin — in genauer
Entsprechung zu den literarischen Zeugnissen — ein malerisches
Denkmal für das Netz jener geselligen Bezüge dar (II). Die fraglichen
Freundschaften sind auch in Wechselwirkung zur Ideenwelt des
18. Jahrhunderts zu begreifen, und zwar unter einem doppelten
Blickwinkel: einmal der Regung von Stadtflucht und der Sehnsucht
nach Landleben, dann einer neuen Sicht der Alpen — beides jene
Beweggründe, die auch eine literarische Entdeckung der Zürcher —
nämlich Appenzell, erst bewirken (III).

*



Die geselligen Bezüge, deren Spiegelbild das «Quodlibet» ist, stehen
in unlösbarer Verbindung mit dem Freundschaftsbündnis zwischen
J. J. Bodmer und L. Zellweger.

Der Predigersohn Johann Jakob Bodmer .wurde im Jahre 1698 in
Greifensee geboren und sollte auf väterlichen Wunsch hin auch
Theologe werden. Das Studium am Collegium Carolinum in Zürich
vermochte indessen die mehr literarischen und philologischen
Neigungen des Jünglings nicht zu befriedigen; so sah er sich auf private
Lektüre verwiesen. Nach seinem Abgang von der Gelehrtenschule
versuchte sich Bodmer als Kaufmann in Lyon und Lugano, kehrte
aber schon ein Jahr später in die Heimat zurück. Als geistigen
Gewinn seines Aufenthaltes brachte er ins Französisch übersetzte
englische Autoren nach Zürich, so auch Joseph Addisons «Speetator»,
das Vorbild für die «Discourse der Mahlern». Bodmer wurde auf der
Staatskanzlei tätig und begann schliesslich als Verweser, dann ab
1731 als Professor für Helvetische Geschichte, am Carolinum zu
wirken. «Er lehrte niemals im Professorenton, er führte nur Gespräche»,

wusste später Johann Rudolf Schinz über die unorthodoxe und
gesellig anmutende Weise seines Lehrens zu berichten (1).

Bodmers Haus in Zürich wurde im Laufe der Zeit zu einem Treffpunkt

literarischer Berühmtheiten, so die des geistigen Zürich wie
Füssli, Lavater, Gessner und Hirzel, aber auch solchen aus Deutschland,

so auch Klopstock, Wieland und Goethe. Dieser hat den «munteren

Greis» einmal trefflich als «Gluckhenne der Genies» apostrophiert.

Der Gelehrte starb am 2. Januar 1783 in seinem Landhaus bei
Zürich, welche Stadt er seit seiner Rückkehr aus dem Süden nur dann
noch für längere Aufenthalte zu verlassen pflegte, wenn er seinen
Freund Zellweger in Trogen besuchen wollte.

Im Jahre 1721 hat sich in Zürich unter Mitwirkung Bodmers die
«Gesellschaft der Mahler» konstituiert, aus welchem Anlass dann die
«Discourse der Mahlern» erschienen. Bodmer hat die Folgen der
kritischen Beiträge im Zusammenspiel mit Johann Jakob Breitinger
betreut. Dieser blieb ihm ein Leben lang Freund und Mitarbeiter.
Gleich Bodmer war er auch Professor am Carolinum, nämlich für
hebräische und griechische Sprache; daneben amtete er als Kanonikus

am Stiftskapitel des Grossmünsters. Als Muster für die
«Discourse» diente den beiden Zürchern der «Speetator» des englischen
Essaysten und Dichters Joseph Addison (1672—1719), einer
Zeitschrift in der Art der «Moral weeklies», die zwischen den Jahren
1711 bis 1712 und 1714 erschienen ist.

Der erste Diskurs verkündet programmatisch, was der Gegenstand
der «Mahlerei» sein soll, nämlich die menschliche Gesellschaft mit



ihren «Passionen, Capricen, Lastern, Fehlern, Tugenden,
Wissenschaften, Thorheiten, ihrem Elend, ihrer Glückseeligkeit, ihrem
Leben und Tod, ihren Realtionen, die sie mit anderen Entibus haben».
In einer Vorrede «An den Erlauchten Zuschauer der Engelaendischen
Nation» — den «Speetator» nämlich — kommen die Herausgeber
auf jene Mission zu sprechen, welche die «Discourse» in der Schweiz
erfüllen sollen: «Das rühmlichste fuer uns / und dasjenige worinne
unsere Hoffnungen uns nicht betreugen kan / ist dieses / dass ihr die
Begierde gutheissen werdet / die uns beseelet hat / um die Tugend
und den guten Geschmack in unseren Bergen einzuführen.» Von den
«Discoursen der Mahlern» — so geheissen, weil die Mitarbeiter als
«Mahler der Sitten» unter dem Namen berühmter Künstler wie etwa
Dürer, Rubens und Holbein zeichneten — sind insgesamt vier Bände
erschienen, welche 94 Abhandlungen enthalten. Laurenz Zellweger,
der sich für die Aufgabe «Tugend und den guten Geschmack in
unseren Bergen» einzuführen, begeistert zeigte, hat dazu zwei Beiträge
geschrieben.

Laurenz Zellweger, Sohn eines vermögenden Kaufherrn, fühlte
keine Neigung zum väterlichen Beruf, wohl aber für die
Naturwissenschaften. Er wollte sich zum Arzt ausbilden lassen und wurde in
Zürich Schüler des Naturforschers Joh. Jacob Scheuchzer (1672 bis
1739). Nach einem Medizinstudium an der damals berühmten
Universität Leiden kehrte der angehende Arzt nach Trogen zurück, das
er nie mehr für längere Zeit verlassen sollte. Es war dann der Jurist
Daniel Zollikofer (1696—1776) aus St. Gallen, der Zellweger mit den
Zürchern in Kontakt brachte.1

Der Appenzeller berichtet darüber an Scheuchzer: «Ich habe in
meinem letzten Brief von der Cotterie oder Gesellschaft geredet,
in Zürich, welche alle Donnerstag einen halben Bogen von Moral-
Sachen ans Taglicht gibt, es nimmt mich desto mehr wunder, was
man in Zürich von dieser gazette morale iudiere, weilen ich selbsten
auch etwas darin interessiert bin.» Am 1. Juli 1721 fand unter
Bodmers Vorsitz die erste ordentliche Sitzung statt. In Anlehnung an
Akademien und Sprachgesellschaften verlieh man dabei Aufnahmediplome.

Die Begegnung mit den Zürchern wurde für Zellweger zu
einem Wendepunkt in seinem geistigen Leben, fehlten ihm doch im
Appenzellischen ebenbürtige Zeitgenossen.

Solche fand er nun in Breitinger und Bodmer, der eine sogleich

1 In der «Chronick der Gesellschaft der Mahler» — die wichtigste Quelle
zur Entstehung der «cotterie» — heisst es von Bodmer und Breitinger:
«Gegen dem Ende des folgenden 1720 Jahrs, conferierten eben dieselben
durch Brieffe mit H. Doct. D. C. Zollikofer von St. Gallen und Hr. Laurentz
Zellweger von Trogen, über dem nunmehr festgesetzten Vorhaben ihres
künftigen Werkes» (2).

5



von Zellweger für die «Discourse» verfasste Abhandlung — nämlich
«Über die Verschiedenheit der Menschen» — ins Deutsche übersetzte.
In einem Briefe an die Herausgeber meldete der neue Mitarbeiter
zugleich auch einige Bedenken gegen die bisher erschienenen Nummern

der «Discourse» und riet zu einer mehr satirischen und spöttischen

Form — «une maniere plutot badine et satyrique que serieuse»
— der Darbietung.

In den ersten Jahren korrespondierte Zellweger mehr mit Breitinger,

der ihn im Jahre 1722 in Trogen aufsuchte, später versickerte
der Briefwechsel, doch besuchte der Zürcher Zellweger noch
gelegentlich. Es war nun Bodmer, der im Laufe der Zeit unter Zellwegers
Freunden immer mehr an die erste Stelle rückte und dem er bald
Hand für dessen literarischen Pläne reichen konnte. So besassen die
Zürcher anfangs nur die schon genannte französische Übersetzung
des «Speetator», und es war wohl Zellweger, der Bodmer schliesslich

aus seiner englischen Bibliothek die Originalausgabe beschaffte
(3). Ein Porträt (4) des gelehrten Arztes aus dem Jahre 1747 —

Joh. Georg Koch zuschreibbar — zeigt ihn nicht von ungefähr mit
einem Exemplar des Spectators 2 (5).

Bodmer hat um die Jahrhundertmitte Zellweger, den er «Philo-
kles»3 zu nennen pflegte, verschiedentlich literarisch gehuldigt. So
zuerst in der später oft zitierten Ode «An Philokles» (Zürich 1747).
Dann widmet er ihm Verse im Epos «Der Noah in Zwölf Gesängen»
(Zürich 1752). Schliesslich verschafft er Philokles dadurch eine
weitläufige Bekanntheit auf der deutschen Literaturszenerie, indem er
ihn in der umfangreichen satirischen Schrift «Edward Grandisons
Geschichte in Görlitz» (Bremen 1755) auftreten lässt. Alle diese
Philokles und Appenzell betreffenden Zeugnisse — vom Bodmerkreis
begeistert begrüsst — waren nicht nur in der Schweiz, sondern auch
in Deutschland bekannt; entsprechende Rezensionen — so Lessings
— beweisen es.

Gerade die Ode «An Philokles» konnte so zur eigentlichen
Stiftungsurkunde der späteren Appenzell-Begeisterung — sei es in
Deutschland, sei es in der Schweiz — werden, was eine einlässlichere
Betrachtung des zweiundzwanzigstrophigen Poems nahelegt.

2 Ferner ein Spruch aus Horaz: IUe potens sui Laetusque deget, cui licet
in diem dixisse Vixi. Hör. Carm. III, 29.

3 Wie ZeUweger zum Freundesnamen Philokles kam, lässt sich nicht
sicher ausmachen. Wohl könnte es in Anspielung auf Fenelons «Aventures
de Telemaque» geschehen sein, denn darin erzählt Idomeneus von seinem
treuen, aber rauhen Freund PhUokles (6). Denkbar wäre aber auch eine
Beziehung zu Philokles von Athen, der im 5. Jahrhundert v. Chr. lebte. Er
war bekannt durch seinen spröden Stil und trug seines Naturells wegen
den Spitznamen «Galle»; beides liesse sich mit Zellweger in Verbindung
bringen, der ja eine ausgeprägt satirische Ader hatte (7).



'Ali WlßHciJ

SDer ©Ziffer, ber an ©cf)roaben£ fruchtbaren Ufern
SDen JBobenfee mit leichten tabuen befegelt,

©iebt fübrr-ert-3 feltfame ©eftalten ter S$erge
SDen Fimmel begraben.

SDort ftrefet ber ßamor ben liegenben Kufen,
2ln roelc^en auftt>ärt£ fiel) ber 2llteman lehnet;
SDann f>ebet fiel) mit aufgetlmrmeten ©ipfeln

SDer tyityere ©äntte.

3u ibren güffen liegt ein bergigt ©efielbe,
Tut tiefen Klüften alt mit gurren burcbfdmitten;
SDocb an ben ©eiten mit roeitrour^elnben Sannen

9Sor (ginfall oerroaljret.

^pier roobnt ein 93olf oerftreut an rinnenben Brunnen
SDa£ in ben ©tanb be£ untertänigen gebend

7tur einen ©ebritt getban, mit furebtfamen Söffen,
Unb ben fcbon bereuet.

SDie ©orge für bie $eufcbbett einer Patrone
2ftacf)t ben ^eilänber nicf)t fo ungereimt ängftlicl),
iui biefed Q3olf bie fdüer au^febroeifenbe ©orge

gür grep^eit unb Kecf)te.

@$ bält fo eifrig auf bie Kecbte ber grepbeit,
SDafs felbft fein greunb e$ übel mit if)m oerberbte,
SDer eine SBürb' ibm ungebeten oom Olafen

3u inä^en gebäcbte.

#ier febämet fieb ber -^enfcf) noef) nicbt oor bem Qftenfcpen,

Unb bat noeb nicbt gelernt fein #er5 ju oerbergen,

#ier jeigt fieb ba$ Sebürftnifc unb ba$ ©efüfjle
SDe£ menfc^licben #er$en£.

SDiefs 93olf roar glüflief), ati t>a$ Kuber m <&taate$

5))aulin geführt, ber niemals ttm# gefaget,
211$ roa£ er iat^t, unb niemals etroatf gebaute,

21B rca$ er bat follen.



(£r fab ben 2lrm be£ Sobe£ über ibm bangen,
Unb roarb nict)t bleicher, benn ^aulin ift ein drifte,
Unb macbt in einer -Beit ooll cbriftlicber Reiben

SDem ßfmftentlmm @t>re.

©ott roar fein ©cbilb, unb fcbenft ibm rubige Sage;
©r ift beS beften ©obneg roürbiger S3ater,

^(nloflentf, bem fein anbrer ©olm au Dergleichen,
@£ roäre benn ^pra.

SDem pat ber Fimmel Jvunft unb <2Betef)eit oerlie|>en,

SDaf? er burcb Kräuter unb burcb beitenbe ©äfte
SDie kranfen, roelcbe fcbon am 2lcberon fteben,

3n£ 2eben jurüfjiebt.

SDocb fennt er nicbt allein bie Siefen be£ $örper£,
©r fiebt ibn burcb bte in bie innerfte ©eele,
©ief>t ber ©ebanfen -Befen in ibm entjteben,

Unb mit ibm erroaebfen.

QBer fennt fo gut, ate er, bie ©cbroäcbe be£ Oftenfcben,

©ie £>bnmacl)t feinet Inrnmelftürmenben ©toljetf,
SDie #ölle, bie bet* Aberglauben^ ©efpenfter

gür Sboren erbauen?

Ttocb mebr balt icb Auf fein freunbfcbaftlicbe^ #erje,
SDa£ meine fcbroerften ©orgen mit mir getbeilet,
2lte iel) bie frönte pälfte oon meinem Seben

grüb^eitig oerloren.

3i>m barf icb meiner ©eelen innerfte^ jeigen,
SDen ftärfften fo, roie ben unreifffen ©ebanfe,
©r bringet ben ju feiner Fertigung navt,

SDen f>ebt er noeb böber.

<33ir Ijaben oft auf be£ ©aberiutf #öf>en,
3m Angefügte betf £amor£ unb be£ 2ftef?mer£,
SDie Häupter freper Staaten, unb bie QPtonarcben

©elebrt unb gejücbtigt;

8



iVlit gleicber greppeit, ate fonft @rlebacb übet,

Benn er ben jtönig ber elenben berfaffer,
SDen #auptoerfübrer be£ ©efcpmafeS ber SDeutfcben

3fct lehret, bann jücbtigt.

Oft baben roir in einer ruffigen Bütten
SDer Qftenfcpen guftanb nacb bem Sobe bejtimmet,
Unb <3Heier^ grünblicben Koman balb geglaubet,

Unb balb roiberleget.

SDa mittlerroeil in bem fanftfiebenben .fteffel
SDie jäben #efen Kobm ju 3k&vc gerannen,
Unb bünne, füffe, bluterfrifcbenbe Wolfen

3um Sranf überlieffen.

@in SDicbter fagt, bafs biefen irbifcben Tttttav
SDer Slerjte ©ott, 2lpoll, bie Ttenfcben gelebret,
2lte er oor Altera bep bem JXönig 2lbmetu£

SDer beerben gebütet.

Bir trunfen ftarf. #ier roar fein Dtaufcb ju beforgen.
Tticbte unterbracb bie langen (trömenben 3üge,
2lte eine pfeife oon roolriecbenbem $nafter,

Unb füfTere Dieben.

£) roer beneibet bep bem parmlofen geben
SDie niebre #errfebaft unb ben ©tolj ber CDtonarcben!

Ber roünfcpte fieb bafür ben rafenben 23accbu£

3n ftrubelnben 33ecbern!

Die Ode — welche Gattung nach Bodmers Meinung den Gipfel der
Lyrik überhaupt vorstellt — erschien erstmals in der schmalen
Schrift «Johann Jakob Bodmer. Critische Lobgedichte und Elegien.
Von J. G. Schuldheiss besorgt». Johann Georg Schulthess (1724—1804)
war ein Freund und Schüler Bodmers, den er auch als Sendbote
nach Deutschland geschickt hatte. In der Vorrede zu seiner Ausgabe
legt der Herausgeber dar, in welchem Lichte er die Ode sieht: «Die
Ode an Philokles ist voll grosser Vorstellungen, edler Empfindungen,

und erhabener Gedanken. Sie schildert mit wenigen Strophen
eine Landschaft in unserer Phantasie, und belehret denn das Gemüthe
von dem moralischen Charakter der Einwohner, der seltsam und

9



merkwürdig ist. Denn macht sie uns einen verehrungswürdigen
Patriot, Helden und Christ bekant, und zeigt uns zuletzt das
zärtlichste und anmuthigste Bild der Freundschaft des Hr. Verfassers
mit Philokles, das uns in feingewählten Zügen die merkwürdigsten
Seiten derselben zu schauen giebt. Der muss den Werth der Gedanken,

und die Schönheit des Ausdrucks nicht zu schätzen wissen, den
der Mangel der Reime in dieser Ode kränken kan. Ein solcher muss
den Horaz und Pindar nicht lesen» (8).

Schulthess umschreibt genau das, was die Leser später aus der
Ode schöpften. Es ist einmal das Bild einer malerischen Gegend,
nämlich des Landes Appenzells; dann das Charakterbild der mit
dieser durch eine Schicksalsgemeinschaft verbundenen Appenzeller;
ferner das Porträt eines dort und unter ihnen lebenden exemplarischen

Menschens, eben Philokles.
Das Gedicht, ein Werk der Gedankenlyrik, hebt — von der

«Landschaft» und dem «moralischen Charakter» ihrer Menschen
einmal abgesehen — mit dem Preis des «verehrungswürdigen Patrioten,

Helden und Christen» an, allerdings nicht in unmittelbarer,
sondern in mittelbarer Weise, gerühmt wird ja zunächst der Vater.4
So wie sich beim Vater während der Auseinandersetzungen des
Landhandels die «Stärke seiner Tugend und Frömmigkeit» gerade
angesichts des zu erwartenden Todesurteils zeigte, so wird sich auch
sein Sohn als ein gleicher Held erweisen; denn, Hirzel sagt es in
seinem «Ehren-Gedächtniss Hrn. Doctor Zellwegers» (1765): «Unser
seliger Freund zeigte sich eines solchen Vaters würdig, bey der
stürmischen Versammlung des Volkes in Herisau blieb er im
Gedränge, und forchtete die Wut seiner Feinde nicht... Er entblösste
seine Brust, bot einem seiner Feinde den Degen mit den helden-
mässigen Worten an: Hier schlägt mein Herz, wenn du glaubest, dass
es einem Verräther schlage, so durchbohre dasselbe. Sein Helden-
muth entwaffnete die Wut seiner Feinde, und erhöhete den Mut seiner
Freunde» (9).

Philokles ist in den Worten der Ode auch das Muster eines «guten
Sohnes»5, dessen Eltern — so wiederum Hirzel — ein «erbauendes

4 Nämlich «Paulin», des «besten Sohnes» — eben des Philokles' —
würdiger Vater». Bei «Paulin» — die Herkunft des Namens ist nicht
auszumachen — muss es sich um Laurenz' Vater — Conrad Zellweger-Tanner —
handeln. Im «Arm des Todes», der den Vater — welcher doch am «Ruder
des Staates» Appenzell das Glück zu sichern wusste — liegt eine Anspielung

auf jene Gefahren, welcher sich der einflussreiche Statthalter während

des Landhandels ausgesetzt sah. Über die geschichtlichen Hintergründe
informiert Schlapfer, Walter: Appenzeller Geschichte, Bd. II, Herisau 1972.

5 Als ein «guter Sohn» findet er sich — der Reigen der Freundschaftshuldigungen

wird damit erweitert — in Gesellschaft eines anderen solchen,
nämlich Bodmers Berliner Freund Immanuel Jakob Pyra (1715—1744).

10



Beyspiel aller häuslichen Tugenden» gaben: «Kein Wunder, dass sich
unser Selige niemals entschliessen können, solche Eltern zu verlassen,

er blieb unzertrennt in ihrem Hause bis an ihr Ende, und fand
sich nirgends glücklicher als in ihrer Gesellschaft, wo er immer die
schönsten Beispiele der Tugend und Gottesfurcht vor sich sähe, das
rührendste Schauspiel für einen wahren Weisen! Er verehrte sie mit
einer kindlichen Ehrfurcht, die mit seinen Jahren und Einsichten
wuchs, und sich nach ihrem Tode durch eine Wehmuth äusserte, die
fast keinen Trost annehmen konnte. Kein Kind hat so zärtlich den
Verlust seiner Eltern, auch wenn sie ihm zu frühe entrissen worden,
beweint, als unser Selige in dem sechzigsten Jahr seines Alters» (10).

Die Ode rühmt Philokles weiter nach, er sei nicht nur ein
kunstreicher und verständiger Arzt, der die «Tiefe des Körpers» kenne —
nein: er sehe auch «bis in die innerste Seele». Und so kenne denn
auch niemand — Arzt und Moralist verschmelzen mithin zu eins —
die Schwäche des Menschen besser als der Freund in Trogen.

Über alle anderen Tugenden stellt aber der Dichter — dies der
Kern des Poems — Philokles' «freundschaftliches Herze». Dieses
Herz teilte die schwersten Sorgen mit ihm, als er die «schönre Hälfte»
des Lebens frühzeitig verlor.6 Diesem Freunde konnte der nun
einsam gewordene Poet seiner «Seele innerstes zeigen». Und es war
Philokles, der dann selbst den «unreiffsten» Gedanken zur Klarheit

emporheben half. In freier Natur — «auf des Gaberius
Höhen» — führten sie gemeinsam kritische Gespräche über Literatur
und Staatswesen. Sie taten es «mit gleicher Freyheit, als sonst Erlebach

übet», wenn er den «Hauptverführer des Geschmakes der
Deutschen» züchtigt.7

Bei «Meier» handelt es sich wohl um den Ästhetiker Georg Friedrich

Meier, welcher in seinen «Anfangsgründen aller schöner
Wissenschaften und Künste» (1748—1750) sich als Parteigänger der Zürcher
erwiesen hat.

Ein anderes literarisches Denkmal, welches Bodmer seinem Freunde

gesetzt hat, findet sich in der epischen Dichtung «Noah», einer
Patriarchade mit zwölf Gesängen, welche im Jahre 1752 erstmals
vollständig erschienen ist (11). Das biblische Epos kündet vom
alttestamentarischen Urvater Noah; Anregungen dazu schöpfte Bodmer
aus den ersten drei Gesängen von Klopstocks Messias (1748), wichtigste

Quelle war aber Miltons «Verlorenes Paradies». Die Verse des

6 Bodmer verlor früh seine Frau und seine drei Kinder. An seinem
ältesten Sohne Jakob hing er mit besonderer Liebe.

7 «Wolfgang Erlebach ist ein Pseudonym für Bodmer, der unter diesem
Namen in den Leipziger Literaturstreit mit Gottsched — hier als
«Hauptverführer» apostrophiert — eingegriffen hatte.

11



elften Gesanges, welche Philokles feiern, verknüpfen Alttestamentarisches

mit Idyllischem, eine Verquickung, die sich in der
zeitgenössischen Literatur auch sonst findet:

2llfo lebte ^Inlocleg in feiner förenen Bütten,
Sluf ber gebirgigten Dtoobe, be£ alten ©allutf 2$efu$e,

jaljre beS belleften 2icj)te, mit feiner ©cbroermutb oerbunfelt,
3nnig beluftigt, burcb feine päanifcben fünfte t>a# geben

SDa£ am Oianbe fcpon ftanb, fcbon beroeint roar, jurücfe ju rufen;
Beinenben eitern il>r $inb, bem troftlofen $inbe bie Altern
¦Bieber ju geben, unb felbft oon benen ben Sob ju entfernen,
SDie oor roeniger 3eit fein geben gefucljet, entrüftet,
SDafi er bat* Sanb unbefebligt oon einem Uebel befrepet.
Unter ben Wirten be£ 93ieb£, fern oon erleuchteten ©eift
©elbft ein erleuchteter ©eift, ber Balwbeit tiefer SDurcfjfdjauer

Bartet er feinet 23erute, unb bält fieb genugfam geroürbigt
SDafi ©ott burcb ibn bie ©efunbbeit ber Wirten be£ #iebe£ beroabret.
7tod> ijt in feiner Labane ber Umgang mit aller -Beit Beifen
3l>m nicf>t oerfperrt, er finbet fie in fein 2ftufäum oerfammelt.

Philokles wird — ganz zu Gunsten der Gattung — in die Nähe des
Urvaters Noah gerückt, wobei dessen Leben in der Arche offenbar
der Weltferne des Trogeners entsprechen soll. Dieser verwandelt
sich in einen biblischen Patriarchen, und so wird es später auch
Hirzel empfinden. Denn niemand sei je von Trogen zurückgekehrt,
den der Umgang dieses «Abdrucks eines wahren Patriarchen nicht in
einen sanften Enthusiasmus versetzt hätte». Der «Noah» kündet auch
vom Menschenfreund Philokles, welcher in Gestalt des helfenden
Arztes8 sich «innig belustigt» bemüht, durch «päanische Künste»9
das Leben zurückzurufen.

Die Verse gipfeln im Lobe des Weisen — des «erleuchteten
Geistes» —, der von «keiner Schwermuth verdunkelt» der «Wahrheit
tiefer Durchschauer» ist. Obgleich in ländlicher Abgeschiedenheit
weilend, bleibt er dennoch nicht allein; vielmehr ist ihm «in seiner

8 Als guter und verzeihender Christ unterlässt er es auch nicht, «selbst
von denen den Tod zu entfernen,/ die vor weniger Zeit sein Leben
gesuchet», nämlich die Feinde aus der Zeit des Landhandels.

9 Eine Anspielung auf «Paieon», den Götterarzt. Dieser hat die Heilkraft
der Päonie — unserer Pfingstrose — entdeckt. Nach anderen Überlieferungen

— und auf diese dürfte der «Noah» anspielen — schenkten die
Götter die Päonie Apollon, als Heilgott Paieon oder Paian genannt, der
sie seinem Sohn Asklepios als Heilpflanze übergab (12).

12



Cabane der Umgang mit aller Welt Weisen... nicht versperret, er
findet sie in sein Musäum versammelt».10

Als Hirzel später Bodmer das «Ehren-Gedächtniss» für Zellweger
vorlas, antwortete der fast siebzigjährige Bodmer in Form einer
Vorrede an den Verfasser, welche das Schriftchen einleitet. Es habe
ihn noch einmal in Gedanken «die freundlichen und einfältigen Sce-
nen des Lebens geniessen lassen», die er «in seinem Umgange, in den
Unterredungen mit ihm, genossen habe. So innig bewegt wandelt
der alte Bodmer Verse des «Noah» zur Elegie um:

«Nochmals sitz ich bey ihm in seiner förenen Hütte,
In der gebirgigen Wildniss, da athmet mein theurer Philocles
Heitere Stunden und Tage, von seinem Angesichte fliessen
Ruhige Stille, zufriedenes Lächeln, von Gram nie verdunkelt.»11

In den Briefen des Zürcher-Kreises findet sich auch ein Gedicht
auf den alten Bodmer (14), das wohl von dessen Schüler Johann
Jakob Hess (1741—1828) stammt. Dem Greis wird darin Unsterblichkeit

als Dichter und Wiederbegegnung mit Philokles im Jenseits
verheissen:

«Sterben wird nicht sein Lied; wenn er den Seligen,
Die dort warten, entzückt höhere Strophen singt,
Als kein Sterblicher sang, wenn ihm zwo Welten selbst
Dann zu niedrig zum Liede sind;
Und er höher sich fühlt, als hier Begeisterung,
Als selbst hohe Vernunft denkende Wesen hebt,
Und er, irdisch nicht mehr, englisch und himmelsvoll
Bei dem theuren Philokles lebt,
Der im Schoosse der Ruhe selbst seine Hütte sich
Nicht zurückwünscht.»

10 «Musäum» meint hier im Sinne des Humanismus einen Ort gelehrten
Tuns (13).

11 Und in der «Noachide in Zwölf Gesängen von Bodmern. Berlin bey
Christian Friedrich Voss 1765», einer der späteren Ausgaben des Ur-
«Noah», heisst es dann im 11. Gesang:

«Also athmet Philokles in seiner förenen Hütte,
In der gebirgigen Wildniss, der Wohnung des heiligen Gallus,
Heitere Stunden und Tage; von seinem Angesichte fliessen
Ruhige Still' und zufriedenes Lächeln, von Gram nie verdunkelt.
Unter den Hirten des Viehes zu rohen Sitten verschlagen,
Blühte der Geist empor ein Erforscher verborgener Weisheit,
Wartet seiner Bestimmung, und hielt sich genugsam gewürdigt,
Das durch Gott die Gesundheit der Hirten des Viehes bewahrte.
Noch ist ihm nicht versperrt der Umgang mit Weisen, er hat sie
In sein einsames Hause gesammelt, in lebenden Blättern,
Hört er sie, ohne Zunge die grossen Seelen entfalten.»

13



Welche Bedeutung innerhalb des Freundschaftskultes im Bodmer-
kreis solche literarische Denkmäler haben, illustriert eine briefliche
Äusserung des Zürchers an Zellweger, worin er sich darüber vernehmen

lässt, wieso er im Noah nicht auch anderer Freunde gedacht
habe: «Sie werden Hr. Zörnlin nicht im Noah finden... Ich hatte
einige Verse, in welchen ich Hessen von Altstätten mit mir in dem
Gefilde der ungebornen Seelen eingeführt hatte; aber ich habe sie
auf eine andere Auflage gesparet ut invidiam placarem. Sulzers habe
ich in Joseph und Zuleibam gedacht. Es dünkt mich doch billig,
dass die Leser des Noah wissen, mit wem ich gelebt habe. In
einem Gedicht von geringerer Art kann ich wohl Zörnleins gedenken»

(15).
Der Noah wurde von der damaligen und zumal der späteren Kritik

wenig geschätzt, immerhin hat ihm aber ein Lessing «viel Züge einer
erhabenen Dichtkunst» (16) nachgerühmt. Was aber das Werk für
den Freundeskreis Bodmers bedeuten mochte, hat sein Schüler
Johann Georg Sulzer, der spätere Verfasser der «Allgemeinen Theorie
der schönen Künste», in enthusiastische Worte gefasst: «Ich sehe
den Noah, den Jacob und andere Helden meines Dichters nicht als
theatralische Personen an... Sie sind mir Prediger der Gottesfurcht
und Rechtschaffenheit, erhabene Muster aller Tugenden, Exempel
der Menschen» (17). Vom Widerhall «Noahs» im Freundeskreis zeugt
auch ein Brief Wielands an Zellweger, den er zunächst durch jene
Dichtung kennen lernte:

«Es ist mir eine ungemein liebe und ermunternde Vorstellung dass
auch Philokles unter meinen Freunden ist. Denn sein Character hat
mir schon damals, da ich noch nichts weiter von ihm wusste als was
die Leser des Noah etwan in tausend Jahren, und zum theil izt schon
von ihm wissen, eine heftige Begierde beygebracht, einem solchen
Manne zu gefallen, ja ihn, soviel als es mir möglich seyn würde,
nachzuahmen. Ich durfte damals noch nicht hoffen, dass Philokles
unter denen sey, welche meine kleinen Versuche lesen und um
derselben willen einige Zuneigung für mich fassen. Jzt da ich hiervon
die angenehmste Versicherung habe, empfinde ich, so oft ich mich
mit diesem Gedanken unterhalte, einen edlen Stolz, der mich gegen
den sonst von allen Scribenten offenbar oder heimlich gesuchten
Veyfall der Welt sehr gleichgültig macht. Wenn ich dem Philocles
gefalle so können mir die Stimmen der Weisen und redlichen Männer

nicht fehlen» (18).
Philokles hat auch eine — obzwar passive — Rolle im Leipziger

Literaturstreit gespielt. Aus diesem Anlass veröffentlicht Bodmer
im Jahre 1755 eine längere Satire in Briefform — «Edward Grandi-
sons Geschichte in Görlitz» —, worin er Philokles als «deus es ma-
china» ausgiebig in Erscheinung treten lässt. In einem dortigen

14



Gasthaus haben sich mehrere Reisende in ein Gespräch verwickelt,
das sich um die Lage der schönen Wissenschaften in Deutschland
dreht. So Edward Grandison, der angebliche Sohn einer Romanfigur
des englischen Dichters Samuel Richardson (1689—1761), nämlich des
Titelhelden im kurz zuvor erschienenen und vielbeachteten Buch
«The History of Sir Charles Grandison» (1753). Weitere Gäste sind
der Schweizer Martin Kreuzner und ein Abgesandter des Philokles,
nämlich der appenzellische Rhapsode Fridolin. Ein Fremder aus
Leipzig, hinter dem sich Gottsched verbirgt, wird zum grossen
Verlierer des kritischen Waffenganges, und dies nicht zuletzt dank dem
fernen Wirken des Trogeners. Die Satire umfasst sechs in einem
fiktiven Görlitz abgefasste Briefe, während der letzte in gleicher
Weise Trogen als Absendeort aufweist.

Fridolin rezitiert der Gästerunde in formvollendeter Weise
zeitgenössische Dichtungen, wobei die Auswahl der Stücke verrät, dass
er Bodmer und Breitinger in Zürich kennen muss. Der geheimnisvolle

Sänger entdeckt dann Martin Kreuzner seine wahre
Herkunft (19).

«Wir redeten von dem Philokles, diesem einsiedlerischen Weisen
und Arzte, von welchem im Eingange des Uten Gesanges des Noah
eine so ruhmvolle Schilderey gemachet wird. Ich verschwieg nicht,
dass ich dem Manne kennete, dass ich auch den Paulin gekannt
hätte, des besten Sohnes würdigen Vater, und dass ich die gebirgige
Rode kennte, des alten Gallus Aufenthalt. Fridolin machte grosse
Augen, die mich stillschweigend weiter fragten. Ich erzählte ihm,
dass ich vor etlichen Jahren mit dem Verfasser des Noah einen
goldenen Monath in des Philokles förener Hütte gelebt, dass wir alle
Morgen auf des Gaberius Höhe gestiegen wären und da in einer
russigen Cabane Molken getrunken hätten, die ein eissgrauer Senne
uns eingeschenkt hätte. Fridolin ward darüber ganz aufgeweckt, er
küssete mir die Hand, und entdeckte mir, dass diese Cabane auf dem
Gaberius sein Geburtsort wäre, dass der Senne, bey dem wir Molken
getrunken, sein Vater wäre, und er dem Philokles seine itzige
Lebensart und seine ganze Erkenntnis zu verdanken hätte.»

Fridolin hatte bei einem deutschen Edelmann Dienst getan und
kehrte nach dessen Tode «mit vieler Kenntnis der Menschen und
wenig Gold in die Sennhütte seines Vaters zurück. Allda fand Philokles

einen Morgen einen artiggebildeten, aufgeweckten und höflichen
jungen Mann.» Er unterweist den begabten Jüngling darin, Klop-
stocks Messiade, Bodmers «Noah» und Ewald von Kleists «Frühling»
affektreich zu rezitieren, worin es der Schüler bald «zum höchsten
Grade der Vollkommenheit» bringt. Es tat aber «Philokles wehe, dass
so viel Kunst ungenützet sollte verlohren seyn»; deswegen schickt
er ihn schliesslich als seinen Sendboten nach Zürich und Deutschland,

15



um im Sinne der literarischen Anliegen des Bodmerkreises zu
wirken.12

Im siebten und letzten Brief der satirischen Schrift berichtet dann
ein gewisser Heinrich Fischer am 12. Mai an Martin Kreuzner, dass
er mit Freunden aus Zürich und Winterthur nun seit Tagen in den
«väterlichen Bergen» des Fridolins weile, um sich der «Molkencur
zu bedienen». Geschildert wird auch eine gesellige Szene, so wie sie
der Bodmerkreis bei seinen jährlichen Aufenthalten in Trogen wohl
oft erlebt haben mag: «Alle Morgen führt unser Philokles uns vor
dem Aufgange der Sonne auf den Berg Gaberius, wo der eisgraue
Vater des Rhapsodisten eine Sennhütte bewohnet, und uns aus dem
sanftsiedenden Kessel dünne, süsse, bluterfrischende Molken mit
milden Herzen einschenket» (21).

In der lebhaften Gesprächsrunde — mit «Hirschgärtner», «Hallweil»,

«Waldmann» und «Röust» — wer sich hinter den Freundesnamen

verbirgt, war nicht auszumachen — gibt auch Philokles ein
Votum ab. Darin wendet er sich gegen die «Feinde der biblischen
Epopee» und verteidigt Klopstocks Messias.13
' In solcher Weise führen die Zürcher in Trogen nun freimütige
Gespräche über die Vorzüge und Fehler der deutschen Nation, wobei
die luftigen Höhen des Appenzellerlandes den stimmigen Hintergrund

abgeben; denn der «Geist der Freyheit» war über sie gekommen,

aber «wie konnte es anders seyn in dem Vaterlande des Philokles».

Ernst wechselt dabei mit Scherz, denn im Gefolge der
kritischen Debatten findet sich auch das Satyrspiel: «Aber wir sind nicht
allemal so ernsthaft; bisweilen rufet die Freyheit einen andern Geist,
der gerne zu ihr kömmt»14: «Dann scherzen, dann lachen wir; dann
messen wir unsere Scherze nicht immer nach den strengsten Regeln,
wir nehmen fremde Personen an, wir erscheinen in allerley Gestalten,

wir erlauben uns jeux d'esprit und jeux de mots durch einander.»

12 So kann denn später Philokles seinen Freunden, die ihn in Trogen
zur Molkenkur besuchten, Briefe von Fridolin zeigen, «in welchen er ihm
von dem Fortgange seiner rhapsodistischen Wanderschaft verschiedene
seltsame Nachrichten ertheilt» (20).

13 «Man muss gestehen, dass die Feinde der biblischen Epope mehr Eifer
bezeigen, mehr Munterkeit, das, was sie für Geschmack und Wahrheit
halten, zu verfechten, ihr Muth ist nicht niedergeschlagen, ungeachtet sie
so oft und so gewaltig auf das Haupt geklopfet werden. Und in diser
Absicht kann man ihnen einiges Lob nicht versagen» (22).

14 Von diesem «andern Geist» habe Ceva gesungen: «... ille ciens animos
u pectora versans Spiritus, ä capreis montanis nomen adeptus, Ignotum
Latio nomen; pictoribus ille Interdum assistens operi, nee segnius instans
Vatibus, ante alios Musis grattissimus hospes.» Tommaso Ceva (1648—1737)
gehörte mit seinem neulateinischen Epos «Jesus Puer» zu den Anregern des
«Noah» (23).

16



Lessing hat Bodmers «Grandison»-Satire zugebilligt, «dass die jetzt
herrschenden Streitigkeiten in dem Reiche des deutschen Witzes
nirgends so kurz, so deutlich, so bescheiden, als in diesen wenigen
Bogen, vorgetragen worden» (24). Es liegt auf der flachen Hand, dass
Bodmers «Philokles»-Dichtungen — von der «Ode» bis zur «Grandi-
son»-Schrift — dem lesenden Publikum in der Schweiz wie in
Deutschland ein Doppeltes vermittelten: einmal das Porträt des
«Philokles»; dann ein Bild Appenzells und der Appenzeller. In
diesem Banne stehen dann viele spätere Schriften, welche Land und
Volk der Appenzeller betreffen.

Die Erstausgabe von Bodmers «Noah» (1752) wird von einer Vignette
geschmückt, die Arche auf den Wogen der Sintflut darstellend; das
Bildchen wird umrahmt von einer barocken Kartusche, welche von
Putten und Blumenarrangements flankiert ist. Es handelt sich hier
um die erste Vignette überhaupt, die Salomon Gessner15 (1730—1780)
entworfen und ausgeführt hat (25).

Gessners «Idyllen» (1756) wurden zu einem der grössten literarischen

Zeiterfolge des Jahrhunderts. Sie waren bald in alle
Kultursprachen übersetzt, zumal in den französischen Salons riss man sich
um die Ausgaben. Und J. J. Rousseau rief enthusiasmiert aus: «Ah!
c'est un auteur charmant que Monsieur Gessner. Je voudrais qu'il
ecrivit toutes les annees 365 Idylles, et que je pusse en lire tous les
jours une nouvelle» (26).

Die ersten literarischen Versuche des Jünglings erschienen 1751,
zu welcher Zeit er sich auch mit E. v. Kleist und Chr. M. Wieland
befreundete. Über die frühen Gedichte — geschrieben im Geiste der
Anakreontik — hatte sich Bodmer zuerst vernichtend geäussert. Erst
mit dem «Daphnis» — einer Hirtendichtung im antiken Gewände —
vermochte er Bodmers Aufmerksamkeit auf sich zu lenken. Dieser
hat den jüngeren Freund jeweils leicht ironisch mit «Daphnis»
gerufen. Die Beziehungen zwischen beiden wurde schliesslich zur
Freundschaft.16

15 Der Knabe, 1730 in Zürich geboren, war kein Musterschüler und
deswegen schickten ihn die Eltern zu einem Landpfarrer nach Berg am Irchel
zur weiteren Ausbildung. Dort begann er mit seinen Schreibversuchen, zu
denen bald das Malen als das andere seiner beiden «Hauptgeschäfte» trat.
Der Neunzehnjährige ging dann für ein Jahr nach Berlin und arbeitet
in Zürich schliesslich in der väterlichen Buchhandlung. Später tritt er als
Teilhaber in die Firma «Orell, Gessner, Füssli & Cie» ein — sie wird einmal

zur Herausgeberin der Neuen Zürcher Zeitung —, beteiligt sich an
einer Porzellanmanufaktur und amtet auch als Oberaufseher über die
Wälder, die der Stadt gehören.

16 Im Jahre 1756 vollendete Gessner dann Bodmers Erzählung «Inkel und
Yariko» — die Geschichte eines Weissen, der sich der Liebe eines farbigen
Mädchens als unwürdig erweist —, zunächst allerdings ohne dessen Wissen
veröffentlicht, und im Jahre 1758 erschien «Der Tod Abels». Diese Dich-

2 17



Im Sommer 1757 durfte Gessner dann endlich Bodmer zu seinem
Philokles17 ins Appenzellerland begleiten. Er äussert sich darüber
im folgenden Frühjahr; zugleich schickt er eines seiner Werke —
wohl den «Tod Abels» — nach Trogen. Der Brief des Idyllen-Dichters

lässt aufhorchen. Denn bei allem modischen Überschwang der
Sprache verraten doch einige Zeilen eine Begeisterung, die wörtlich
zu nehmen ist:

«Immer ist es einer meiner sehnlichsten Wünsche gewesen,
Bodmers Freund, seinen Philokles zu sehen, für den er mir in seinen
vergnügtesten Stunden so viel Hochachtung eingepflanzt hat, (den
nie ist er vergnügter als wenn er von ihnen erzehlt.) Mein Wunsch
ward erfüllt, ich sah sie, und lebte bey ihnen und in der schäzens-
würdigsten Gesellschaft, die glücklichsten Tage meines Lebens; ja,
sie sind wirklich die glücklichsten, ich weiss sie mit keinen andern
zu vergleichen, als mit denen, die ich mit dem redlichen Hagedorn
am Ufer der Alster zugebracht habe. Wie würd ich mich glücklich
schäzen, könnt ich hoffen, dass das lebhafteste Verlangen, diss Glük,
noch einmahl zu geniessen, nur noch einmahl! auch so erfüllt würde.
Allein wie sehr hab ich Ursache daran zu zweifeln! Ich werde mich
mit dem Angedenken des genossenen sättigen müssen; es soll mir
auch mein ganzes Leben durch immer gleich lebhaft bleiben, ich
will auch der kleinsten Umstände keinen verlieren, sie sind mir alle
Schäzbar und merkwürdig und wie soit es von seiner Lebhaftigkeit
verlieren, da ich sie so oft vor mich rufe» (28).

Gessner hielt Bodmer, der immer mehr zum Sonderling wurde,
bis in dessen hohes Alter hinein die Treue und besuchte ihn auch
regelmässig auf seinem Landsitz in der Nähe der Stadt. Die
Annäherung Bodmers an Gessner hatte sich durch die Vermittlung
von Johann. Caspar Hirzel (1725—1803) vollzogen, der den jungen
Dichter dazu bewegen konnte, den «Daphnis» aus der spielerischen
in eine mehr moralische Fassung umzudichten. Hirzel, einer der
besten Freunde Gessners, stammte aus einer angesehenen Zürcher
Familie. Als späterer Stadtarzt von Zürich hatte er dort mehrere
Ehrenämter inne. Er war der erste Präsident der Helvetischen
Gesellschaft (ab 1762), der auch Zellweger angehörte, später war er auch
Präsident der Naturforschenden Gesellschaft in Zürich (ab 1790).

tung — geschrieben in der Weise der Patriarchaden — erntete in England
und Frankreich unerwarteten Beifall und Bodmer als dessen geistiger
Vater stellte es sogar noch über Miltons «Lost Paradise» (27).

17 Im Jahre 1761 hatte sich Gessner mit Judith Heidegger vermählt.
Zwei ihrer Kinder heirateten später im Freundeskreis ein, denn die Tochter

Dorothea wurde die Frau des Geschichtsschreibers der Appenzeller
und Grossneffen des Phüokles — nämlich Johann Caspar Zellweger —,
während der Sohn Heinrich sich in Weimar mit einer Tochter Wielands
vermählte.

18



Literarische Berühmtheit erlangte er durch sein Buch «Die
Wirtschaft eines philosophischen Bauers»18, hat sich daneben aber auch
durch eine Reihe von Lebensbildern von verdienten Zeitgenossen
hervorgetan. So durch das «Ehren-Gedächtniss Hrn. Doctor Zellwegers»,

der ersten Biographie des Trogeners überhaupt. Es findet sich
in einer von Hirzel herausgegebenen Schrift, nämlich im «Denkmal
Herrn Doctor Laurenz Zellweger aus Trogen im Appenzeller-Land
von der Helvetischen Gesellschaft errichtet durch D. Joh. Caspar
Hirzel, Stadt-Arzt in Zürich. Zürich bey Heidegger und Compagnie,
1765.» Die «Denkmäler» Hirzels bezeugen in eigener Weise den
geselligen Charakter jener Epoche.

In der genannten Schrift findet sich auch «Herrn Doctor Zellwegers

patriotischer Abschied von der Helvetischen Gesellschaft», um
welchen ihn diese —¦ so Hirzel in einem Brief nach Trogen — gebeten

hatte, und zwar in der Absicht, die «patriotischen Tugenden in
unsern lieben Eidgenossen noch mehr zu entflammen» (29). Hirzel
fragt: «Was kann ermunternder sein, als solche Anreden ehrwürdiger
Greisen, die an dem Ende der Laufbahn ihren Nachfolgern die letzten
Ermunterungen zurufen, die sich auf die Beispiele ihrer eigenen
Thaten gründen. Schicken Sie, verehrunswürdigster Greis, Ihren
letzten Segen Ihre Familie hat ein besonderes Recht, unter
eidgenössischen Patrioten einen vorzüglichen Rang zu fordern, da sie in
unsern Tagen die Tugenden der griechischen Patrioten in ihren
glänzendsten Tagen, zu bewundern gegeben haben; eben dies
verpflichtet sie aber auch, an allem zum bessten des Vaterlands.»

Friedrich Gottlieb Klopstocks (1724—1803) Besuch in der Schweiz
wurde durch Bodmer veranlasst, der ihn voller Enthusiasmus erwartete:

«Klopstock, was hemmt dir den Fuss in jenem fernen Bezirk, /
Wo kein helvetischer Himmel dir lächelt?». Im Messias nämlich,
dessen drei ersten Gesänge im Jahre 1748 in den «Bremer Beiträgen»
erschienen waren, sahen die Zürcher ihre dichterischen Ideale
verwirklicht, so etwa, weil darin biblische Stoffe in antiken Hexameterversen

gestaltet worden sind (30).
Schon in seinem ersten Brief an Bodmer — der junge Dichter

wählte dabei des Gewichtes wegen, die er der Botschaft zu verleihen
gedachte, die lateinische Sprache — ist auch von Laurenz Zellweger

18 Zu den Gästen der «Naturforschenden Gesellschaft» zählte auch der
Bauer Jacob Gujer aus Wermetschwil bei Uster, bekannt unter dem
Namen Kleinjogg. Denn eines der Anliegen Hirzels war die Verbesserung
der Landwirtschaft im Sinne der physiokratischen Bestrebungen. Hirzel
hat ihn und seinem Gut im Buche «Die Wirtschaft eines philosophischen
Bauers» (1761) porträtiert und als «Socrate rustique» über Zürich hinaus
berühmt gemacht. Im Buche bewegt sich Kleinjogg, einem Romanhelden
nicht unähnlich, auf seinem Gut, wobei er während der Arbeit stets sein
Tun kritisch reflektiert.

19



die Rede. Klopstock, der sich in die Rolle eines Sohnes begibt, welcher

von Bodmer als dem «Vater der Jünglinge» Freundschaft und
Förderung erhofft, kommt nämlich auch auf dessen Freunde zu
sprechen: «Grüssen Sie Breitinger, Hirzel und jenen redlichen Mann,
dem sie die Ode gewidmet haben, freundschaftlich von mir.»19

Von Bodmers Philokles-Ode lässt sich die Linie zur Begegnung
des Messias-Dichter mit der Schweiz durchziehen. Als dieser schliesslich

im Juli 1750 die Einladung Bodmers annahm, begleiteten Klopstock

zwei Freunde des Zürchers, nämlich die uns schon bekannten
Johann Georg Sulzer und Johann Georg Schulthess. Und Schulthess
war es ja gewesen, der im Jahre 1747 die Philokles-Dichtung
kommentiert und herausgegeben hatte.

Wenige Tage nach seiner Ankunft in Zürich wird Klopstock Philokles

seine Aufwartung machen, und zwar in einem Gemeinschaftsbrief

mit Bodmer. Die Form des Gemeinschaftsbriefes findet sich bei
Klopstock in den Jahren 1747 bis 1750 mehrfach; beim Sammelbrief
über die Schweizerreise besteht er sogar ausdrücklich darauf, dass
dieser seine «Erfindung» sei. So wie mehrere Absender den Brief
verantworteten, so sollten ihn auch der Reihe nach mehrere Empfänger

lesen. Der Brauch des Sammelbriefes ist gewiss auch ein
Ausdruck für die gesellige Art jener Zeit.

Im Brief an Zellweger feiert Bodmer in überschwänglichen Worten
die Ankunft Klopstocks 20, beteuert dann aber Philokles, dass er ob
des neuen Freundes aus Deutschland nicht der Vergessenheit anheim
gefallen sei: «Sie, mein Freund, sind nicht ganz von uns abwesend,
wir holen sie durch unsere reden von ihnen täglich zu uns; wir hören
sie auch reden, denn ich lese meinem Freund die besten stüke von
ihren Briefen. In ihrem letzten Briefe hat Klopstock sie für einen
Jüngling angesehen» (34).

Es ist auch von einer Reise zu Freunden in Winterthur die Rede,
ein Unternehmen, welches allerdings ohne die Teilnahme des Tro-
geners die «Vollkommenheit der lust» abgehen muss: «In wenigen
Tagen gehn wir nach Winterthur, Waser und Künzlin zu besuchen:
H. Canon. Breitinger gehet mit. Welche Vollkommenheit der lust, wenn
Zellweger, den wir nur Philokles nennen, mit bey uns wäre! Was für
freundschaftliche, was für natürliche, was für scherzende scenen
warten auf uns! steigen sie von ihren gebürgen zu uns herunter.»

19 «Breitingerum, Hirzelium, virumque illum bonum, cui Oden inscrip-
sisti, meo nomine peramice saluta» (31).

20 «Izt sind die glükseligen stunden, da der heilige Poet, der
liebenswürdigste Jüngling bei mir ist, von welchen Tagen ich eine neue Epoque
meines Lebens anfangen werde» (32). Über Klopstocks Aufnahme in Zürich
heisst es: «Sie glauben nicht, in welche Bewegung hiesige Stadt durch die
anwesenheit des poeten gesezt ist: Jedermann will ihn sehen, jedermann
flehet seine Freundschaft» (33).

20



Bodmers Brief schliesst mit Worten, welche angesichts der neuen
die alte Freundschaft mit Zellweger neu besiegeln: «Adieu le plus
ancien des mes amis, mon directeur, mon consolateur.» Sie sind so
in der Anrufung des Freundes, des Ratgebers und Trösters eine
Variation jener Thematik, welche die literarische Feier Philokles' auch
sonst bestimmt.

Klopstock greift nun selbst zur Feder und drückt sein Glück
darüber aus, «an den ehrlichen Mann, an den Patrioten, an den Freund,
an den besten Sohn» schreiben zu dürfen: es ist ganz augenfällig das
Philokles-Bild der Ode, welches der junge Dichter hier in Prosa
auflöst (35).

Mein Herr u Freund, Wie glücklich bin ich, dass ich in Bodmers
Gesellschaft an Sie schreiben kann, an den ehrlichen Mann, an den
Patrioten, an den Freund, an den besten Sohn schreiben kann.
Wahrhaftig, es ist ein entzückendes Vergnügen für mich, dass ich überzeugt

seyn darf, Sie nehmen es gütig auf, wenn ich mich nenne Ihren
ergebensten Freund Klopstock.

Zellweger beantwortet die Zeilen umgehend und huldigt dem
Messias-Dichter in begeisterten Worten:

«Peu s'en fallut que je ne fus ravi en Exstase quand je vis les
Lignes tracees par la main que les muses et les graces (j'entends les
muses et les graces chretiennes, divines) prennent plaisir ä conduire
Elles memes, d'une maniere aussi sublime, qu'jnstructive et ravis-
sante, dans le magnifique et divin Poeme, le Messie, je le repete,
j'en etois extasie et ce d'autant plus que ces peu des Lignes m'assu-
roint d'une maniere aussi energique que flatteuse et obligeante de
votre precieuse amitie que tout honnete Homme ambitionneroits
sans doute avec le meme Empressement que moy; je regarde cette
obligeante Declaration comme une jnsigne Faveur du Ciel et un Fruit
de l'amitie que nous porte ä l'un et ä l'autre notre amy commun Mr
le Prof: Bodmer; je garderay ces Lignes comme un precieux monu-
ment de votre affection etc<.> Si j'etois en etat et ä portee, je m'effor-
cerois de toutes mes facultes de meriter de plus en plus votre Bien-
veillance et precieuse amitie etc. mais, pour Dieu, Monsieur, ne tardez
pas ä achever votre Divin ouvrage» (36).

Die Freundschaft mit Klopstock, die so überschwänglich begann,
endete bald in einem tiefen Zerwürfnis. Der lebenslustige und geniale
Jüngling vertrug sich mit dem Alten nicht und schon anfangs
September meint Bodmer über den Poeten urteilen zu müssen: «so gross
in seinem Gedicht, so klein und gemein in seinem Leben.» Gerade
die Briefe an Laurenz Zellweger sind eine wichtige Quelle für die
Entfremdung, welche zu den schmerzlichsten Lebenserfahrungen
Bodmers gehörte (37).

21



Im Oktober 1752 besuchte Christoph Martin Wieland (1733—1813)
Bodmer.21 Nach Klopstocks Weggang war er nun — mit Ewald von
Kleist zusammen — der prominenteste deutsche Literat in Zürich.

Im Frühjahr, das Wielands Ankunft folgte, lud Zellweger Bodmer
zweimal ein, mit dem Dichter nach Trogen zu kommen, ja wünschte
sich sogar im Juni 1753 eine schriftliche Kundgabe Wielands: «Mr.
Wiel: me fera un honneur et plaisir tres sensible et tres flatteur,
s'il veut bien m'ecrire un petit mot de Letre, comme tout ce qui
sort de Sa Plume est extremement estimable et original et fort
ä mon gout» (39). Wieland antwortete umgehend: «Unter den vielen
ungemeinen Vortheilen für welche ich Hrn. Bodmern durch seine
gütige Freundschaft und den angenehmen und nuzbaren Auffenthalt,
den Er mir in Seinem Hause gegönnt hat, unendlich verbunden bin,
ist nach meiner Empfindung einer der grösten, dass ich vermittelst
beyder so glüklich worden bin, Ew. Hochedelgebohrn. bekannt zu
werden und von Ihnen mit den gütigen Gesinnungen beehrt zu werden,

welche mir Hr. Bodmer aus verschiedenen Ihrer Briefe zu zeigen
die Gütigkeit gehabt hat. Es ist mir eine ungemein liebe und ermunternde

Vorstellung dass auch Philokles unter meinen Freunden
ist» (40).

Der Schöpfer des «Quodlibets mit Bildnissen und antiken Köpfen»
ist der Vater des berühmten Maler-Dichters John Henry Fuseli
(1754—1825). In Wien und Rastatt ausgebildet, kehrte er nach Aufenthalten

in Düsseldorf, Nürnberg und Augsburg 1840 wieder in seine
Vaterstadt zurück, wo er als Maler wirkte und auch Kunstunterricht
erteilte. Füsslis Haus war eine Stätte des damaligen geistigen Zürichs.
Er korrespondierte mit vielen Künstlern und Schriftstellern, so auch
mit Johann Joachim Winkelmann (1717—1768), dem Bahnbrecher
für die antike Kunst (41). Wie Winkelmann war auch Füssli
kunsthistorisch tätig, was dessen Hauptwerk «Geschichte der besten

21 Gewitzt durch seine schlechten Erfahrungen mit Klopstock, hatte der
Gastgeber zuerst Wieland auf dessen Tugend hin überprüfen lassen. Da
dieser danach trachtete, bei Bodmer Klopstocks Stelle einzunehmen, gab
er sich vorerst so musterhaft, dass Gessner spottete, Wieland sei «ein
Mensch, der in seinem ganzen Leben nichts als ein Tintenfass und eine
Wand voll Bücher gesehen» habe. Dass aber der junge Dichter kein Asket
war, sollte sich nur zu bald enthüllen, was dann die schliessliche
Entfremdung zu Bodmer bewirkte (38). Im geselligen Umgang mit Wieland
sollte Gessner in diesem dann aber einen lebenslangen Freund gewinnen.
Sie machten in den Zürcher Jahren ausgedehnte Spaziergänge an den
Ufern des Sees und den waldigen Rücken des Albis und des Zürichberges.

22



Künstler in der Schweitz» (1755—1757) bezeugt. Der erste Band der
2. Auflage (1769—1779) ist «Herrn Salomon Gessner, des täglichen
Raths der Republik Zürich» gewidmet, wobei der dritte Band auch
dessen Programmschrift «Brief über die Landschaftsmalerei»
enthält. Füsslis Vorrede vergisst dort ob des Dichters auch den Maler
nicht; dieser geniesse «als ein vierzigjähriger Mann in und äussert
seinem Vaterland denjenigen allgemeinen Beyfall, welchen die
grösten Männer aller Zeitalter sonst meistens erst von der neidlosen
Nachwelt erwarten müssen. Ganz Europa liest seine Werke, eine jede
Nation in ihrer Muttersprache man kann es kaum begreiffen,
dass ein einziger Mann in der Beste seiner Jahre Meister in zwoen
Künsten ist» (42).

Das «Quodlibet» gehört zu einer Reihe solch anderer, die der
Künstler um 1750 geschaffen hat. Es handelt sich dabei um eine
Bildgattung, welche als Stilleben mit verschiedenartigen, an einer
Wand befestigten Gegenständen charakterisiert werden kann. Solche
Werke gemahnen uns heute an moderne Collagen. In seinen «Quodlibets»

gewinnt Füssli «mehr und mehr Geschmack am beziehungsreichen

Zusammenstellen emblematischer Addenda» (43).
Das Gemälde, welches greifbare Wirklichkeit vortäuschen soll,

gehorcht dem «trompe-rceil-Effekt», dem Prinzip der — so der
Wortsinn — Augentäuschung. Als Hintergrund suggeriert uns der
Maler eine Wand aus Tannenholz, wobei in augenfälliger Akribie die
Rauheit des Materials betont wird. Auch Biene, Wespe und Federkiel
stehen im Dienste illusionistischen Malens.

Die Absicht des Künstlers, Wirklichkeit vorzutäuschen, erinnert
uns an die Kunsttheorie der Zürcher. Das Prinzip der «imitatio
naturae» gilt ja für Literatur wie Malerei. Beider Vollkommenheit
besteht darin, dass eine «vollkommene Übereinstimmung zwischen
dem Urbilde» in der Wirklichkeit und dem durch die Künste
vermittelten Abbild besteht. Deswegen sei — so Breitinger in den Criti-
schen Briefen — Zeuxis auch ein grosser Maler. Angespielt wird
hier auf jenen griechischen Künstler des 5. vorchristlichen Jahrhunderts,

von welchem Plinius in seiner Historia Naturalis zu berichten
weiss, er habe eine Weintraube so täuschend gemalt, dass eine Taube
sich daran gütlich tun wollte.22 (44)

Illusion und Anspielung bestimmen auch Wiedergabe und Anordnung

der Gravüren und Bildnisse, die unter gegenseitiger
Überschneidung mittels Nadeln und Nägel an die Platte befestigt sind,
wobei das schräg einfallende Licht die Plastizität des Gemäldes
erhöht. Das Arrangement gehorcht in auffälliger Weise einem diago-

22 Füsslis Neigung «Quodlibets» zu malen, dürfte nicht zuletzt in der
Bekanntschaft mit den Lehren der Zürcher liegen.

23



nalen Kompositionsprinzip. Die Diagonale von unten links nach oben
rechts ist dabei die dominierende, sind ihr doch gleich vier Bildnisse
zugeordnet. Als erstes das Selbstbildnis von J. C. Füssli in seinem
dreissigsten Lebensjahr — «aetatis suae 30» —, dann folgt — ohne
Benennung — das Bild J. J. Bodmers. Diesem eng benachbart ist
das Konterfei von Laurenz Zellweger, versehen mit der Inschrift:

«Gehe nicht krumm nach mannen die
richtige Wege gegangen,
kennst du nicht den geraden pfad, so
frage PHILOCLES»

Hirzels «Denkmal» weiss um diesen Spruch, den Bodmer angeblich
«unter ein kenntliches Bildniss hinschrieb, welches Herr Füssli, der
Verfasser des Künstler-Lexikons, in Trogen entworfen» (45). Die
Zeilen lassen Philokles als menschliches Vorbild erscheinen, und
zwar als weiser Ratgeber für seine Freunde. Als solcher durchzieht
er ja auch in leitmotivischer Art alle entsprechenden literarischen
Denkmäler und Briefe. Die Reihe schliesst mit dem Bilde Gessners —
«Daphnis» betitelt — mit welchem Namen Bodmer ja auch seinen
Freund zu rufen pflegte (46).

In der anderen Diagonale — von oben links nach recht unten —
findet sich wiederum Bodmers Bildnis als Dominante. Es schneidet
sich mit dem obern Blatte — wohl die Büste Homers — und überlappt

sich mit dem unteren, das vermutlich auch antike Dichter
darstellt. Und dort plaziert ist dann das Medaillon mit J. C. Hirzels.

Im Schnittpunkt der Diagonalen und mithin im Bildzentrum steht
Bodmer, während der ihm eng zugesellte Laurenz Zellweger den
Scheitelpunkt der Gruppe bildet. Dieses Arrangement ist ein
Spiegelbild jener Freundschaften, wofür das Gemälde Denkmal ist. Gleich
wie Bodmer von Zellweger flankiert das Herzstück des «Quodlibets»
ausmacht, so fussen auch die Beziehungen der Trogener zu Zürich
letztlich auf dem Freundschaftsbund der beiden. Gleich wie das
Konterfei Zellwegers den Scheitelpunkt bildet, so ist er auch für den
Freundeskreis jener Weise, als welchen ihn der Spruch ausdrücklich
feiert.23

Ähnlich wie das Arrangement der Porträts, so sind Holztafel wie
wohl auch Biene nicht nur Requisiten der Illusion, sondern auch
solche der Anspielung — der Allusion — nämlich. So erkennt man
im Föhrenholz unschwer einen Verweis auf die Wände der «förenen

23 So wie daneben Hirzels Medaillon dem Bilde Gessners angeheftet
erscheint, so verband die beiden Jüngeren des Kreises eine enge Freundschaft.

Und so wie ferner Füsslis Porträt etwas abseits hängen mag, so
gehörte er nicht zum engeren Kreise um Bodmer und Zellweger.

24



Hütte», worin die Zürcher so oft bei ihrem Freunde geweilt und dis-
curriert haben. Selbst die Biene hat wohl ihren eigenen Sinn, ist sie
doch der bukolischen Literatur seit jenen Versen Vergils teuer, womit

er in seiner Georgica «Art und Natur» des Tierchens gepriesen
hat. Auch den Idyllen Gessners wird sie so als Attribut
ländlichidyllischen Lebens lieb; und von Zellweger wissen wir, dass er selbst
der Bienenzucht oblag (47).

Das Quodlibet kam vermutlich als Freundesgabe der Zürcher zu
ihrem Philokles nach Trogen. Ähnliche Bekundungen des
Freundschaftskultes sind uns von J. W. L. Gleim (1719—1803) überliefert,
der in seinem Hause in Halberstadt über 130 Bildnisse von Dichtern
und Künstlern sammelte, mit denen er befreundet war, darunter
auch eines von Gessner. Was ihn dabei bewog, war der Wunsch, seine
«grossen und edlen Zeitgenossen» in einem «Bilderkabinett» oder
«Gedächtnistempel» um sich zu vereinen: auch das «Quodlibet» stellt
in Entsprechung dazu beides vor — Kabinett und Tempel — errichtet

im Zeichen der Freundschaft.24
Wir haben die literarischen Zeugnisse für «Philokles» — zumal

die Ode — als Denkmal des Freundschaftskultes innerhalb des Bod-
merkreises verstanden, wo sich der gesellige Zug jener Zeit bekundet.

Es hat sich dabei gezeigt, dass das «Quodlibet» auf dem Felde
der Bildenden Kunst gleichfalls ein solches Denkmal darstellt. Dichtung

und Gemälde verkörpern ein und dasselbe — nämlich die Idee
der Freundschaft und der Geselligkeit — verwirklicht im Medium
zweier Künste.

III

Die Besuche der Zürcher in Trogen auf der einen sowie die
entsprechenden literarischen Denkmäler und Briefe auf der anderen
Seite illustrieren in exemplarischer Weise ein Thema, welches das
18. Jahrhundert durchzieht, nämlich Regungen der Stadtflucht und
die Sehnsucht nach Landleben. Beides ist nun gewiss mehr literarische

Empfindung als wirkliches Tun. Gerade aber das Verhältnis
des Bodmer-Kreises zu Laurenz Zellweger und zum Appenzellerland

24 Von der Wertschätzung des Freundesporträts spricht Gessner bei
seinem Dank an den Maler Anton Graft, der ihm ein Selbstbildnis geschenkt
hatte: «Ihr Porträt und das meinige sind nun in der Stube plaziert, wo
wir gewöhnlich frühstückten, und ich kann ihnen das Vergnügen nicht
ausdrücken, das Sie mir und den Meinigen allen machen, so oft wir dieses
Denkmal Ihrer mir ewig schätzbaren Freundschaft sehen» (48). Mit solchen
Augen mag wohl auch Philokles die Freundesgabe betrachtet haben, als
sie ihn in Trogen erreichte.

25



vermag zu illustrieren, dass dabei auch ein Stück gelebter Wirklichkeit
mit im Spiel ist.

Als geistiger Hintergrund für die Beziehungen der Zürcher zu
Trogen sind jene theoretischen Schriften Bodmers und Breitingers
von Belang, welche die Spannung zwischen Stadtflucht und Landleben

betreffen. So verkündet der 7. «Discourse» — hinter dem
Verfasser «Michael Angelo» verbirgt sich Bodmer — programmatisch
die Sicht der Zürcher. Verse aus der «Georgica» — Vergils lehrhaftem
Epos über das Landleben — geben das Motto ab: «Flüsse und Wälder,
nicht Namen und Ruhm» begehrt der Dichter, welcher nach den
kühlen Tälern des Haemus und Waldgebirgen ruft. Der Römer kann
als Eideshelfer dienen, weil das Thema «Wunschbild Land und
Schreckbild Stadt» (49) ja nicht nur im 18. Jahrhundert virulent ist;
damit in Verbindung steht vielmehr ein Topos, der seit der Antike
überliefert ist. So kann sich denn «Michael Angelo» neben Vergil
auch auf Horaz berufen und mit ihm das Land als Lustort für
berühmte und verdiente Männer feiern.

In Anlehnung an Horaz preisen die «Discourse» jene ländliche
Umgebung,25 wo der Dichter sinnend auf seinem Gute weilte, als
Gegenwelt zur Stadt. Auch das Lob des Philokles in Trogen knüpft
geschichtlich und literarisch hier an.

Die «Discourse» bleiben aber nicht bei den Alten stehen, sondern
instrumentieren das Thema von Wunsch- und Schreckbild in
zeitgenössischer Weise, nämlich mit Zeilen des Freiherrn Friedrich
Rudolf von Canitz (1654—1699) :26

Man sieht ein sichers Volk an Höfen und in Städten / Das wie ums
Tagelohn / das Pflaster pflegt zu tretten / Das weil es Arbeit hasst /
und doch nicht stille sitzt / Aus Vorwitz in dem Schoos des Müssi-
ganges schwitzt.

Diese Polemik zielt gegen die Stadt als einen Ort leerer Zerstreuungen,

wo der Mensch gedankenlos «das Pflaster pflegt zu tretten»
und sich im schlimmen Müssiggang ergeht. Die Menschen dort — das
der andere Vorwurf des 7. Diskurs — vermögen auch nicht mehr
für sich allein zu sein; was Wunder, dass sie das Leben in der Natur
— als ein «von der Societet» entferntes — schrecklich dünken muss:
«Solche Leute können sich nicht genug verwundern / wenn sie an-

25 Das ländliche Bild, dessen Herkunft aus dem antiken Lustort — dem
«locus amoenus» — augenfällig ist, wird simpel ausstaffiert: «Ich habe
auf der Welt nichts mehrers gewünschet / als einen Acker / einen Garten /
ein kühlen und lautern Brunnquell / und einen kleinen Wald. Der Himmel
hat mir mehr gegeben weder ich verlanget. Ich habe genug.»

26 Der brandenburgische Kammerherr hat am Ende der Barockzeit im
Sinne der Hofsatire das Land gegen die Stadt ausgespielt.

26



dere sehen / welchen das Landleben gefällt / und welche Jahre und
Tage in dem Bezircke von drey oder vier Stadien und in der Gesellschaft

zweier oder dreyer Personen zubringen.»
Um nun beispielshaftes Verhalten im Spannungsfelde zwischen

Stadt und Land zu demonstrieren, teilt der 15. Discours — hinter
dessen Verfasser «Dürer» verbirgt sich wiederum Bodmer — den
Brief eines guten Sohnes an seinen Vater mit, worin — neben
Reminiszenzen an Horaz — auch das Einsamkeitsmotiv mit im Spiele ist:
«Ich seuffze nach der stillen Einsamkeit / ich wünsche nichts mehrers

als ein Häussgen / ein Stück Feld / einen kleinen Garten: ach
dass es mir erlaubet wäre mein Leben auf einem schlechten Dorffe
ferne von dem Tumult der Stadt zuedigen / daselbst lebte ich bey
mir selbst / undependiret von anderer Menschen Caprice.»

Was die «Discourse» so als Programm entwerfen, offenbart sich
in den Briefen der Zürcher nach Trogen als wirklicher Lebenshintergrund,

etwa bei Breitinger. Er kleidet seinen Abscheu über den
«ungestümmen Pöbel» in Worte, welche Petronius für die Stadt
Crotona gefunden hat, und ruft dann gequält aus «Meine Conduite
ist von des Horace seiner», nämlich «Einsamkeit» unter dem «Tumult
des Pöbels» (50). So wenigstens beklagt er sich bei Zellweger, der —
als ein Weiser auf dem Lande — die Gegenwelt zur Stadt mit ihrem
Treiben verkörpert.

«Wenn ihr die Unwissenheit, die Unbeständigkeit, den eigendünkel,
die Vermessenheit und die närrischen geschaffte derjennigen leute,
von denen ich umschlossen bin, kennet, so werdet Ihr selbst die
rechnung machen können, wie gering die Freude seye, die ich aus
ihrem Umgang schöpfen kann. Sie werden von der superstition, von
den Vorurtheilen und der curiositet regieret; von ihren passionen
werden sie aufgezogen, gestossen, und ohne wiederstand gewelzet, als
ob sie blosse — machine wären: Sie reden, was sie von andern gehört,
und thun, was sie von andern gelehrnet haben; Sie kennen weder
das wahrhaffte noch das gute: Sie — lauffen, sie arbeiten, sie schwi-
zen, sie streuben sich: mit den Seelen sind sie inactif, mit dem Cörper
sind sie allezeit in Bewegung, sie moquiren sich — einer über den
andern; sie zancken, sie rauffen sich: Ich kan Euch keinen kürzern
und zugleich vollkommneren begriff von der — wahnwiz dieser
armen sterblichen machen; als wenn ich den Petronio abentlehne
was er von Crotona geurtheilet hat: In hac urbe, sagt Er, non Litte-
rarum Studia celebrantur, non ratio — locum habet, non frugalitas
sanctique mores laudibus ad fructum perveniunt, sed quoscunque
homines in hac urbe videritis, scitote in duas partes esse divisos: Nam
aut captantur aut captant. Wenn ich Euch auf der andern seifen
meinen Charakter entdecken werde, so könnt ihr leicht — ermessen,
in was Credit ich bey den Leuten stecke: Meine Conduite ist von

27



des Horace seiner, welche er zu ende der Sechsten Satyre des ersten
Buches so natürlich beschreibet nicht weit entfernet: Ich lebe unter
dem Tumult des Pöbels nicht anders als in der einsamkeit.»

Was so Breitinger verbleibt, sind seine wenigen Freunde, unter die
er bald auch Laurenz Zellweger im fernen Trogen zu rechnen hofft:
«Allein ungeachtet desse, können diese stolze Sterbliche mit aller
ihrer pracht und ostentation nicht verhindern, dass sie mir nicht in
mein mitleiden, und meine Verachtung fallen. Die wichtigsten Freude,
die sie mir unwissend und wieder ihren willen gönnen, ist, dass ich
mit Phyllis und Dora meinen wehrten freunden in einer ecken über
ihre Thorheiten lachen kan: Wenn ich erwege, wie vollkommen das
Vergnügen seye, welches ich aus der freyen conversation dieser
rechtsschaffenen Menschen schöpfe: so kan ich mir in meiner imagi-
nation schon vorbilden, wie glückselig ich vor das könfftige seyn
werde; da Ihr mir Eure Freundschaft; dann Euch selbsten, Eure
conversation, Eure gedanken,'Eure Hilff, Rath und Trost schenket.»

Auch Salomon Gessners Besuche in Trogen lassen sich in einen
Zusammenhang mit den zeitgenössischen Regungen der Stadtflucht
bringen, spielt doch diese Thematik in der Vita und im Werk des
Dichters eine zentrale Rolle. Er hat sich dazu programmatisch in
jener Vorrede «An den Leser» geäussert, welcher er seinen «Idyllen»
beigegeben hat, und zwar in Worten, die an das entsprechende
Programm in den «Discoursen» gemahnen:27

Die Sehnsucht nach Landleben war für Gessner nie blosse literarische

Empfindung, sondern auch Lebenserfahrung. In der
Landschaft, welche ihren Eindruck auf den Knaben nicht verfehlt haben
dürfte, begann er ja mit seinen ersten Schreibversuchen. In späteren
Jahren betätigte er sich als Obervogt und wurde schliesslich als
«Sihlherr» Oberaufseher über Wäldereien, die der Stadt gehörten.
Die Familie Gessners verlebte im dortigen Forsthaus jeweils die
Sommermonate. Besucher haben die Bleibe als «romantische Ein-
siedeley» in «wahrhaft arcadischer Wildniss» zu rühmen gewusst (52).

Unerlässliche Requisiten des Lebens in ländlicher Umgebung sind
nun für die Zürcher — neben den Freunden — Dinge ganz unländlicher

Art, nämlich Briefe und Bücher. Dies ja der Wunsch des

stadtflüchtigen guten Sohnes in den «Discoursen» (53), dem es nach
anderen «Conversationen» und «Maximen» gelüstet als jene der
Städte: «Warum sollte ich die Conversation meiner Bürgern verlangen

/ sie haben mich tausend mahl eingeschläfft? Die meisten führen

27 «Oft reiss ich mich aus der Stadt los und fliehe in einsame Gegenden;
dann entreisst die Schönheit der Natur mein Gemüt allem dem Ekel und
allen den widrigen Eindrücken, die mich aus der Stadt verfolgt haben;
ganz entzückt, ganz Empfindung über ihre Schönheit, bin ich dann glücklich

wie ein Hirt im goldnen Weltalter und reicher als ein König» (51).

28



andere Maximen des Lebens weder ich. Ich will lieber mit einem
Freund auf einem einsamen Felde lachen. Die Briefe meiner wenigen
Freunden und die guten Bücher sind die Subjecta / derer Conversation

ich liebe.»
Die späteren Aufenthalte Bodmers und seiner Freunde in Trogen

sowie der rege Briefwechsel mit Philokles veranschaulichen wiederum,

dass es hier nicht um ein blosses literarisches Spiel ging, als er
im Gewände des «Sohnes» so Programmatisches entwarf.

Briefe wie Bücher28 — und damit in Verbindung auch Belesenheit
— sind unabdingbare Voraussetzung für ländliches Leben; und die
«Discourse» (54) bekräftigen denn auch, dass ein philosophischer
Kopf dort nie einsam sein kann: «Der viel gelesen hat / und selbst
gedencken kan, ist niemahls weniger einsam / als wenn er allein ist.»

Der Weise auf dem Lande, welcher viel gelesen und nachgedacht
hat, findet dort — dies ein anderer Umstand von Gewicht — auch
Anlass die «Wercke der Natur auszuforschen». So etwa kann ihn die
Dichtung auf die Natur selbst verweisen, denn an deren Gegenständen

lassen sich entsprechende Bilder in der Literatur nachvollziehen.
In dieser Weise verknüpft «Rubeen» — ein Pseudonym Bodmers —
in den «Discoursen» (55) Naturdichtung mit -betrachtung, wenn er
in freier Natur das Lehrgedicht des Opitz über den Landbau liest,
nachdem er sich zuerst an einer schönen Aussicht geweidet hatte:
«Hernach nähme ich meinen Opitz der mein steter Gefehrte ist /
aus der Tasche / und läse mit dem grössten Ergetzen / was er zum
Lobe des Feld-Lebens / von Zlatna / und von Vielgut geschrieben /
indem ich von Zeit zu Zeit unter meinen Füssen solche Obj eete an-
traffe / von denen mein Poete Beschreibungen machet / und zuweilen

eine so genaue Aehnlichkeit zwischen diesen und denen
Gegenständen fände, die ich vor den Augen hatte, dass ich offt im Zweifel
stuhnde / ob mich Opitz auf sein Vielgut versetzet habe / oder ob
er sein Gedichte von dem Platze gemachet / von welchen mir die
Objecte seiner Beschreibungen so natürlich in die Augen fielen.»
Urbild der Natur und Abbild in der Dichtung erscheinen «Rubeen»
derart zum verwechseln ähnlich, dass sich die Eindrücke des inneren
Auges also kaum mehr von jenen des äusseren unterscheiden. Er
entzückt sich auch — ganz im Sinne der Auffassung, Dichtung sei
«imitatio naturae» — an den «natürlichen Deskriptionen» des Dichters:

«Das Plaisir das ich von diesen natürlichen Descriptionen und
von denen angenehmen Ausdrückungen empfände / mit welchen er die
unschuldige Freude des Acker-Lebens lobet / nähme mein gantzes
Gemüthe ein.»

28 Zellwegers grosse Bibliothek musste im Sinne dieses Wunschbildes
einen eigenen Reiz gewinnen.

29



Zur Verquickung von Naturdichtung und -betrachtung äussert
sich auch Breitinger (56). Seine «Neuen Critischen Briefen» raten
einem Leser von Thomsons «Jahreszeiten» das Studierzimmer zu
fliehen und aufs Land zu gehen, wenn er die Schönheit jener Dichtung

völlig geniessen wolle: «Ich verspreche ihnen nichts geringeres,
als dass sie Thomsons Schildereyen nicht bloss in seinem Werke
lesen, sondern zugleich den Commentar der Natur darüber vernehmen

sollen, welcher sie mit den besondersten Schönheiten dieses
Poeten vekannt machen wird.»

Diese theoretischen Überlegungen haben uns bloss scheinbar vom
eigentlichen Gegenstande weggeführt. Bodmers «Grandison»-Schrift
kann uns darüber Aufschluss geben. So suchten ja die Zürcher im
Appenzellerland bei Spaziergängen angeblich jene Punkte auf, die
Bodmer in seinem «Landbusem» besungen hatte, um dort den
«Commentar der Natur» zu jener Bodensee-Dichtung zu vernehmen (57).
«Wir betraten alle die Lagen der Höhen, die er beschreibt, und
genossen diese seltenen Gesichtspunkte».

Auf der Suche nach anderen «Urbildern» des «Noah» entdecken
die Wanderer immer neue Wunder, zu denen sie Bodmer als
ortskundiger Cicerone wie wissender Dichter führt: «Wir waren schon
zuvor auf dieser Spitze der Berge gewesen, aber damals bekamen
wir nichts zu sehen; für die unvergleichliche Aussicht, die sich
mittelst ein paar kurzer Schritte vorwärts vor der Stirne eröffnet, hatten
wir das Original von einer anderen Situation in demselben Gedichte:
«Undurchsichtige Nebel hatten... über der Erde / Ebnen und Hügel
bedeckt, indem die hohen Gebürge / In dem neuesten Licht zum
hohen Himmel auf glänzten» (58).

Und zwischen Bodensee und Gäbris findet sich auch das «Urbild
der prächtigen Aussicht», welche Bodmer zu einem «schönen Gleichnis»

angeregt hat, nämlich: «Wie ein liebliches Schauern den Wanderer

plözlich ergreifet, / Der, mit gethürmten Gebürgen umringt,
vom blauen Gewölbe, / Lange nur wenige Spannen gesehn.» So
angesichts der Gegend Genuss der Dichtung wie der Natur vereinend,
überfiel sie «darüber ein Schauer, der... überaus süss und festlich
war».

Die Leser des «Noah» werden sogar eingeladen, diesen im
Appenzellerland zu lesen: «Es ist gewiss, dass die beynahe alljährlichen
Besuche des Dichters, die er dem heiligen Gallus in seinen Gebürgen
abgestattet, ihn mit seltsamen Scenen bereichert haben; würden
seine Leser gewisse Stellen im Noah auf diesem Bergen lesen, so bin
ich versichert, dass sie darinnen mehr sehen und mehr davon
empfinden würden.»

Die «Grandison»-Schrift schliesst damit, dass der Leser Zeuge
wird, wie Bodmer angesichts der Natur dazu inspiriert wird, einen

30



Vers des «Noah» zu varüeren: «Als wir eine Weile in dieses Nebelmeer

aussahen, jagte ein Nordwind die Nebel von den Ebnen, worauf
sie lagen, empor, und an den allgauischen Bergen vorüber. B sah
ihnen mit denkenden Augen nach, und sagte: diese Scene könnte
mir mein Gedicht mit etlichen Zeilen bereichern», worauf dann ein
wortreiches Naturbild entworfen wird (59).

Die Entdeckung Appenzells als literarisches Sujet ist das Verdienst
Johann Jakob Bodmers, der bei der literarischen Feier seines Freundes

Philokles auch dessen Heimat Erwähnung tut. Für deren Bild
wird dann stetig — und darin in Entsprechung zum Zeitgeist — das
Landschaftsschöne bestimmend. Jene Zeit stellt ja einen Meilenstein
innerhalb jenes geistigen Prozesses dar, der Landschaft in neuer
Weise ästhetisch erschliesst.29

Die Eingangsstrophen der Philokles-Ode haben für das Appenzellerland

jene Bedeutung, welche Hallers «Alpen» für die Schweiz
zukommt. Die Ode ist daneben aber auch für die literarische
Erschliessung der Bodenseelandschaft ein Meilenstein, und zwar im
Vereine mit dem Naturgedicht «Der Landbusem», das ein näheres
Bild jener Gegend entwirft.

Im Jahre 1728 erschien das Schlüsselwerk für die literarische
Entdeckung der Bergwelt, nämlich Hallers Jugendgedicht «Die
Alpen», das die schweizerische Gebirgslandschaft als Thema in die

29 Aufschlussreich dafür ist etwa der Umstand, dass Zellweger ungeachtet
seiner wachen Sinne erst in späteren Jahren ein Auge für die

landschaftlichen Schönheiten gewinnt. Als er im Jahre 1709 an der 7. Alpenreise

Joh. Jacob Scheuchzers (1672—1739) teilnahm — sie führte entlang
der schönsten Stellen der Schweiz in die Walliser und Berner Alpen —,
ist in einer für uns Heutigen auffälligen Weise nie von ästhetischen
Eindrücken die Rede. Der Student notiert im Sinne seines Lehrers Fakten
zur «Natur-Historie» der Schweiz, so wie es «Ein kurzes itinerarium für
Laurenz Zellweger in Trogen, Anno 1709» bezeugt (60). Scheuchzer sagte
zu den Zielen jener Reise: «Ich habe nun bald 15 Jahre lang alles
angewendet um zu dem mir vorgesetzten Endzweck, der Beschreibung der
Natur-Historie des Schweizerlandes zu gelangen. Ich habe alle Jahre
Reisen getan, um selbst den Augenschein der Dingen einzunehmen» (61).

Scheuchzer genoss als Naturforscher einen europäischen Ruf, zumal in
England, wo auf Veranlassung der Königlichen Gesellschaft der
Wissenschaften im Jahre 1708 seine drei ersten Alpenreisen gedruckt worden
sind. Stets bemühte sich der Gelehrte, dem Auslande zu zeigen, dass die
Alpen «weder ungebauet, wüst und öd, noch in einem abschetzigen Winckel
gesetzet» sind, ein Anliegen mithin, das dann später Zellweger für das
Appenzellerland verfolgen wird (62).

Aus Leiden zurückgekehrt, geht der junge Arzt nämlich in den Jahren
zwischen 1714 und 1723 daran, die Berge seiner Heimat zu erforschen.
Hatte der appenzellische Chronist Bartholomäus Bischoffberger noch im
Jahre 1682 von Gespenstern berichtet, die in den Wetterlöchern des
Alpsteins hausten, so bot sich dem aufgeklärten Gelehrten eine Bergwelt dar,
die er frei von solchen Wesen wusste. Was ZeUweger zu seinen Fahrten

31



deutsche Literatur einführt. Das Werk, von welchem noch zu
Lebenszeit des Verfassers — abgesehen von zahllosen Raubdrucken —
nicht weniger als elf rechtmässige Auflagen gedruckt wurden, erntete

weltweiten Ruhm und wurde zu einem Lieblingsbuch der
europäischen Salons.

In gedankenreichen und moralisierenden Versen stellt das
Lehrgedicht weniger die Schönheit als die Vernünftigkeit der Bergwelt
dar. Dem Dichter gelingt dabei das schier Unmögliche, nämlich die
für die Literatur vormals — dies ein Topos, der sich von Livius
herleitet — «scheusslichen» Alpen, welche noch Johnsons Dictionary im
Jahre 1755 als «Auswüchse und unnatürliche Geschwülste der
Erdoberfläche» krank schreibt, in neuer Weise zu deuten. Jetzt fügen
sie sich nämlich sinnvoll in jenen weisen Weltenplan ein, den die
Aufklärung ihrer Naturauffassung zugrunde legt. Die Alpen sind —
so Haller — vernünftig, weil sie nützlich sind. Sie sind entgegen
anderer Meinungen ein Land «Wo nichts, was nöthig, fehlt, und nur
was nutzet blüht: / Der Berge wachsend Eis, der Felsen steile Wände, /
Sind selbst zum Nutzen da, und tränken das Gelände» (64).

Hallers «Alpen» sprechen — entgegen landläufiger Meinung über
den «Dichter der Berge» — weniger von der Gebirgslandschaft, als
vielmehr von deren Menschen, so im Mittelteil des Lehrgedichtes,
welcher eine Hirtenidylle zum Inhalt hat (65). Bei den Berglern —

bewogen hatte, waren ärztliche und patriotische Beweggründe. Einmal
wolte er — schon Hipokrates hat es vom Arzt gefordert — die Landschaft
und die Lebensbedingungen seines Wirkungskreises kennen lernen. Dann
wollte er — wie schon Scheuchzer — gegen falsche Vorstellungen von der
Schweiz ankämpfen, so etwa gegen jene in Stanians «Etat de la Suisse».
Die dort vorgetragene Behauptung, das Appenzellerland sei «une grande
vallee sterile» hatte Zellwegers Widerspruch erregt.

Im Frühsommer des Jahres 1717 unternimmt Zellweger zwei Wanderungen,

die er als «Alpenreisslein» bezeichnet: die erste führt ihn mit
seinen Begleitern während vierer Tage über Urnäsch, die Schwägalp, das
Obertoggenburg und die Krayalp zum Kamor und zur Fähnern hin, während

eine zweite Exkursion einen ungefähr umgekehrten Weg wählte.
Dabei sammelte er Pflanzen und Steine, wovon er entsprechende Proben
auch an Scheuchzer und Haller sandte. Auf der zweiten Fahrt wollte
Zellweger auch den Säntis besteigen, wurde dabei jedoch von seinen Begleitern

im Stiche gelassen. Hohe Berge zu besteigen war damals auch noch
nicht üblich. Früheste Nachricht von einem solchen Vorhaben findet sich
bei Desiderius Wetter, der von einer Säntisbesteigung im Herbst des Jahres

1680 in der Weise eines besonderen Ereignisses zu berichten weiss (63).
Hatte nun der siebzehnjährige Zellweger bei seiner Reise mit Scheuchzer

noch kein Auge für das Landschaftsschöne, so freut er sich jetzt über
«die herrliche Rundsicht», welche er vom Kamor und vom Hohen Kasten
aus geniessen konnte. Jetzt kann es etwa von einem Gipfel heissen: «Man
hat überdies an diesem Orth den schönsten Prospect so man wünschen
könnte».

32



¦ 1111III—¦*¦*¦

*
c7

A

Johann Caspar Füssli d. Ae. (1706—1782)
«Quodlibet mit Bildnissen von Zeitgenossen und antiken Köpfen»

Kantonsbibliothek Trogen Foto Jörg Schoch AG, Teufen



den «Schülern der Natur» — gibt es noch das Goldene Zeitalter Ver-
gils — die «güldnen Zeiten» — und dies nicht zuletzt, weil ein gütiges
Geschick den Menschen dort den Überfluss — als eigentlichen Quell
des Lasters — versagt hat: «Wohl dir, vergnügtes Volk! o danke dem
Geschicke, / Das dir der Laster Quell, den Ueberfluss, versagt; / Dem,
den sein Stand vergnügt, dient Armut selbst zum Glücke, / Da Pracht
und Ueppigkeit der Länder Stütze nagt» (66).

Die Welt der Berge ist wilde Natur, der keinen Müssiggang, so
wie ihn die Städte kennen, erlaubt, sondern im Gegenteil harte
Arbeit fordert: «Der lange Winter kürzt des Frühlings späte Wochen, /
Und ein verewigt Eis umringt das kühle Tal; / Doch eurer Sitten Wert
hat alles das verbessert, / Der Elemente Neid hat euer Glück
vergrössert» (67). Arbeitsamkeit, Genügsamkeit und Armut werden
zum Fundament dessen, was das Lehrgedicht in den Städten ver-
misst — die Tugend nämlich. Die Berge sind also zugleich ein Hort
der Tugend wie das Reich der freien Natur.

Bodmers «Philokles»-Ode schliesst sich fugenlos an solche
Auffassungen an. Dessen Gedichte sind ja in eingestandener Gefolgschaft
des grossen Berners entstanden: «Deutsche Verse» — so Bodmer —
«schrieb ich nicht eher, bis Haller mit seinen Gedichten vorausging»

(68). Verse etwa über die Appenzeller verraten diesen als Vorbild.

Es ist die Rede von einem «Volk verstreut an rinnenden Brunnen»,
das den «Stand des unterthänigen Lebens» hasst, erfüllt von der
«schier ausschweifenden Sorge für Freiheit und Rechte», so dass
selbst «sein Freund es übel mit ihm verderbte, / Der eine Bürd' ihm
ungebeten vom Nacken zu wälzen gedächte.» Im Naturzustand der
Idylle fehlt auch jede Falschheit der Menschen untereinander, denn:
«Hier schämet sich der Mensch noch nicht vor dem Menschen, / Und
hat noch nicht gelernt sein Herz zu verbergen, / Hier zeigt sich das
Bedürfniss und das Gefühle des menschlichen Herzens.»

Wie nun der Zürcherkreis das Appenzellerland literarisch zu
stilisieren begann, bezeugt etwa Wieland, der einmal bedauert, nicht mit
Bodmer und seinen Begleitern in Trogen weilen zu können, um so
bei Freunden im «Schoss der Freiheit und Ruhe, und im vertraulichsten

Umgang, fern vom Getümel und den eiteln Zerstreuungen
der Stadt, goldene Tage zu leben, mit Ihnen die Sitten eines freyen
und unpolirten Volks, die Natur in ihrer kunstlosen Einfalt und
schönen Wildheit zu spähen» (69).

Vollends Johann Caspar Hirzels «Ehren-Gedächtnis» mutet wie der
Schwanengesang von Hallers «Alpen» an. Es sei nämlich die «natürliche

Einfalt der Gegend» jener «Einfalt der darin herrschenden
Sitten nicht ganz unwürdig», wobei Trogen als ein Ort erscheint,
«dahin die sittsame Schönheit der einfachen Natur mit der Einfalt

3 33



der Sitten sich scheinet geflüchtet, und gegen die Anfälle des Prach-
tes und Uebermuths verschanzet zu haben»30 (70).

Hirzel versucht das Bild Appenzells aber auch im Sinne der Gess-
nerschen Idyllik zu kolorieren, und zwar indem er Theokrit mit ins
Spiel bringt: «Ich habe noch niemanden gesehen, der bey dem Eintritt

in diese Gegend nicht sehr gerührt worden, und dem sie nicht
die sanfteste Vorstellungen von dem Glücke des Standes der Natur,
oder eines theokritischen Schäfer-Lebens erweckt hätte» (72). Gewiss
wurde Gessner — einer der engsten Freunde Hirzels — zum Idylliker,
bevor er das Appenzellerland besucht hatte. Dass er aber bei seinem
Schaffen auch Eindrücke mit ins Auge fasste, die er literarisch oder
mündlich über die Heimat des Philokles empfangen haben mochte,
wollen wir nicht ausschliessen.31

Die Ode verweist nun — was das eigentliche Landschaftsbild
angeht — in dreifacher Weise auf Albrecht von Haller. Zum einen
entwirft das Gedicht Landschaft aus der Fernsicht, so wie Haller es
auch liebte.32 Mit den Augen eines Schiffers, «der an Schwabens
fruchtbaren Ufern / den Bodensee... besegelt», wird die Kulisse der
Appenzellerberge geschildert. Der «Landbusem wird dann den
gegenläufigen Blick — also jenen von der Schweiz her — einfangen. Zum

30 Ungeachtet des neuen Reichtums, bedingt durch die Leinwandfabrikation,
fänden sich auch bei den reichsten Kaufleuten eine ungewohnte

Einfalt der Lebensart und «Sparsamkeit und Arbeitssamkeit herrschet
aller Orte». «Selten» — so Hirzel weiter — werde man «die äussere
Sittsamkeit in schönerm Lichte sehen als in diesem Lande». Denn «Tanzen
und Spielen ist völlig verbannt, und an den Feyertagen siehet man Junge
und Alte sich mit Spaziergängen, unter vertrauten Gesprächen über die
Geschäfte des Landes, der Handlung u.s.f. ergötzen, oder die Zeit auf eine
erbauliche Art zu verkürzen, oder sie lesen die Geschichte ihrer
Vorältern» (71).

31 In seiner Vorrede zu den Idyllen macht sich Gessner nämlich auch
Gedanken darüber, ob denn der zeitgenössische Landmann überhaupt ein
taugliches Vorbild für solche Dichtungen abzugeben vermöchte. Dass er
daran Zweifel hegt, bezeugt der Umstand, dass er ja die «Scenen in ein
entferntes Weltalter setzt», und zwar «weil sie für unsre Zeiten nicht
passen, wo der Landmann mit saurer Arbeit unterthänig seinem Fürsten
und den Städten den Ueberfluss liefern muss, und Unterdrückung und
Armuth ihn ungesittet und schlau und niederträchtig gemacht haben» (73).
Gleichwohl beharrt Gessner — dies für uns ein Umstand von Gewicht —
darauf, dass sich doch immerhin unter den Hirten der Schweizer Alpen
noch idyllische Verhältnisse finden Hessen: «In einem Lande, wo ein hoch-
gräflicher Herr Graf, oder ein gnädiger Herr Baron den Landmann zum
armen Sclaven macht, da mag letzterer kleiner und verächtlicher seyn, als
bey uns, wo die Freiheit ihn zum besser denkenden braven Mann macht;
und ich getraute mir, auf unsern Alpen Hirten zu finden, wie Theokrit zu
seiner Zeit, denen man wenig nehmen und wenig leihen dürfte, um sie
zur Ekloge zu bilden» (74).

32 So die Fernsicht über den Thunersee hinweg auf die Alpen im Gedicht
«Ueber den Ursprung des Uebels» (75).

34



anderen reihen sich die Landschaftselemente zu einem Landschaftsbild,
dem jeder dramatische Kontrast abgeht, zu jenem «angenehmen

Gemisch» mithin, das Hallers Landschaftsgeschmack schätzt:
«Ein angenehm Gemisch von Bergen, Fels und Seen, / Fällt nach und
nach erbleicht, doch deutlich ins Gesicht, / Die blaue Ferne schliesst
ein Kranz beglänzter Höhen, / Worauf ein schwarzer Wald die letzten
Strahlen bricht» (76).

Im Sinne des «angenehmen Gemisches» findet sich in der Ode
gleichfalls ein Dreiklang aus «Bergen, Fels und Seen»: Im Vordergrund

den Bodensee, im Hintergrund der «Fels» — die Appenzeller
Alpen — und im Mittelgrund die «Berge», nämlich das «bergicht
Gefild» mit «tieften Klüfften» — die Heimat des Philokles —, welche
an den Seiten mit «wurzelnden Tannen vor Einfall bewahrt» ist.
Ergänzen sich so bei Bodmer Bodensee und Alpenkulisse im Sinne
einer Reihung, so werden beide Mitspieler später — im Zeichen
J. J. Rousseaus — zum dramatischen Kontrast.

Bodmer schreibt in bilderreicher Sprache,33 ganz so wie Haller;
die Zürcher haben es diesem denn auch nachgerühmt, wovon
entsprechende Hinweise in Brei tingers «Cri tischer Dichtkunst» zeugen.
So benutzt die Ode pittoreske Bergnamen um die «seltsamen
Gestalten» zu schildern. Der Camor streckt — in einer Personifizierung
— den liegenden Rücken, auf welchen sich der alte Mann — als
«sprechender» Namen — lehnt, während sich der Säntis mit «auf-
gethürnten» Gipfeln zur höchsten Höhe erhebt.

Beim Natureingang geht es Bodmer im Hinblick auf das Gebot
der Naturnachahmung auch darum, dem Leser die heimatliche Landschaft

des Philokles kenntlich vor Augen zu stellen. Wie man damals
Wert darauf legte, dass eine wirkliche Landschaft in einer Dichtung
vom Leser auch als eine solche vergegenwärtigt wurde, belegt eine
Fussnote Hallers, der bei der Schilderung eines Landschaftspanoramas

— nämlich eine Fernsicht vom Gurten her — ausdrücklich
vermerkt: «Diese ganze Aussicht ist nach der Natur beschrieben» (78).

33 es sei hier ferner auf die Kunsttheorie der Zürcher verwiesen. Sie verficht
das Prinzip der «imitatio naturae», die Auffassung nämlich, dass Malerei
und Dichtung dem Prinzip der Naturnachahmung zu gehorchen hätten.
Schon die Antike postulierte solches und auch die Aufklärung hielt daran
fest. Vollkommenheit in den Künsten — so die Zürcher — bestehe «in der
vollkommenen Übereinstimmung zwischen dem Urbüde in der Natur und
der durch die Kunst verfertigtem Schilderei». «Maler, Bildhauer und
Schreiber» — so der 20. der «Discourse» — «suchen sämtliche die Spuhr
der Natur, sie belustigen durch die Ähnlichkeit welche ihre Schrifften,
Bilder und Gemähide mit derselben haben». Und in der zentralen Schrift
«Von dem Einfluss und Gebrauche der Einbildungs-Krafft» (1727) heisst
es: «Der Zweck der Beschreibung ist, wie ich bedeutet habe, durch die
Ähnlichkeit mit dem Urbilde die Leser zu belustigen» (77).

35



Der Landschaftseingang der Philokles-Ode 34 wird später in
Reisebüchern, die den Bodensee betreffen, häufig zitiert, ja man darf von
einer eigentlichen Wirkungsgeschichte dieser wenigen Zeilen
sprechen. David Huenleins wichtige «Beschreibung des Bodensees» (1783),
zitiert Bodmer und bescheinigt ihm ausdrücklich topographische
Richtigkeit: «Diese Schilderung ist nach der Natur; man kann diese
mahlerischen Abwechslung an diesen hohen und niedrigen Gebirgen
oft nicht ohne die innigste Rührung ansehen» (80).

Bodmers «Philokles»-Ode hat — wie schon dargetan — F. G.
Klopstocks Erwartungen von der Schweiz mitbestimmt, was sich auch
bei der ersten Begegnung mit den Alpen — welche er verallgemein-
dernd jene Appenzells heisst — bekundet. Der Dichter hat ja in einem
umfangreichen und vielteiligen Sammelbrief von seiner Reise nach
Zürich berichtet, und zwar an die Adresse seiner Freunde in Deutschland.

Klopstock eröffnete den Reigen der Briefe mit der Versicherung
an diese, er habe sich vorgenommen, recht viel an sie zu denken und
unterwegs nur selten «nach Thürmen und Menschengesichte» zu
spähen. Indessen verliert er im Überschwange des Freundschaftskultes

auch die Umgebung nicht aus den Augen. Schon die Gegend
bei Koburg 35 gemahnt dann die ihn begleitenden Schweizer Schulthess

und Sulzer an ihre Heimat, welche sie im Sinne der Hirtenidylle
deuten; und auf dem Weg durch Schwaben ruft Sulzer aus: «Alles
fängt an besser zu werden; Natur und Menschen» (82).

Bei Messkirch endlich erblicken die Reisenden das Gelobte Land.
Klopstock, der bis anhin wenig von der durcheilten Landschaft zu
berichten hatte, lässt die Begegnung mit den Alpen nicht unberührt,
ja entlockt ihm sogar Worte der Begeisterung. In einer für den jungen

Dichter bezeichnenden Weise verbinden sich dabei Landschaftsund
Freundschaftserlebnis (83):

34 Vom Landschaftsbüd der Ode zehrt auch Hirzels «Ehren-Gedächtniss»:
«In einem Kranz von Gebirgen, welche bis auf den obersten Gipfel mit
grünen Rasen bedecket sind, liegt Trogen in der Mitte, und siehet ringsum
an den Seiten dieser Gebirge die zerstreuten Hütten verschiedener
Gemeinden welche durch tiefe Tobel voneinander abgesondert werden.
Diese Tobel sind an ihren Seiten mit Tannen bewachsen, die durch ihre
schwarzen Wipfel in die Aussicht der grünen Gebirge einen angenehmen
Schatten werfen» (79).

35 «Von Arnstadt, hinter Erfurt, bis hierher haben wir lauter Tannen-
und Fichtenwälder, die mit elysäischen Thälern untermischt waren, gesehn.
Vor Entzücken haben die Schweizer diese glükseligen Gegenden die Alpen
genannt, und da wir einmal in einen dieser Thäler, bei einer Bäurin,
Milch zu essen bekamen, glaubten sie wirklich in ihrem Vaterland zu
seyn» (81).

36



«Messkirchen, sechs Meilen diesseit Schaffhausen. Den 2oten July
Nachmittags um zwei Uhr.

Eine Meile von hier, auf einem Gebirge, erblicken die Herrn
Schweizer ein paar Alpen. Sie wurden so entzückt, als wenn die
Schiffer Land sehen, und wussten sogar zu sagen, dass es Appenzeller

Alpen wären. Es ist wahr, es war ein unvergleichlicher
Anblick. Sie glänzten in der Ferne, wie Silberwolken; doch konnte man
zugleich sehen, dass es keine Wolken waren, wie ich im Anfange aus
Rache behauptete, da die Herrn unsre Schwäbischen mit einem
dicken, hohen Walde bedeckten Gebirge über den Anblick ihrer
Alpen auf einmal vergassen.

Ich werde sie bald näher sehn, diese himmlischen Berge und die
rechtschaffenen Männer, die in ihren glückseligen Thälern wohnen.
— Seyd mir indess aus der Ferne her gegrüsst, liebenswürdige Freunde!

— Ich eile, euch bald in dem verlängerten Schatten jener himmelnahen

Berge zu umarmen!» Klopstock.

Die fernen Berge prägen sich dem Dichter als «unvergesslicher
Anblick» ein. Es sind — ihrer Erhabenheit wegen — «himmelnahe»,
ja «himmlische Berge», für deren Glänzen sich der Vergleich mit
einer «Silberwolke» einstellt. Die Alpen sind mithin für den
Messiasdichter der Sphäre des Himmels näher als jener der Erde. In den
«verlängerten Schatten» der Berge liegen auch die «glükseligen»
Täler, wo jene «rechtschaffenen Männer» sind, welche der Dichter
bald seine neuen Freunde nennen dürfen wird, so auch Philokles,
wie ja ein entsprechender Brief es bezeugt.

Auf der weiteren Reise sahen Klopstock und seine Begleiter «die
Alpen wieder, und deutlicher als zuvor». Später spricht er von ihnen,
als er jene berühmte Fahrt auf dem Zürichsee schildert, welcher er
in einer Ode ein Denkmal gesetzt hat (84): «Der See ist unvergleichlich

eben, hat grünlich helles Wasser, beide Gestade bestehen aus
hohen Weingebirgen, die mit Landgütern und Lusthäusern ganz voll
besäet sind. Wo sich der See wendet, sieht man eine lange Reihe
Alpen gegen sich, die recht in den Himmel hineingränzen. Ich habe
noch niemals eine so durchgehend schöne Aussicht gesehen.» Und
jenes Bild von der «Silberwolke» — für die Appenzeller Alpen —
findet sich nun in einer lyrischen Variation: «Itzt entwölkte sich fern
silberner Alpen Höh, / Und der Jünglinge Herz schlug schon empfind-
dender, / Schon verrieth es beredter / Sich der schönen Begleiterin.»
Das Gedicht drückt jenen Wunsch nach Freundschaft und
Geselligkeit in der Natur aus, der schon den Reisebrief durchklungen hat,
es ist aber auch in neuer Weise Zeugnis für eine empfindsame
Naturlyrik, wie sie bis anhin unbekannt war. Daneben gehört die Ode
zu den Schlüsselwerken des Philhelvetismus, der die Schweiz zu

37



einem Sehnsuchts- und Wallfahrtsort des 18. Jahrhunderts werden
liess.

Bekanntlich hebt die Ode mit den Versen an: «Schön ist, Mutter
Natur, deiner Erfindung Pracht / Auf die Fluren verstreut, schöner
ein froh Gesicht, / Das den grossen Gedanken / Deiner Schöpfung
noch einmal denkt.» Die Liebe zu den Menschen geht mithin jener zur
Natur voran, zumal die Neigung für Mädchen. Bodmer kritisierte es
in bitteren Worten, die er an Zellweger richtete: «Die jungen Herren
von seinem Alter, die mit ihm auf dem See gewesen, verschaffen ihm
täglich Gesellschaften Er war in Frauenzimmer-Gesellschaften am
vergnügtesten, weil er, wie er sagte, grosses Vergnügen fand, die
Charaktere der Mädchen auszuforschen.»

Wie sehr sich der junge Dichter auch den Reizen der Natur
verschrieben hatte, so wenig will er die Geselligkeit unter Menschen
missen. Eine eigentliche Alpen- und Schweizbegeisterung, wie es
sich Bodmer wohl erhofft hatte, stellt sich nicht ein. Am Verhalten
des Poeten weiss Bodmer in einem Brief an Zellweger unter anderen
Sünden zu bemängeln: «keine Neugierigkeit über die Staats- und
CivilVerfassungen von Zürich od. von andern Cantons; keine
Neugierigkeit die Alpen von weitem oder in der Nähe zu betrachten.
Wenn Sulzer den tubus nach den Schweizerbergen richtete, so war
seiner nach den Fenstern in der Stadt gerichtet; kein Verlangen
meine Bücher zu sehen, viel weniger zu lesen» (85).

Ähnlich wie Klopstock empfand in jenen Jahren auch C. M.
Wieland. So wenn er Zellweger gegenüber bedauert, nicht mit den
Zürchern in Trogen weilen zu können, um dann in ausdrücklicher Weise
den Landschaftsgenuss der Geselligkeit nachzuordnen: «auch wären
es für mich Vergnügen, wiewohl von einem mindern Rang, gewesen,
die seltsamen Gestalten der Berge zu sehen, den Camor, den Alte-
man und den Säntis mit den aufgethürmten Gipfeln» (86). Wieland
wünscht sich des öfteren — so auch unter Berufung auf die «Philo-
kles»-Ode — Appenzell zu sehen (87): «Man hat mir von Ihrem Vaterlande

so anreizende Ideen gegeben, dass ich nothwendig Verlangen
tragen muss diese neuen und prächtigen Scenen einer freyeren
Natur die mir so schön beschrieben worden, zu betrachten, und in
einer Luft welche Gesundheit und in einem Lande welches Freyheit
und Natur athmet, meinen Leib und Geist zu einer freyeren Bewegung

und Activität geschikt zu machen. Da aber verschiedene
Umstände es nicht erlauben, so muss ich mich begnügen mich in einer
poetischen Entzückung in Ihre Gebürge zu versetzen, und in
Gedanken mit Ihnen in diesen schönen Wildnissen herumzugehen,
welche durch das angenehme u: geheimnissvolle Grauen dass sie zu
erwecken pflegen, die Leute ehmals auf den Einfall gebracht haben,
die Gebürge und Hayne mit Göttern und Göttinnen zu bevölkern.»

38



Die Wendung vom «angenehmen und geheimnisvollen Grauen»
womit ihn die Berge erfüllen könnten, bezeugt, dass hier nicht Natur,
sondern Literatur im Spiele ist. Formulierungen solcher Art sind
seit Beginn des 18. Jahrhunderts stehende Wendungen der europäischen

Literatur; so bei der Marquise de Sevigne — «Nos montagnes
sont charmantes dans leur exces d'horreur» —, so bei Joseph Addison,

der vor den Bergen «an agreeable horror» empfindet, während
ungefähr zur selben Zeit Berthold Heinrich Brockes von einem
«lustvermischten Grausen» spricht (88).

An anderer Stelle wünscht der Dichter mit Zellweger auf dem
Gäberis bei belehrenden Gesprächen zu lustwandeln. Dabei drapiert
er die phantasierte Landschaft anmutig in der Weise eines Rokoko-
Tableaus:

«Diese prächtigen, wilden Scenen und Aussichten, an denen Ihre
Gebürge so reich sind, hätten mich mit einem angenehmen Schrecken
erfüllt, und meine Imagination mit einer Menge neuer Ideen erweitert.

Aber alle diese manchfaltigen Vergnügen kan ich izt nicht
anders als durch eine art von poetischer Zauberei mein machen, und
wie matt und unvollkommen sind dann diese Träume gegen die
Realität? Indessen gefällt es mir doch so gut ich kan mit Ihnen auf
den Höhen eines phantasirten Gaberius herum zu wandeln, der
aufgehenden MorgenSonne entgegen zu lächeln, und mit Ihnen durch
frohe, mit der Natur harmonische Empfindungen den Schöpfer zu
loben, der jeden Winkel der Welt mit so manchfaltiger Schönheit
ausgeziert hat. In dergleichen Visionen komt es wohl gar so weit mit
mir, dass ich Sie würklich reden zu hören glaube; ja wenn ich ganz
von Bergen und Wildnissen umringt da stehe, sehe ich Nymfen mit
Wasser urnen über die FelsenSpitzen herabgelehnt, oder Gnomen
die aus den Spalten der Berge tiefsinnig hervorgehen (89).»

So wie das Landleben als Gegenwelt zur Stadt begriffen wird, so
die «förene Hütte» als Gegenbild zum Palast. Hütte und Palast bilden
ja einen Topos, der sich von der Antike herleitet und den schliesslich
Haller mit neuem Gehalt erfüllte. So erscheinen dem Berner auf
seiner AlpenWanderung im Sommer 1728, deren Frucht dann das
Lehrgedicht sein wird, die Alphütten als Gegenwelt zur Stadt, wobei
Vorstellungen von altrömischer Tugend das Bild verklären: «Un
vieillard m'assure d'avoir vu l'aieul, le grand-pere, le pere et les
fils dans une meme cabane et ce peuple antique ignorer jusqu'aux
couteaux et aux cuillieres. Heureux peuple, que l'ignorance preser-
voit de tant de maux qui suivent la politesse des villes!» (90)

Dem Leben in einer solchen «cabane» nicht unähnlich ist auch
jenes in einer anderen, eben der «förenen Hütte», wo Philokles als
ein «guter Sohn» bis zur Schwelle des Greisenalters gelebt hatte.
Das Bild gar der winterlichen Alphütte bei Haller — «Dann zieht

39



sich auch der Hirt in die beschneiten Hütten, / Wo fetter Fichte
Dampf die dürren Balken schwärzt» — lebt auch in jenen «russigen
Hütten» der Appenzeller Sennen nach, von denen die «Philokles»-
Dichtungen sprechen (91).

Später wird das Lob der Hütte dann bei Gessner zu einem Motiv
seiner Idyllik. Dafür möge sein «Daphnis» stehen, welcher sich —
darin Hallers Älplern gleich — den winterlichen Hüttenfreuden
hingibt.36 In welchem Verhältnis der Kult der «förenen Hütte» innerhalb

des Bodmer-Kreises zum Werke Gessners steht, muss hier
unentschieden bleiben; so auch die Bezüge zu der reizvollen Variation
des Motivs in Klopstocks Zürichsee-Ode, wo von «Hütten der Freundschaft»

die Rede ist.
Die «förene Hütte» stand ursprünglich dort, wo heute jener

ehemalige Zellwegerpalast steht, der nun als Pfarr- und Gemeindehaus
dient (93). Die Hütte war nun keineswegs — so der «Noah» — eine
«cabane», eine Alphütte also, sondern ein appenzellisches Steiggiebelhaus,

dass dann dem prächtigen Steinbau weichen musste, den einer
der Neffen des Trogeners zu erbauen gedachte. Laurenz Zellweger
wollte aber das Haus seiner Eltern nicht aufgeben, und so liess er es
unterhalb des Dorfes wieder aufbauen. Was Wunder, dass Hirzel
dann diesen baugeschichtlichen Vorgang — ganz im Sinne des Topos
— literarisch überhöhte, bot ihm doch der neue Steinpalast im Kontrast

zum alten Holzhaus willkommenen Anlass zur Zivilisationskritik:
«Bis auf die letzten Jahre seines Lebens bewohnete er eine

niedrige förene Hütte, die Wohnung seiner Vorältern von undenklichen

Jahren, bis ihn der Vortheil eines seiner Bruders-Söhne
nöthigte, demselben den Platz zu einem neuen Gebäude zu
übergeben; er liess aber das zergliederte Gebäude zum Denkmal der
Bescheidenheit seiner Vorältern und Erinnerung an ihre Nachkommen,

sich von der Einfalt ihrer Sitten nicht allzu weit zu entfernen,
an einem andern Ort aufrichten» (94).

Bodmer nannte übrigens sein vor den Toren der Stadt gelegenes
Landhaus «Zum Schönenberg» — er wohnte dort seit dem Jahre 1739

— gleichfalls «förrene Hütte», weil drei Mauern aus Riegelholz
waren; eine Übereinstimmung in der Namensgebung mithin, die auf
eigene Weise den Freundschaftskult des Kreises belegt.37

36 «An einem hellen Wintermorgen sass Daphnis in seiner Hütte; die
lodernden Flammen angebrannter dürrer Reiser streuten angenehme
Wärme in der Hütte umher, indes dass der herbe Winter sein Strohdach
mit tiefem Schnee bedeckt hielt; er sah vergnügt durch das enge Fenster
über die wintrichte Gegend hin» (92).

37 «Drei kleine, doch nicht niedere Stuben, neben grosse Säle gebaut,
waren mit braunfirnisstem oder nussbäumernem Holze vertäfelt. Die Balken

in den Sälen und auf den Lauben mit Blumen bemalt. Die Mobilien
im Stil des Täfelwerks» (95).

40



Im Umkreis der «Hütte» wird auch einem entsprechend frugalen
Lebensstil gehuldigt: man lebte in ungefähr der Weise, welche seinerzeit

die «Discourse» mit Worten aus Horaz pries: «Meine besten
Gerichte sind eine Blatte Bohnen / der ander Zugemüsse / und ein
Stück Speck. Ich setze mich mit meinen Freunden ohne Ceremonien
zum Tische» (96). Auch die «Philokles»-Ode kündet davon, denn
diskurriert wird ja in einer «russigen Hütte» — einer Alphütte — «Da
mittlerweil in dem sanftsiedenden Kessel / die zähen Hefen Rohm
zu Zieger gerannen, / Und dünne, süsse, bluterfrischende Molken
zum Trünke überliessen.» Dieses Lob der Molke ist nun gewiss eine
Erinnerung an gesellige Stunden in Trogen und Ausdruck der
spartanischen Lebensführung Bodmers;38 gleichwohl verweist es aber
wieder ins Feld der Literatur. Zum einen auf Hallers Verse über die
Molkerei,39 dann auf Bodmers Kampf gegen die Anakreontik. Denn
zum Lob der Molke gesellt sich der Tadel gegen die Anakreontiker,
denen der «rasende Bacchus in strudelnden Bechern» teuer war. Mit
Eifer, dem auch Kleinlichkeit nicht ganz fremd ist, bekämpfte Bodmer
die ihm als verbuhlt und verzecht geltenden Dichter der Anakreontik,

welche den heiteren Lebensgenuss im Zeichen der Geselligkeit,
des Weins und der Liebe besangen.40

Die Gespräche der Zürcher in Arkadien sind verklungen; was blieb
ist das geschriebene Wort, sei es als literarisches Denkmal, sei es als
Brief. Und zwei Briefe — der eine aus der Feder Bodmers, der
andere von Wieland — sollen unsere Betrachtung abrunden. Bodmers
elegische Zeilen (99), geschrieben ein Jahr vor Zellwegers Tod,
sind als Gruss an Sulzer gedacht, der Philokles zu besuchen gedenkt:

«Aber jetzt gehe ich mit Ihnen zu dem Philosophen in den Alpen.
Ich fühle die Schmerzen, die Ihr Abschied mir verursacht hat, ganz
leicht in dem Gedanken, welche Verjüngung Ihre Gegenwart in dem
Gemüthe dieses lieben verehrungswürdigen Greisen erschaffen muss.
Was für Freuden in seinem Herzen springen, indem er Ihre Erschei-

38 So rühmte sein Schüler Schinz der Askese des Zürchers nach: «Er war
ein Beispiel der Enthaltsamkeit. Hart gegen sich selbst, beobachtete er die
erste Regel der Weisheit, dass er sich wenig Bedürfnisse angewöhnte und
die natürlichsten mit wenigem befriedigte. Weder Wein noch Kaffee noch
starke Getränke kostete er jemals in seinem Leben... Er lebte meistens
von Milch, Mehl und Obst» (97).

39 So dort, wo die Alpenhirten für den Winter Vorsorgen: «Hier wird auf
strenger Glut geschiedner Zieger dicke, / Und dort gerinnt die Milch und
wird ein stehend Oel; / Hier presst ein stark Gewicht den schweren Satz der
Molke, / Dort trennt ein gährend Säur das Wasser und das Fett; / Hier kocht
der zweite Raub der Milch dem armen Volke, / Dort bildt den neuen Käs
ein rund geschnitten Brett (98).

40 Erst in seiner Bodensee-Dichtung «Der Landbusem» entlockt die Muse
dem an Reben des Buchbergs stehenden Poeten doch noch ein — wenn
auch karges — Weinlob.

41



nung geniesst, sie hüpfen durch die Sympathie unsrer Gemüther
zugleich in dem meinigen. Ich habe den gottseligsten, den
rechtschaffensten Mann, der mir in meinem ganzen Leben bekannt
geworden, in der förenen Hütte des Doctors angetroffen, und eben
dieser vortreffliche Mann war sein Vater; und dieser Sohn war dieses

Vaters würdig. Wenn ich die unschuldigen Tage denke, die ich
dort gelebt habe, wo ich die Thränen über den Verlust meiner Kinder
getrocknet habe, so sehne ich dem «Altenmann», dem «Camor» und
dem niedern «Gaberius» und den Thälern und Tobein darunter
entgegen. Aber diese förene Hütte ist jetzt nicht mehr auf der vorigen
Stelle; sie hat einem Palast weichen müssen. Und glücklich ist sie
nicht zerstöret, sondern nur aufgelöst und versetzt worden. Ich
zweifle nicht, Sie werden die Achtung für sie haben, dass Sie sich
an den Ort, wo sie jetzt noch demüthig steht, hinführen lassen,
damit Sie unter das Dach eingehen, unter welchem zween Männer
gewohnt haben, deren einer das Land mit Gesetzen und Sitten, der
andere mit Arzneien versorget, und beide den Dank der Welt dafür
empfangen haben. Dennoch liebe ich dieses Land und dieses Volk
um der beiden willen, und habe keine ungestümmere Begierde, als
noch einmal über diese siebenfältige Tobel zu gehen. Aber jetzt
würde ich einsam und von dem Führer verlassen, darüber wandeln
müssen. Philokles würde mich nicht mehr auslachen, dass ich so
weit hinter ihm zurückbleibe, wenn er Podos oxos wie Achilles oder
ein Steinbock darüber sprang. Seine Sehnen sind schloff geworden
und die Schlosse an seinen Knien sind abgesprungen; aber der Geist
hat seine völlige Stärke behalten und beweiset die Unabhängigkeit
der Seele.

Ruhige Still' und zufriedenes Lächeln, von Gram nie verdunkelt
Fliessen von seinem Antlitz herab und erheitern die Stunden;
Immerhin blühet der Geist, ein Erforscher verborgener Weisheit.»

Wielands Brief nun ist der Dank der «ganzen Schotten-Gesellschaft»

an Philokles, bei dem sie «vierzehn glückliche Tage in der
förenen Hütte» (100) verleben durften, einem Obdache nämlich, das
in den Augen der Gäste «alle goldnen Palläste auslöschet». Es ist
dabei die Rede vom Aufenthalt des Sommers 1757, der wohl auch
den äusseren Anlass für Füsslis «Quodlibet» abgegeben hat:

42



Bintertlmr, ben 4. 2lugft./l757.

#ocbjuoerebrenber #err Doctor, / Sbeurefter ©önner unb greunb,

Tlacbbem roir roieber glüflicb ju Bintertbur angefommen, roibmen roir

billig unfre erften 2lugenblicfe unferm tf>eureften Philocles. & ift unß,
ba roir U>t beß S3ergnügent$ münblicb mit 3bm ju reben beraubt finb,
eine 2lrt oon ©cbablofjbaltung bafs roir eß fcbriftlicb tbun fönnen. SDie

ganje ©cf)Otten<©efel[fcf)aft f)at mlcfc für biefed mal jum SlueUeger iljrer
©efinnungen gemacht. Bir finb alle oon gleicher #ocf)acf)tung unb
Siebe für unfern Philocles burcbbrungen, unb bie bepben Jüngern
roollen eß ben bepben altern unb roürbigern greunben befjelben nicbt
einräumen, ba$ @r mebr oon ibnen geliebet roerbe. 2llle oier preifen
fieb glüflicb, unb oerbanfen eß ber 53orficbt, baf? ibnen gegönnt roorben,

oierjebn glüfliebe Sage in ber förenen fyüttt biefed -Beifen ju leben,

bie in unfern Slugen alle golbnen spalläfte autflöfebet. -Bir finb mit
gleicb järtlicper -Bebmutb oon 3bm gefebieben, unb unfer angenebnv
ftetf ©efebäft ift tfct oon 3bm ju reben, unb fein Silb unb baß Slnbenfen
beß oerfebrounbnen lieblichen Sraumetf (benn baß finb alle irbifeben

©lüffeligfeiten, roenn fie oorbep finb) in uro? lebbaft ju erpalten. Meß
naß unß fcbmerfcet ift, bafs roir bie au^nebmenbe greunbfebaft^roben
unb ©utSbaten, bie roir oon bem grofsmütbigen unb -^enfcbenfreunb*
lieben Philocles fo lange genoffen, auf feine anbre 2lrt erroiebern fön*

nen, alß burcb eben biejenige bocbacbtungeroolle Siebe, bie roir, aucb

obne fo oon ibm oerpfliebtet ju fepn, feinen oortreflieben ©igenfebaften
unb feltnen Sugenben fcjmlbig finb. Stiliget ber Fimmel unfre eifrig*
ften "Bünfcbe, fo roirb er un£ biefen tbeuren ebrroürbigen greunb noeb

lange lange gönnen, unb uns erlauben, noeb mel>r ate einmal fo beitre

u: frobe Sage mit 3f)m ju leben. SDiefeS, -Kein #ocbJuoerebrenber

#r. Doctor finb bie aufrichtigen ©efinnungen, 3brer / geborfamft
oerbunbenften / greunbe u: SDiener / breitinger / Sobmer / ©eftfner

/ -Bielanb im Ttabmen / ber übrigen, unb / in f. eignen.

p. s. Unfre gefrorfamfte @mpfel)lung unb nochmalige SDanffagung für
alle empfangne Siebe an Dero geebrteften #m. Srüber, etc.

43



In seiner Einleitung zur Ode «An Philokles» hat Schulthess
dargetan, wovon sie — ausser dem Helden — noch handelt, nämlich
von einer «Landschaft» und vom «moralischen Charakter der
Einwohner, der seltsam und merkwürdig ist». Unter diesem doppelten
Blickwinkel werden dann im Gefolge der Zürcher spätere Generationen

sich ein Bild von beidem machen. Bodmers Ode, welche die
Heimat des Philokles zum literarischen Sujet erhebt, wäre mithin die
eigentliche Stiftungsurkunde eines Idealbildes von Appenzell, welches

schliesslich viele dieses Volk betreffende Vorstellungen, zumal
die in Deutschland, mitzuverantworten hat.41

Vergil entdeckte einstens Arkadien als eine geistige Landschaft,
wobei diese nun mit dem eigentlichen Bergland des Peloponnes wenig

mehr gemein hat; hat Bodmer — und er wäre hierin im Kleinen
dem grossen Römer verwandt, nicht eine ähnliche literarische
Entdeckung gemacht, nämlich — Appenzell?

ANHANG

Diese Untersuchung gehtÜberlegungen meines Essays «Geselligkeit
am See» nach. Siehe dazu Faessler, Peter, in: Geselligkeit am See,

hrsg. von Eduard Hindelang, Friedrichshafen 1979. Dazu ferner
Faessler, Peter: «Bodensee und Alpen» — die literarische Entdeckung
eines Landschaftsbildes, erscheint in: Der Bodensee — Landschaft,
Geschichte und Kultur, hrsg. von Helmuth Maurer im Auftrag des
Alemannischen Institutes, Sigmaringen 1981. Faessler, Peter: J. J.
Bodmers «Landbusem» — eine Bodensee-Dichtung des 18. Jahrhunderts,

erscheint in Rorschacher Neujahrsblätter 1982.

(1) Schinz, Johann Rudolf: Was Bodmer seinem Zürich gewesen,
1783; zit. n. Bender, W.: Johann Jakob Bodmer und Johann Jakob
Breitinger, Stuttgart 1973, S. 15.

(2) Chronik der Gesellschaft der Mahler, herausgegeben von Th.
Vetter, Frauenfeld 1887, S. 1—3.

(3) Siehe dazu Kellenberger, Paulfritz: Laurenz Zellweger in Trogen,

Affoltern am Albis 1951; S. 61. Ferner Bender a.a.O. S. 87.
(4) Siehe dazu Steinmann, Eugen: Die Kunstdenkmäler des Kantons

Appenzell Ausserrhoden, Band II, Basel 1980, S. 146.
(5) Im Herbst 1723 beschloss Bodmer John Miltons (1608—1674)

Hauptwerk «Lost Paradise» zu übersetzen, und noch im gleichen Jahr
übersandte Zellweger ihm ein Exemplar des Werkes. Zwar hatte der

41 Diese Frage soll Gegenstand einer anderen Untersuchung sein, welche
die vorliegende fortsetzen wird.

44



Trogener die Übersetzung nicht angeregt, denn Bodmer verlangte
bei ihm nach dem Exemplar, bevor er überhaupt mit Zellweger
korrespondiert oder gesprochen hatte. In Kenntnis von der englischen
Bibliothek des Arztes mochte ihn Breitinger gesetzt haben. Dieser
hat dann im Jahre 1724 Zellweger mitgeteilt, der Freund stehe kurz
vor Abschluss der Arbeit. Neben Milton verdankt Bodmer aber
Zellweger auch die Kenntnis Shakespeares, den er als erster des Zürcher
Kreises in jenen Jahren zu lesen begann. Siehe dazu Kellenberger,
a.a.O., S. 60.

Zellwegers Name ist auch bei der Entdeckung des Nibelungenliedes

mit im Spiel, die im Jahre 1755 auf Schloss Hohenems
gefunden und dann Bodmer nach Zürich vermittelt worden ist. Im
Jahre 1755 teilte der Lindauer Mediziner Jakob Hermann Obereit
(1725—1798), ein glühender Verehrer Bodmers, diesem mit, er habe
auf Schloss Hohenems «2 alte eingebundene pergamentene Codices
von altschwäbischen Gedichten gefunden, dervon der einte ein
aneinanderhangend weitläufig Heldengedicht zu enthalten scheint,
von der burgundischen Königin oder Pricessin Criemhild, der Titel
aber ist Adventure von den Gibelungen». Es war die Hohenems-
Lassbergische Handschrift des Nibelungenliedes. Obereiths Entdek-
kung erfolgte, da Bodmer und Zellweger bereits ihre Bemühungen,
in Hohenems Texte zur Mittelhochdeutschen Literatur zu finden, seit
geraumer Zeit aufgegeben hatten. Wohl spätestens im Jahre 1746
hatte der Zürcher seinen Freund aufgefordert, nach alten
Handschriften Ausschau zu halten, denn er wusste ja, dass Zellweger seit
einigen Jahren in den Bibliotheken von St. Gallen und Hohenems
Archivstudien trieb, zumal er zur letzteren Büchersammlung freien
Zutritt hatte. Der Trogener war nämlich Hausarzt beim gräflichen
Besitzer des Schlosses Hohenems. Zellweger versuchte mehrmals
seinen Freund zu überreden, mit ihm nach Hohenems zu gehen —
es sei ja «eine nicht sehr ermüdende Reise von 5-6 Meilen» — doch
der Zürcher wollte nicht. Nach einem ärztlichen Besuch in Hohenems

forderte der Trogener Bodmer erneut auf, mit nach Österreich
zu gehen, weil er einem Vertrauensmann dort, dem Oberamtmann
Wochner, den wahren Eifer in der Suche absprechen zu müssen
glaubt; denn dieser — so der Hagestolz Zellweger — «hat gerade
geheiratet und wollte sich anscheinend nicht die Mühe machen, lange
zu suchen». Aber Bodmer weigerte sich selbst dann zu reisen, als
Zellweger durch seinen St. Galler Freund Georg Zörnlin (1705—1762)
zuverlässig erfahren durfte, dass es in Hohenems alte Handschriften
gebe; allerdings nicht wie vermutet in der Bibliothek, sondern im
Archiv. Mit der Zeit erlosch der Eifer der beiden, zumal das Interesse

an einer Minnesang-Handschrift im österreichischen
Kremsmünster in den Vordergrund rückte.

45



Es war schliesslich Obereit, dem in Hohenems die Entdeckung der
Nibelungenhandschrift C ohne viel Mühe gelang. Bodmer hat die
wahre Entdeckerschaft stets zu vertuschen versucht. Ein Brief Salomon

Gessners vermag es zu illustrieren. Es heisst darin, Bodmer
habe im «letzten Sommer eine Reise zu seinem Zellweger ins
Appenzellerland gemacht und daselbst in einer Bibliothek auf einem alten
Bergschloss Manuscripte von alten deutschen Poesien entdeckt
Es sind zwei epische Gedichte, deren jedes einen nicht gar zu starken
Quartband ausmacht ...» In Wahrheit ist aber Bodmer nie nach
Hohenems gefahren, sondern wartete vielmehr in Trogen, bis ihm
durch einen Mittelsmann die Handschrift in Hohenems auf
unbefristete Zeit ausgeliehen wurde. Die Übergabe erfolgte vermutlich
in St. Gallen — vielleicht war Zellweger auch Bürge — worauf
Bodmer seinen siebzehntägigen Kuraufenthalt in Trogen abbrach
und mit der Handschrift nach Zürich eilte. Danach schrieb er am
27. Juli 1755 nach Trogen: «Es ist Sonntag, und ich habe noch einen
Brief an den Hrn. Operator Obereit nach Lindau zu schreiben, welcher

uns die erste Nachricht von den alten schwäbischen Codicibus
in Hohenems gegeben hat.» Siehe dazu Tiefenthaler, Eberhard: Die
Auffindung der Handschriften des Nibelungenliedes in Hohenems,
in: Montfort — Vierteljahresschrift für Geschichte und Gegenwart
Vorarlbergs, Heft 4,1979 S. 294 ff.

(6) Kellenberger, a.a.O. S. 93.
(7) Siehe dazu das Stichwort in Lexikon der Alten Welt, Zürich

und Stuttgart 1965.
(8) in «Johann Jakob Bodmer. Critische Lobgedichte und Elegien.

Von J. G. Schuldheiss besorgt», Zürich 1747.
(9) «Denkmal Herrn Doctor Laurenz Zellweger aus Trogen im Ap-

penzeller-Land von der Helvetischen Gesellschaft errichtet durch
D. Joh. C. Caspar Hirzel, Stadt-Arzt in Zürich. Zürich, bei Heidegger
und Compagnie, 1765.», S. 91.

(10) Hirzel, a.a.O., S. 73.

(11) «Der Noah in Zwölf Gesängen», Zürich 1752, elfter Gesang,
Vers 15 ff.

(12) Siehe dazu das Stichwort in Paulys Real-Encyclopädie, Neue
Bearbeitung, Stuttgart 1942.

(13) Siehe dazu das Stichwort in Kluge, Fr.: Etymologisches
Wörterbuch der deutschen Sprache, Berlin 1963.

(14) Siehe dazu Zehnder, geb. Stadiin, Josephine: Pestalozzi. Idee
und Macht der menschlichen Entwicklung. Gotha 1875, S. 531.

(15) Zehnder, a.a.O., S. 360.
(16) Lessing in: «Berlinische Priviligierte Zeitung» vom 7. März

1750; ferner in Gotthold Ephraim Lessings sämtliche Schriften, hrsg.
von Karl Lachmann, 3. Auflage, 1886 ff; Bd. 4, S. 195 f. Ferner v.

46



Haller, Albrecht, in: «Göttingische gelehrte Zeitungen» vom 26. Juni
1752.

(17) Sulzer, J. G.: Gedanken von dem vorzüglichen Werth der
Epischen Gedichte des Herrn Bodmers, 1754; zit. n. Bender, a.a.O., S. 60.

(18) Wielands Briefwechsel, Erster Band, Akademie-Verlag, Berlin
1963, S. 169.

(19) «Edward Grandisons Geschichte in Görlitz, Bremen bey Christian

Friedrich Voss, 1755», S. 74 ff.
(20) «Grandisons Geschichte», a.a.O., S. 104.

(21) «Grandisons Geschichte», a.a.O., S. 104 f.
(22) «Grandisons Geschichte», a.a.O., S. 112 f.
(23) «Grandisons Geschichte», a.a.O., S. 120 f.
(24) Lessing in: «Berlinische Priviligierte Zeitung» vom 29. Mai

1755; zit. n. Bemder, a.a.O., S. 62.
(25) Siehe dazu «Salomon Gessner — Maler und Dichter der Idylle»,

Ausstellungskataloge der Herzog August Bibliothek Nr. 30, Wolfenbüttel

1980, S. 30; hier zitiert als «Ausstellungskatalog».
(26) Zit. n. Häny, Arthur: Die Dichter und ihre Heimat, Bern und

München 1978, S. 23.
(27) «Ausstellungskatalog» S. 30.
(28) Zehnder, a.a.O., S. 630.

(29) Zehnder, a.a.O., S. 671.

(30) Siehe dazu Köster, Albert: Klopstock und die Schweiz, Frauenfeld

und Leipzig 1923, S. 32 f.
(31) Friedrich Gottlieb Klopstock, Werke und Briefe, Historisch-

Kritische Ausgabe, Band I—IV, Berlin und New York 1979, S. 13 f.
(32) Klopstock, a.a.O., S. 128.
(33) Klopstock, a.a.O., S. 128.
(34) Klopstock, a.a.O., S. 129.
(35) Klopstock, a.a.O., S. 129 f.
(36) Klopstock, a.a.O., S. 132 f.
(37) Zehnder, a.a.O., S. 345 ff.
(38) Siehe dazu Ermatinger, Emil: Dichtung und Geistesleben der

Deutschen Schweiz, München 1933, S. 381 f.
(39) Wieland, a.a.O., S. 185 (Band I).
(40) Wieland, a.a.O., S. 169 (Band I).
(41) Siehe dazu «Ausstellungskatalog», S. 32 f.
(42) Zit. nach «Ausstellungskatalog», S. 32.
(43) Boerlin-Brodbeck, Yvonne: Johann Caspar Füssli und sein

Briefwechsel mit Jean-Georges Wille, in: Kunst des 17. und 18.
Jahrhunderts in Zürich. Zürich 1978, S. 82 f.; ferner «Ausstellungskatalog»,

S. 34.

(44) Breitinger, J.J.: «Critische Dichtkunst...», Zürich 1740, I,
S. 124.

47



(45) Hirzel, a.a.O., S. 103.
(46) Siehe dazu Leemann-van Elck, Paul: Salomon Gessner im

Kreise zeitgenössischer Freunde, in Jahrbuch «Das Bodenseebuch
1930», S. 67 ff.; ferner Leemann-van Elck, Paul: Salomon Gessner.
Zürich und Leipzig 1930.

(47) Schudel-Benz, Rosa: Briefe Zellwegers aus Trogen an Dr.
Scheuchzer, Appenzellische Jahrbücher 1924, S. 61 ff.

(48) Zitiert nach «Ausstellungskatalog» S. 21. f.
(49) Vergleiche dazu den Titel von Sengle, Fr.: «Wunschbild Land

und Schreckbild Stadt», in Studium Generale 16 (1963), S. 619 ff.
(50) Zehnder, a.a.O., S. 597 f.
(51) Salomon Gessner: Idyllen; Kritische Ausgabe, hrsg. v. E. Theodor

Voss, Stuttgart 1973, S. 15.

(52) Böschenstein-Schäfer, R.: Idylle, Stuttgart 1967, S. 52 f.
(53) «Die Discourse der Mahlern». Erster Theil. 1721. — Zweyter

Theil 1722. — Dritter Theil 1722; s. hier 14. Diskurs (1. Teil).
(54) «Discourse», a.a.O., 1. Diskurs (2. Teil).
(55) «Discourse», a.a.O., 1. Diskurs (2. Teil).
(56) «Neue Critische Briefe über gantz verschiedene Sachen, von

verschiedenen Verfassern. Zürich 1749». 9. Teil.
(57) «Grandisons Geschichte», a.a.O., S. 121 f.
(58) «Grandisons Geschichte», a.a.O., S. 112.
(59) «Grandisons Geschichte», a.a.O., S. 123 f.
(60) Gedruckt in Schudel-Benz, Rosa: Reise des Laurenz Zellweger

mit Dr. J. J. Scheuchzer 1709, in: Appenzellische Jahrbücher 1924,
S. 1—36.

(61) Schudel-Benz, Reise des Laurenz Zellweger, S. 4.
(62) Siehe dazu Kellenberger, a.a.O., S. 30 ff.
(63) Siehe dazu Grosser, Hermann: Die Erschliessung des Alpsteins,

Geschichtliche Übersicht, in: «Innerrhoder Geschichtsfreund» 1962,
S. 45 ff.

(64) Haller, Albrecht v.: Die Alpen, Vers 318 ff.
(65) Vergleiche dazu Guthke, Karl S.: Albrecht von Haller, in:

Wiese, Benno von: Deutsche Dichter des 18. Jahrhunderts, Berlin
1977, S. 84 ff.

(66) Haller, Die Alpen, Vers 42 ff.
(67) Haller, Die Alpen, Vers 37 ff.
(68) Bender, a.a.O., S. 62.

(69) Wieland, a.a.O., S. 237.
(70) Hirzel, a.a.O., S. 61 f.
(71) Hirzel, a.a.O., S. 64.

(72) Hirzel, a.a.O., S. 61.

(73) Hirzel, a.a.O., S. 16.

48



(74) Körte, W.: Briefe der Schweizer, zitiert nach Salomon Gessner,
Idyllen, a.a.O., S. 17.

(75) Haller, Über den Ursprung des Übels, Vers 56.

(76) Haller, Die Alpen, Vers 331 ff.
(77) «Von dem Einfluss und Gebrauche der Einbildungs-Krafft,

Frankfurt und Leipzig 1727», S. 23.
(78) Haller, Über den Ursprung des Übels, Fussnote zu Vers 8.

(79) Huenlein, D.: Beschreibung des Bodensees, Ulm, Lindau, 1783,
S. 63.

(80) Hirzel, a.a.O., S. 59 ff.
(81) Klopstock, a.a.O., S. 115.

(82) Klopstock, a.a.O., S. 124.

(83) Klopstock, a.a.O., S. 124.

(84) Klopstock, a.a.O., S. 130.
(85) Zehnder, a.a.O., S. 346.
(86) Wieland, a.a.O., S. 237.
(87) Wieland, a.a.O., S. 170.
(88) Belege bei Friedlaender, L.: Sittengeschichte Roms IV, Leipzig

1921, S. 151 f.
(89) Wieland, a.a.O., S. 238.
(90) Siehe dazu Meyer, H.: Hütte und Palast in der Dichtung des

18. Jahrhunderts, in: Formwandel, Festschrift zum 65. Geburtstag
von Paul Böckmann, Hamburg 1964, S. 140 f.

(91) Haller, Die Alpen, Vers 255 f.
(92) Salomon Gessner, Idyllen, a.a.O., S. 24.
(93) Steinmann, a.a.O., S. 89 f.
(94) Hirzel, a.a.O., S. 115 f.
(95) Ermatinger, a.a.O., S. 387.
(96) 7. Diskurs des 1. Teils.
(97) Zitiert nach Ermatinger, a.a.O., S. 387.
(98) Haller, Die Alpen, Vers 241.
(99) Zehnder, a.a.O., S. 169 f.
(100) Wieland, a.a.O., S. 301 f.

49


	Die Zürcher Arkadien : der Kreis um J.J. Bodmer und der Appenzeller Laurenz Zellweger

