Zeitschrift: Appenzellische Jahrblucher
Herausgeber: Appenzellische Gemeinnutzige Gesellschaft

Band: 106 (1978)

Artikel: Holzbohlenmalereien des 16. Jahrhunderts aus Gais
Autor: Heydrich, Christian

Kapitel: Besprechung der einzelnen Motive

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-283312

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-283312
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mit diinnen Lasuren, mit denen die hellsten Stellen des fleckigen
Hintergrundes abgetont wurden, konnte wieder eine Einheit erreicht
werden.

Das Holz in der stark zerfressenen Sockelpartie wurde mit einem
flussigen Araldit-Epoxiharz gefestigt. Alle anderen freiliegenden
Holzpartien, insbesondere die unbemalten Riickwidnde, wurden mit
einem Holzschutzmittel behandelt.

Dank dieser zuriickhaltenden Restaurierung ist der Malerei noch
etwas vom Reiz des Fragmenthaften geblieben, was man besonders
zu schitzen weiss, wenn man gesehen hat, was mit anderen Holz-
bohlenmalereien bei Restaurierungen passiert ist (Tafel 5).

Besprechung der einzelnen Motive

I. Das Paar auf der Nordwand

1. Herkunft des Motivs

Der Ursprung des Motivs des Paares in der vorher beschriebenen
Form ist in der schweizerischen Glasmalerei des 16. Jahrhunderts
zu suchen. Wir denken dabei an die sogenannten Kabinettscheiben,
Glasgemailde kleineren Formats, wie sie seit etwa 1500 in der Schweiz
in grossen Mengen hergestellt wurden. Schon in der ersten Hélfte
des 15. Jahrhunderts begegnen wir vereinzelt der Sitte, dass sich
befreundete Stiddte gegenseitig Wappen auf Glas schenkten, um
damit ihre Rathiuser zu schmiicken.*’

Aber erst gegen Ende des 15. Jahrhunderts scheint es iiblich gewor-
den zu sein, die Fenster an profanen Bauten mit Glas zu schliessen.*®
Da dieses Material damals sehr teuer war, stellte die Ausstattung
von Rats- und Zunfthidusern mit Glasfenstern eine grosse finanzielle
Belastung dar. Aus diesem Grund sandte man an die eidgendssische
Tagsatzung oder an einzelne befreundete Orte Gesuche mit der Bitte
um ein Fenster mit dem darin eingelassenen Ehrenwappen der
schenkenden Instanz.

47 Eine umfassende Studie iiber diese Sitte finden wit in: H. Meyer, Die
Schweizerische Sitte der Fenster und Wappenschenkung vom XV—XVII
Jahrhundert, Frauenfeld 1884.

48 Boesch, Schweizer Glasmalerei, S. 29.

42



Bei dieser Sitte wurden verschiedene Interessen verfolgt: Der Bau-
herr kam billig zu einem Glasfenster mit farbigem Schmuck fiir ein
offentliches Gebidude, die schenkende Instanz sah sich durch ihr
Wappen ein Denkmal gesetzt.

Nach 1500 mehren sich die Gesuche an die Tagsatzung und schon
bald befinden sich unter den Gesuchstellern auch Privatpersonen,
nidmlich Wirte.*®

Private Stifter von Glasgemailden, meist Adlige, sind bis 1515 nur
fir Kirchenfenster iiberliefert. Nach der Reformation aber empfin-
gen die Kirchen keine neuen Schenkungen mehr, so dass sich die
Sitte der privaten Fenster- und Wappenschenkung dndern musste.”
Diese ergriff nun in der Folge auch die wohlhabende Biirgerschaft
der Stiddte. «Sie bestand darin, dass man einem Freund oder guten
Bekannten in sein neues Haus ein Glasgemélde, oft zusammen mit
dem Fenster, in das es eingelassen war, schenkte. Darauf war in der
Regel das Wappen und der Name des Spenders und meist auch die
Jahreszahl zu sehen. So wurde der Empfénger bestédndig daran
erinnert, wem er den bunten Fensterschmuck zu verdanken hatte.»**
Wir reden von Wappenscheiben, wenn auf dem Glasbild das Wappen
des Spenders abgebildet ist, von Stifter- oder Figurenscheiben, wenn
der oder die Stifter darauf abgebildet sind.

Etwas spédter, mit dem wachsenden Standesbewusstsein der Land-
bevolkerung, ahmten schliesslich die Bauern diese Sitte der Stiddter
nach.

Zuerst waren es Gemeinden, welche sich gegenseitig Wappen- oder
sogenannte Gemeindescheiben schenkten, seit 1550 begannen dann
auch die individuellen Scheibenschenkungen durch Privatpersonen.®®
Dabei wurde ein Scheibentypus gewihlt, wie er in der biirgerlichen
Gesellschaft schon zu Beginn des 16. Jahrhunderts aufgekommen
war, wenn es sich bei den Stiftern um ein Ehepaar handelte: die
sogenannte Allianzscheibe.?®

Dargestellt sind Mann und Frau, er breitbeinig zur Linken, mit
Schwert und Hellebarde oder Spiess bewaffnet in der Tracht eines
Landknechts mit einem federgeschmiickten Barett auf dem Kopf,
sie zur Rechten, wie sie dem Manne mit der ausgestreckten rechten
Hand ein Stangenglas oder einen Becher zum Willkomm entgegen
hilt.

49 Boesch, Schweizer Glasmalerei, S. 30.

50 Boesch, Schweizer Glasmalerei, S. 30.

51 Zit. P. Boesch, Die Bauernscheiben, in: Toggenburger Heimat-Kalender,
Bazenheid 1946, S. 1.

52 P, Boesch (wie Anm. 51), S. 2 und 4.

53 Boesch, Schweizer Glasmalerei, S. 124.

43



Fiir diesen Typus pflegt man allgemein die Bezeichnung «Bauern-
scheibe» anzuwenden. Da das gleiche Motiv aber auch bei biirger-
lichen Scheiben gebrduchlich war, ist diese Bezeichnung nur dann
zuldssig, wenn eine Inschrift auf den bduerlichen Stand des Paares
hinweist, oder wenn die sogenannten «Oberbilder», schmale Bild-
streifen am oberen Scheibenrand, Szenen aus dem Landleben dar-
stellen.5*

Solche Scheiben haben sich, in der Komposition kaum verédndert, bis
ca. 1640 erhalten *® und waren insbesondere in protestantischen Ge-
genden um 1600 besonders beliebt.”®

Was sich im Verlaufe der Zeit dnderte, waren vor allem die Trach-
ten und die Bewaffnung der Minner.

Diese liessen sich immer in kriegerischer Ausriistung malen, obwohl
sie als Bauern meist nichts mit dem Kriegsdienst zu tun hatten.
Dabeli scheinen einmal die stddtischen Vorbilder, dann ein dank dem
Soldnertum freier und gestiarkter Status®® und nicht zuletzt auch
das Fehlen einer typisch sich auszeichnenden Bauerntracht eine
grosse Rolle gespielt zu haben.?®

Anstelle der Hellebarde trat spidter etwa ein Spiess und gegen 1600
und spiter vermehrt auch die Muskete oder die Musketengabel.®
Auch sind Beispiele bekannt, wo der Mann ein Banner in der Hand
halt.

Die wichtigste Anderung an der Landsknechtstracht des 16. Jahr-
hunderts vollzog sich aber an der Kopfbedeckung. Bis um ca. 1550
bildete ein flaches federgeschmiicktes Barett oder ein federge-
schmiickter Helm die Kopfbedeckung des Mannes.

Mt dem Siegeszug der spanischen Mode (1550—1618) in Europa, die
gegen Ende des 16. Jahrhunderts auch im protestantischen Norden
Fuss zu fassen begann, dnderte sich die Form der Kopfbedeckung.®
Anstelle des Baretts trat ein hoher schwarzer Hut mit schmaler
Krempe. Auch er war mit einer Feder versehen.

Die Tracht der Frau wechselt in dem Zeitraum, in dem die Bauern-
scheiben auftreten, kaum.”’ Thre Gewandung zeigt einen langen
Rock, eine Jacke, eine oft bestickte weisse Schiirze sowie eine Hals-

54 P, Boesch (wie Anm. 51), S. 5.

55 Schneider, Kat. Lm. Bd. II, S. 20.

56 P. Boesch (wie Anm. 51), S. 5.

57 R. M. Radbruch, Der Deutsche Bauernstand zwischen Mittelalter und
Neuzeit, Miinchen 1941, S. 72,

58 Ott, Das Ornament, S. 17.

59 Auf Biirgenscheiben schon um 1550, vgl. Schneider, Kat. Lm. Bd. I,

S. 203, Nr. 252, die Wappenscheiben des Michael Meyer.

60 1,, Kybalova, Das grosse Bilderlexikon der Mode, Prag 1966, S. 164.

61 Boesch, Schweizer Glasmalerei, S. 128.

44



krause und eine weisse Haube.”” Nie fehlt ein umgehéingtes Essbe-
steck oder ein Schliisselbund als Symbol der Hausgewalt.®®
Bauernscheiben dieser Art waren zu Tausenden hergestellt worden
und sehr verbreitet.

Das Motiv des Paares war demnach eine Modeerscheinung, die von
1550—1640 allgemein bekannt und beliebt war.

Sein Ursprung ist schweizerisch, und seine Verbreitung ist haupt-
sichlich auf Schweizergebiet beschriankt.®

2. Inschrift

Die auf vier Zeilen verteilte, nur noch sehr fragmentarisch erhaltene
Inschrift in deutscher Kursivschrift oberhalb des Kopfes der Frau,
und die Anfangsziffern einer Jahreszahl 15.. in der rechten oberen
Bildfeldecke bilden weitere Ansatzpunkte, um mehr iber die Um-
stinde zu erfahren, unter denen die Malereien entstanden sind.

Fir die Unterstiitzung, die mir bei der Rekonstruktion des Schrift-
textes von Herrn Prof. Schwarz von der Universitdt Ziirich ange-
boten worden ist, mochte ich an dieser Stelle herzlich danken.

Rekonstruktion

Zuerst wurden alle noch erhaltenen Reste der Schrift auf eine 1:1
Pause iibertragen und von dort auf weisses Planpapier kopiert. Eine
weitere Hilfe bildete eine Infrarotfotografie, auf welcher die Schrift
besser lesbar war als von blossem Auge. Ohne grosse Miihe konnten
nun so einzelne Textstellen gelesen werden (Abb. 9).

. . UND SIN HUSFRAW

. HABEN DISE STUBEN
. . GOTT SIGE INEN

. ZYTT AME

Bei Inschriften auf Bauernscheiben mit dem Motiv des Paares fin-
den sich die Worte «und sin Husfraw» immer wieder. Immer ist der
Vorname und Name des Mannes vorangestellt, dann folgt der Vor-
name und der Middchenname der Frau. Vom Vornamen des Mannes
und dem Nachnamen der Frau waren nun noch geniigend Fragmente
vorhanden, um sie mit einiger Sicherheit lesen zu kénnen. Die In-
schrift lautet dann:

62 Schneider, Kat. Lm. Bd. I, S. 20.

62 Boesch, Schweizer Glasmalerei, S. 128.

64 J. Schneider, Kabinettscheiben des 16. und 17. Jahrhunderts, aus dem
SLM Bd. VI, Bern 1956, S. 3.

45



9%

A- T

- ws -, "W ~ ~ g St . . .:A"
g P S‘ipq Py AT e VTN N -';"i'
-y - ," . ® r’ " ] ‘. v’
) VLS . T . . L, vuwm
- R % A ,
-7 ‘w - // = pr

-'S._‘ - ‘ . -

b1 e e i € B A€ Aages

7 . .

T - ~ - . -~

e Mo D: .- b -
el bt e

- 0 O O -»IQM goe"/yw

N -

- - ..L}’u— m~<:

Abb. 9: Inschrift auf der Nordwand; oben vor, unten nach der Rekonstruktion




JODERLY * . . . UND SIN HUSFRAW

. . . WALSERIN HABEN DISE STUBEN
. . . GOTT SIGE INEN

. xon GELT AME

Vom Nachnamen des Mannes konnte nur soviel gesagt werden, dass
er aus Platzgriinden ziemlich kurz sein musste, und dass der zweite
Buchstabe ein A war. Von den fehlenden Worten des Textes auf den
librigen drei Zeilen war so wenig vorhanden, dass ihre Rekonstruk-
tion unmoglich war.

Die Anfangsziffer 15.. der Jahreszahl ist durch einen senkrechten
schwarzen Strich vom Bildfeld abgetrennt. Beiderseits der ver-
schnoérkelten Ziffer I sind schwarze Punkte zu erkennen. Der hin-
tere Teil der Jahreszahl ist leider verloren, da sich dort eine grosse
Fehlstelle in der Malschicht befindet.

Datierung

Fir eine Datierung der Malerei standen uns nun drei Mdglichkeiten
offen:

Die Anfangsziffern einer Jahreszahl 15.., die Kleidung des Paares
und die Inschrift, aus der der Vorname des Mannes und der Nach-
name der Fray der Dargestellten hervorgegangen ist.

Die Anfangsziffern 15.. der Jahreszahl verweisen die Entstehungs-
zeit in das 16. Jahrhundert.

Wie schon gesagt wurde, dnderte sich die Tracht des Landknechtes
im Verlaufe des 16. Jahrhunderts stidrker als diejenige der Frau, so
dass nur sie zu Datierungszwecken herangezogen werden konnte. Der
hohe schwarze Hut mit dem Federbusch, der als einziges Kleidungs-
stlick noch genau erkennbar ist, tritt in den Abbildungen auf Glas-
scheiben zwischen 1570—1580 erstmals auf.®® Dieser Zeitpunkt diirfte
somit als friihstmogliches Entstehungsdatum unserer Bilder gelten.
Fiir eine genauere Datierung blieb nun noch die Moglichkeit einer
Auswertung der Inschrift, um so das dargestellte Paar zu identifi-
zieren und genaueres lber seine Lebensumstinde zu erfahren.

65 Schweizerisches Idiotikon, Bd. V, S. 11, Diminutivform von Theodor:
«Die Namensform Joder erklédrt sich nur aus der Verbindung mit vor-
angehendem <Sant,, so ndmlich, dass der Anlaut TH mit dem Auslaut T
zusammenfloss, also EO in den Anlaut trat und dann durch Aussprache
= IO unter Verschiebung des Acc. auf das erste O zu JO wurde ...
diese Diminutivform erscheint auch als Taufname im Appenzell.»

66 Vgl. Schneider, Kat. Lm. Bd. I, S. 234, Nr. 349: Bauernscheibe Stroff,
Gretter, Munder und Griindeler von 1577.

47



Das Pfarrbuch Bd. I mit Taufen von 1594—1662 in zwei Abteilungen,
mit den Ehen von 1620—1661 und den Toten von 1620—1661, ist die
einzige dafiir in Frage kommende schriftliche Quelle fiir Gais, welche
noch bis ins 16. Jahrhundert hineinreicht.”

So findet sich dann unter der Nr. 242 im Taufregister in einer Ein-
tragung vom 23. Juni 1600 das gesuchte Paar: ®®

Parentes Filius
Joderly Nagel Hans
Anna Walserin

Zu jener Zeit lebten in Gais nur zwei Ménner mit dem Vornamen
Joderly, wobei beide Nagel zum Geschlecht hiessen. Der eine war
aber mit einer Barbara Holdereggerin verheiratet,®® so dass diese
Moglichkeit wegen des durch die Inschrift bekannten Nachnamens
«Walserin» der Ehefrau wegfallen musste. Fiir den Nachnamen
«Nagel» des Ehemannes spricht auch die Tatsache, dass der Name
kurz und sein zweiter Buchstabe ein A ist und somit gut in die
vorhandene Liicke der Inschrift passt.

Mit grosster Sicherheit konnen wir daher annehmen, dass es sich
beim gesuchten Paar um die Verbindung Joderly Nagel mit Anna
Walserin handelt.

Da der im Jahre 1600 geborene Sohn Hans das erste Kind war, das
dieser Ehe entsprungen ist, muss die Eheschliessung ein oder zweij
Jahre vorher vollzogen worden sein, also 1598/1599. Die Vermutung,
dass zu diesem Ereignis das Haus «Sdge Rotenwies» vergrossert und
gleichzeitig auch die Stube ausgemalt wurde, scheint naheliegend,
boten doch Hochzeiten und der Neueinzug eines jungen Paares oft
Anlass zu baulichen Verinderungen.™

Den genauen Zeitpunkt fiir die Entstehung unserer Malereien kon-
nen wir somit in die Jahre 1598/1599 festlegen.

3. Funktion

Wenn man die Inschrift in ihrem Wortlaut etwa so vervollstindigt:

JODERLY NAGEL UND SIN HUSFRAW
ANNA WALSERIN HABEN DISE STUBEN
LASSEN MALEN GOTT SIGE INEN
GNADIG FUR ALLE ZYTT AME

67 Einsehbar in der Gemeindekanzlei Gais.

68 Fs sind jeweils auch Pate und Patin vermerkt.

69 Erstmals erwidhnt in Nr. 503 des Taufregisters vom 24. August 1605.
70 ygl. Albert de Wolff, Le portrait valaisan, Sion 1957, S. 60.

48



So geht daraus hervor, dass sich das Ehepaar mit dieser Selbstdar-
stellung in der eigenen Stube ein Denkmal gesetzt hat.

Darin sehen wir nun eine Parallele unserer Darstellung zu den
Bauernscheiben, nicht nur vom Motiv, sondern auch von der Funk-
tion her. Es ist ndmlich gesichert, dass nicht nur ein Neubau eines
Freundes oder Verwandten der Anlass gewesen ist, eine Scheibe zu
verschenken, sondern dass man sich auch beim Bau des eigenen
Hauses selbst einen farbigen Fensterschmuck beschafft hat.

Auf einer Scheibe eines Glarner Ehepaares von 1604 steht z. B.:
«Hauptmann Balthasar Gallatin des Rates zu Glarus und Frauw
Margarethe Kiindlig handt dises Hus lassen buwen.»™

Statt sich nur auf einer Scheibe zu verewigen, haben sich Jéderly
Nagel und seine Frau auf der Stubenwand darstellen und gleich-
zeitig auch die anderen Winde bemalen lassen.

Wenn man bedenkt, dass schon damals ein Hausumbau und die Aus-
malung der Stube nicht gerade billig waren, darf man auf einen
gewissen Wohlstand des Auftraggebers schliessen.

Uber die Person Jéderly Nagels und iiber dessen Lebensumstinde
konnte man dem Kirchenbuch noch weitere Daten entnehmen: So
zahlt man z.B. bis ins Jahr 1625 in regelmdssigen Abstdnden die
Geburten von 12 Kindern.

Angaben iiber Beruf und Wohnort sind iiblicherweise in Kirchen-
biichern nur im Sterberegister eingetragen.” Dort fand sich unter
der Nr. 148 vom 27. Oktober 1629 folgender Eintrag:

«Am 27. Octo.: starb Joderly Nagel der Schneider, hatt der Kilchen
und den Armen vermacht 10 K»

Der Wohnort wird nicht vermerkt, aber es kann als sicher gelten,
dass es sich um den Joderly Nagel von der Rotenwies handelt, da
ihn der Zusatz «der Schneider» vom andern gleichen Namens unter-
scheidet, welcher laut Sterberegister beim Tod seiner Kinder im
Pestjahr 1629 als «ab der Hofstatt» oder «in Stainliity» genannt wird,
einem Hof, der heute noch existiert, aber nérdlich des Gébris liegt.™
Wie gegen Ende des 16. Jahrhunderts viele Bauern neben der Land-
wirtschaft, welche sie nicht geniigend erndhren hitte konnen, noch
eine andere Tatigkeit ausiibten — meist die Leinenweberei ** — so
diirfte Joderly Nagel neben seinem Bauernhof eine Schneiderei be-
trieben haben.

1 Boesch, Schweizer Glasmalerei, S. 30.

72 Mitteilung von K. Rechsteiner, Gais.

"3 siehe Landeskarte der Schweiz 1 :25 000, Gais Blatt 1095, Planquadrat
249/752.

74 K. Rechsteiner/E. Steinmann, 700 Jahre Gais, Gais 1972, S. 48.

* 49



4. Vergleichsbeispiele zum Motiv des Paares

Holzbohlenmalerei

Holzbohlenmalereien mit dem Motiv des Paares sind mir nur zwei
bekannt geworden.

a) Als Spolie befinden sich heute im Hause Meyer in Nesslau/Tog-
genburg zwei Stubenwinde eines abgebrochenen Hauses aus dem
16. Jahrhundert.™

Beidseits einer aus dem Boden wachsenden traubenbehangenen
Weinranke steht ein Paar, er links ein grosses Banner in der Hand
haltend,”™ sie rechts den Willkommensbecher in der linken Hand.
Der Landsknecht ist nur mit einem langen Schwert bewaffnet. Seine
Kleidung besteht aus einem gelb-schwarz gestreiften Oberteil, einer
weiten gelben Pluderhose,” gelben Striimpfen und schwarzen
Schuhen. Auf dem Kopf tragt er einen hohen spitzen Hut mit einem
Federbusch.

Die Frau tridgt einen bodenlangen roten Rock mit weisser Hals-
krause und dariiber eine griin-weisse Schiirze. Als Kopfbedeckung
trégt sie ein flaches schwarzes Barett.

Die Tracht des Landsknechts verweist die Entstehungszeit dieser
Malerei ins ausgehende 16. oder beginnende 17. Jahrhundert. Die
Qualitdt der Malerei ist ausserordentlich gut und erinnert stark an
Vorbilder aus der Glasmalerei.

b) Ebenfalls aus dem Toggenburg, aus dem Haus «zum Mohren» in
Wattwil, stammt das zweite Beispiel.™

Dort ist im obersten Stock der Flur vollstindig mit Ranken ausge-
malt. In einer Ecke befindet sich die lebensgrosse Darstellung eines
Paares.

Zur Beurteilung stand leider nur ein schlechtes schwarz-weiss Foto
zur Verfiigung, auf dem praktisch keine Details zu erkennen waren.™
Der Mann zur Linken hilt einen Spiess. Seine Kleidung mit weiter
Pluderhose und dem spitzen Hut weisen gegen 1600 als Entstehungs-

S Mitteilungen von Dr. E. Steinmann, Trogen.

76 Diese Darstellung mit dem Banner in Kombination mit der Frau ist
selten. Vergleiche dazu: Schneider, Kat. Lm. Bd. II, S. 398 Nr. 528,
Wappenscheibe des Hans Hess.

Die Erscheinung der enormen Ausweitung der Hose am Oberschenkel
ist ebenfalls auf den Einfluss der spanischen Mode zuriickzufiihren,
und ist auf Glasgemailden seit ca. 1570 zu beobachten (Kat. Lm, Bd. I,

Nr. 330, S. 229) und gehort gegen 1600 zum typischen Erscheinungsbild
der Landsknechtstracht.

Mitteilung von Dr. B. Anderes, Rapperswil.
Die Malerei konnte leider nicht in situ besichtigt werden.

7

78
79

50



zeit. Die Frau hilt in der linken Hand einen Stock ®° und in der er-
hobenen rechten einen Becher.

Wandmalerei auf Putz im Innern

a) Beim Abbruch eines Hauses in Charmey FR 1969, von dem man
annimmt, dass es einmal als Jagdschloss der Grafen von Gruyeére,
dann als Gemeindehaus und schliesslich als Gasthaus gedient hatte,
wurde bei der Entfernung des Téafers ein mit Ranken und Figuren
ausgemalter Raum entdeckt. Darunter befand sich auch die Dar-
stellung eines Paares, die sich heute im Musée Gruyeérien in Bulle
befindet.®!

Vor einem feinen Rankenwerk steht der Mann zur Linken. Er ist
in der Landsknechtstracht des ausgehenden 16. Jahrhunderts ge-
kleidet mit geschlitzter Pluderhose und weiss-gelb gestreiften
Socken. Uber einer weissen Bluse trigt er einen eisernen Brust-
panzer. Als Kopfbedeckung dient ein Barett. Die Bewaffnung be-
steht aus einem langen Schwert und einem Spiess. Die Frau rechts
von ihm hélt ihm den Willkommensbecher entgegen. Ihre Kleidung
besteht aus einem bodenlangen roten Rock mit einer weissen be-
stickten Schiirze, einer blauen Bluse mit Halskrause und einer
weissen Kopfhaube.

Auch diese Malerei ist von ausgesprochen guter Qualitat.

b) Im Haus Roten-Salzgeber in Raron VS befindet sich aus dem
Jahre 1601 eine Darstellung eines Paares.®> Wir wissen, dass es sich
bei den Dargestellten um das Ehepaar Nicolas und Barbara de
Roten-Riedmatten handelt, welches anlisslich der Hochzeit ihrer
Tochter 1601 ein Zimmer ihres Hauses ausmalen liess.

Der Mann zur Linken steht breitbeinig mit weitausgestreckten
Armen da. Er ist hier unbewaffnet und tridgt auch keine Kopfbe-
deckung.

Seine iiberweit gebauschte Pluderhose ist typisch fiir die Zeit um
1600.

Seine Frau ist in der iiblichen Tracht gekleidet, nur der Willkom-
mensbecher fehlt.

Fassadenmalerei auf Putz

An der Nordfassade eines alten Gasthofes in Vaas, Gemeinde Lens
im Wallis, befindet sich eine ins Jahr 1570 datierte Darstellung eines
Paares.®®

80 Dijese Erscheinung konnte sonst nirgends beobachtet werden.

81 Mitteilung von Denis Buchs, Bulle.

82 Mitteilung von T. Hermanes, Genf, in: A. de Wolff, Le portrait valaisan,
Sion 1957, S. 60.

83 Mitteilung von Gaetan Cassina, Sitten.

ol



Breitbeinig steht der Landsknecht zur Linken. In der linken Hand
hilt er einen Stock. Gekleidet ist er mit einem roten Oberteil mit
geschlitzten Armeln, gelber Pluderhose und roten Socken.

Auf dem Kopf trigt er ein Barett ohne Federbusch.

Die Frau zur Rechten hilt ihm den Willkommensbecher entgegen.
In der rechten Hand hilt sie einen Krug. Ihre Kleidung besteht aus
einem halblangen gelben Rock mit roten Besatzstiicken und gelben
Socken. Auf dem Kopf trigt sie ein flaches Barett mit einer Feder.
Auf allen diesen Bildern scheinen sich die Hausbesitzer zum Ruhme
der Nachwelt selbst verewigt zu haben, obwohl dies nur fiir das
Beispiel aus Raron durch eine Inschrift sicher belegt ist.

Sie hidtten somit dem gleichen Zwecke gedient wie das Gaiser Bild.

II. Die Kuhherde und die verfolgte Eule auf der Ostwand

Da das Motiv der Eule, welche von den Singvigeln angegriffen wird,
durch einen schwarzen Rand vom Hauptbild der Kuhherde abge-
trennt ist, scheinen diese beiden Darstellungen nicht direkt zusam-
men zu gehoéren. Aus diesem Grunde sollen sie getrennt auf ihren
Inhalt hin untersucht werden.

1. Die Kuhherde

a) Das Motiv

Der Suche nach direkten Vorbildern im 16. Jahrhundert fiir das
Motiv der Kuhherde war zuerst wenig Erfolg beschieden. Wohl
fanden sich vor allem in Bibelillustrationen und Bilderchroniken
Darstellungen von Kiihen, aber keine eigentlichen Kuhherden in
unserem Sinne.

Erst beim Studium der Oberbilder auf Bauernscheiben stiessen wir
dann auf vergleichbare Beispiele. Wie schon das Motiv des Paares

scheint also auch das Motiv der Kuhherde in dieser Form in der
schweizerischen Glasmalerei entstanden zu sein.

Oberbilder * nennt man die kleinen, meist in Silbergelb ausgefiihr-
ten Szenen, die seit etwa 1530 die kleinen Zwickelfelder oder Bild-
streifen zu beleben begannen, welche mit dem Aufkommen der
Umrahmung der Hauptszene durch seitliche S&dulen, am oberen

84 Boesch, Schweizer Glasmalerei, S. 170.

92



Bildrand uber dem diese verbindenden Bogen oder Architraph ent-
standen waren.

Als Themen wurden erst meist biblische Bilder, Kampf- oder Jagd-
szenen oder antike Motive gewihlt, je nach der Einstellung des Be-
stellers, spater wurden dann Anspielungen auf dessen Beruf immer
beliebter.®* Als die Sitte des Scheibenschenkens auf dem Lande in
Mode kam, begannen die Glasmaler die Oberbilder der Bauernschei-
ben mit Szenen auszuschmiicken, die dem Landleben entnommen
waren.

«Bei der Ausschmiickung dieser Oberbilder war der Phantasie ein
weites Feld eroffnet, mehr als bei den traditionell vorgeschriebenen
Hauptbildern. Je nach der Landgegend und der Art der landwirt-
schaftlichen Beschiftigung des Bestellers konnte der Glasmaler das
Pfliigen, Sden und Ernten oder Arbeiten im Rebberg oder weidende
Viehherden, Alpaufzug, Kuhhandel, Kisebereitung, Melken usw.
darstellen.»®®

Besonders beliebt scheinen aber Alpaufziige und der Vorgang des
Pfliigens mit dem Ochsengespann gewesen zu sein.

Fiir diese Genrebildchen besassen die Glasmaler Vorlagen, welche
sie serienweise von Scheibenreissern bezogen, um sie je nach Wunsch
des Bestellers anwenden zu kénnen.

Viele dieser Vorlagen scheinen Neuschépfungen gewesen zu sein, da
sich aus fritherer Zeit keine vergleichbaren Vorbilder finden lassen
konnten.®?

Ganz besonders gilt dies fiir den obengenannten Alpaufzug, wo die
Rinder in REIHEN GEORDNET und von BEGLEITPERSONEN
GEFUHRT sind.

Ein &dhnliches Beispiel aus sehr viel friitherer Zeit (9. Jahrhundert)
ist mir sonst nur aus Naturns (Siidtirol) bekannt geworden, wo sich
auf einem Wandgemailde in der Kirche St. Proculus die Darstellung
einer Herde von 12 Rindern in einer Reihe, die von zwei anfiihrenden
Personen begleitet wird, befindet.®®

85 Boesch, Schweizer Glasmalerei, S. 170.

86 P. Boesch, Die Bauernscheiben, Separatdruck aus dem Toggenburger

Heimat-Kalender, Bazenheid 1946.

Vorlagen lieferten unter anderem Hans Holbein d. J., Tobias Stimmer,

Virgil Solis, Christoph Murer, Daniel Lindtmeyer, Hans Caspar Lang

und Hans Ulrich Fisch.

88 Ch. Eggenberger, Die friihmittelalterlichen Wandmalereien in St. Pro-
culus zu Naturns, in: Frithmittelalterliche Studien Nr. 8, 1974, S. 303
bis 350.

87

53



Auf allen iibrigen friiheren Herdendarstellungen wie wir sie etwa
in den Schweizer Chroniken des 16. Jahrhunderts finden, sind die
Tiere in ungeordneten Haufen angeordnet.®

Die Komposition des Alpaufzuges scheint vor allem aus zwei Griin-
den eingefiihrt worden zu sein:

Einmal ist die Darstellungsweise, die Kiihe geordnet hintereinander
zu reihen, durch das ldngliche Format des auszufiillenden Bildfeldes
gegeben, dann diirfte aber auch der Umstand eine Rolle gespielt
haben, dass ein Alpaufzug der festliche Anlass im Landleben war,
bei dem durch diese typische Reihung die Grosse der Herde besser
zur Geltung kam.%

Unsere Darstellung ist nicht direkt als Alpaufzug zu bezeichnen,
mit einem solchen hat sie ndmlich nur die Reihung der Kiihe ge-
meinsam. Vielmehr handelt es sich um eine Herde, die tagsiiber auf
der Weide war und am Abend in den Stall gelockt werden muss.
Dass aber auch dieses Thema von der Glasmalerei herkommt, be-
weist ein Oberbildentwurf von Hans Ulrich Fisch von 1630, der sich
heute im Landesmuseum Ziirich befindet: **

Da steht ein Bauer vor einem Haus und lockt eine aus sieben Kiihen
bestehende Herde mittels eines Salzsteins, den er in der Hand hilt,
in den Stall. Die Herde selbst ist nicht geordnet. Die hinteren Tiere
némlich steigen hoch, wildgeworden durch das Spiel eines hinter
ihnen stehenden Alphornblisers, so dass sie als direktes Vorbild zu
unserer Darstellung nicht in Frage kommt.

Die Haltung und die Kleidung des lockenden Bauern hingegen ist
sehr &dhnlich: Mit ausgestrecktem Arm hilt er den Tieren einen
Salzstein hin. Er tréagt enganliegende Beinkleider und einen hohen
Hut. Um die Schulter hat er an einem langen Riemen eine Tasche
umgehingt. Wenn wir nun annehmen, unserem Maler habe eine
dhnliche Vorlage zur Verfiigung gestanden, so kdonnten wir daraus
Riickschliisse iliber die heute wegen des Tiirdurchbruchs in der linken
Wandhilfte nicht mehr ersichtlichen Gesamtkomposition der Wand
ziehen.

89 z.B. — von Diebold Schilling d. J. in der Luzerner Bilderchronik von
1513, Zentralbibliothek Luzern, Faksimileausgabe Genf 1932, Tafel 253,
eine Rinderherde aus der Darstellung des Viehraubes von Altenheewen.
— aus Werner Schodolers Eidgendossischer Chronik von 1514, Staats-
archiv Aarau, eine erbeutete Ochsenherde.

90 Hanhart, Appenzeller Bauernmalerei, S. 10: «(Die Sennen) fahren nicht
nur bis heute im Friihling auf die Alp und im Herbst zuriick ins Tal,
die Ostschweizer Bauern sind weit gereist, um mit ihrem Vieh Handel
zu treiben. Noch in der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts zogen sie
mit den Tieren iiber die Alpen in die oberitalienischen Stadte.»

91 Abb. in: H. Lehmann, Die Schweiz im Spiegel der Jahrhunderte, Ziirich
1937, S. 551.

94



Da auf dieser, wie auch auf den meisten anderen Darstellungen von
Viehherden an deren hinterem Ende eine zweite Person als Treiber
fungiert, konnen wir einen solchen auch fiir unser Bild vermuten.”
Dieser Treiber miisste genau im Bereich der ausgebrochenen Tiire
gestanden haben, da auf dem links davon stehengebliebenen schma-
len Wandstiick nur Landschaftselemente zu sehen waren. Die Herde
hitte dann wegen der Platzverhiltnisse aus 10 Tieren bestanden.

b) Die Darstellung der Kuh

Bei der Beschreibung der Herde wurde schon auf die zoologisch
unrichtige Darstellungsweise wie falsche Kopfformen, falscher Kor-
perbau, zu lange Schwénze und vor allem die abnormal langen,
lyraférmig gebogenen, nach riickwirts gerichteten Horner hinge-
wiesen.

Neben H. Hartmann-Frick #dussert auch W. Engeler *® die Ansicht,
dass man diese Darstellung nicht als eine anatomisch richtige Wie-
dergabe des damaligen Appenzellerviehs ansehen kann.

Die Stammform des Hausrindes ist das Torfrind, eine domestizierte
Form des Ur-Rindes, das seit 1627 ausgestorben ist.”* Die Grosse der
Tiere ® und die Linge ihrer Horner * scheinen wegen der Domesti-
zierung nach und nach stark abgenommen zu haben, so dass das im
Mittelalter vorkommende Rind ein relativ kleines Tier mit kurzen,
einfachgebogenen, auswirtsgerichteten Hornern gewesen zu sein
scheint.

So sind dann auf den meisten Abbildungen von Rindern zwischen
1200—1500 die Tiere im Verhdltnis zum Menschen richtigerweise
relativ klein. Die Horner sind meist einfach gebogen oder leierférmig
und nicht allzu lang wiedergegeben.?” Vorkommende Ubertreibungen

92 z, B. — Auf dem Oberbild eines Glasgemildes von Christoph Murer

von 1597, Abb. in: Lehmann, Die Schweiz im Spiegel der Jahrhunderte,
S. 517.
— Im Oberbild einer Allianzscheibe Kiing-Miiller von 1614 die Darstel-
lung einer Kuhherde mit anfiihrender und treibender Person, die un-
serer sehr dhnlich sieht, Abb. in: Schneider, Kat. Lm. Bd. II, Nr. 496,
S. 389.

93 Brief von Dr. W. Engeler, Oberwil/Zug, a. Dir. der Schweiz. Herdebuch-
stelle fur Braunvieh.

84 _ W. Engeler, Kleine Ziichtungslehre des Rindes, Bern 1942, S. 46.

— C. Keller, Geschichte der Schweiz. Haustierwelt, Leipzig 1909.

9 F. E. Zeuner, Geschichte der Haustiere, Basel 1967, S. 58.

96 J. U. Duerst, Das Horn der Cavicorna, in: Denkschrift der Schweizeri-
schen Naturforschenden Gesellschaft, Ziirich 1926, S. 118.

97 vgl. dazu: Eine Seminararbeit bei Dr. H. C. Peyer, Universitdt Ziirich
WS 77/78 von Andrea Molnar, Barbara Stadler {iber das Thema: Dar-
stellungen von Vieh und Viehbehausungen vom 13.—17. Jahrhundert,
worin ein guter Uberblick iiber die Darstellungsweise von Kiihen ge-
geben wird.

99



konnen damit erkldart werden, dass die Horner als eines der wich-
tigsten Merkmale des Rindes zur besseren Kenntlichmachung etwas
zu gross gehalten wurden. Die Farbe der Rinder ist rétlichbraun bis
schwarz. Bemerkenswert ist die Tatsache, dass bis ins letzte Viertel
des 15. Jahrhunderts keine Kiihe, sondern nur Stiere und Ochsen
auf Abbildungen vorkommen, was wahrscheinlich mit der Zunahme
der Milchwirtschaft im 15. Jahrhundert erklirt werden kann.?®

Eines der ersten Beispiele finden wir in Diebold Schillings Berner-
Chronik mit der Darstellung einer geraubten Kuhherde.” Dort sind
die Kiihe mager, hochbeinig, die Horner relativ lang und leicht ge-
bogen, die Euter ausgesprochen klein. Aber eigentlich erst auf den
Oberbildern kommen vermehrt Darstellungen von Kiihen vor.!”
Diese sind dann wegen der Miniaturhaftigkeit der Bilder, wohl aus
technischen Griinden, anatomisch etwas unbeholfen wiedergegeben.
Ihre Horner sind meist viel zu gross und zu geschwungen, der Ge-

sichtsausdruck nimmt gegen 1600 mehr und mehr menschliche Ziige
an.

Aus Beschreibungen des 17.—19. Jahrhunderts wissen wir, wie das
damalige Appenzellervieh ausgesehen hat: Geschwungene und zier-
liche Horner, feine Gliedmassen, gute Euter, weixelbraune und
schwarze Farbe.'°* Daraus wird ersichtlich, dass diese Farbangaben
mit unserer Darstellung tlibereinstimmen. Dagegen sind die Horner
zu lang, die Euter zu klein, und die Tiere selbst alles andere als
zierlich.

Die groben Verzeichnungen scheinen also einmal auf die Vorbilder
in der Glasmalerei zuriickzufiihren zu sein, aber auch darauf, dass

die figiirliche Zeichnung nicht unbedingt die Stirke unseres Malers
gewesen ist.

In diesem Zusammenhang sind auch die Meinungen der Zoologen
aufschlussreich und zutreffend, wenn H. Hartmann sagt: «Es ging
dem Kinstler wohl einfach um die Darstellung einer grossen, ge-
sunden, kriftigen Herde»,'”> und W. Engeler meint: «Der Appen-
zeller Bauer war von altersher als sorgfiltiger Tierpfleger bekannt,
der auf das Putzen von Haut und Haaren, von Hérnern und Klauen
seines Viehs grossten Wert legte. Durch die Betonung der langen
und gewundenen Horner, des langen Schwanzes (Pflege der Haare
der Schwanzquaste) wollte der Bauernmaler wohl die Wichtigkeit

98 A. Hauser, Schweizerische Wirtschafts- und Somalgeschlchte Erlenbach-
Stuttgart 1961, S. 36.

99 Faksimile Ausgabe Bern 1943, Tafel 145.

100 yor allem die Titigkeit des Melkens ist immer wieder dargestellt.

101 Mitteilung von Dr. W. Engeler, Oberwil/Zug.

102 Brief von Dr. H. Hartmann-Frick, Bottighofen.

56



dieser Merkmale fiir die damals gesuchte Schonheit der Tiere her-
ausstreichen . .. Zusammenfassend mochte ich sagen, dass der Gaiser
Maler die Tiere sehr frei gestaltete, dabei aber doch die typischen
Merkmale betonte, die schon damals vom Appenzeller Viehziichter
als erwiinschte Attribute flir die Schonheit seines Viehs gesucht
worden sind.»*%®

c¢) Die Darstellung der Landschaft

Die Landschaften, welche wir hdufig auf den Oberbildern von Glas-
scheiben antreffen, sind meist mit einfachsten Mitteln realistisch
wiedergegeben. Diese Szenenhintergriinde konnen hiigelige oder
flache Landschaften mit Hiusern und Bidumen, aber auch Acker,
Wailder usw. sein, so dass also fiir eine Hiigellandschaft wie auf
unserer Wand auch ein Oberbild Vorbild gewesen sein kdnnte.

Wie bei der Darstellung der Kiihe, wiren dabei dem Maler bei der
Ubertragung des Vorbildes in seine Bilderwelt nur seine eigenen,
beschrinkteren Mittel zur Verfiigung gestanden. Wir fiihlen uns bei
seiner Auffassung von Landschaft an das Formelhafte von Kinder-
zeichnungen erinnert, in denen oft mit frischem, unbefangenem
Strich das Wesentliche festgehalten ist.

d) Die Darstellung des Stalles

Der Stall ist, wie aus der Beschreibung hervorgeht, ein ziegelge-
decktes Steinhaus, dessen eine Hausecke mit einem Pilaster und die
Winde mit Blendarkaden gegliedert sind. Eine Architektur wie
diese ist stddtisch und um 1600 auf dem Lande undenkbar. Ahnlich
wie auch bei der Darstellung der Kleidung der Wunsch der Land-
bevolkerung nach stddtischer Kultur und Wohngewohnheiten eine
Rolle gespielt hat, mag dies den Maler dazu bewogen haben, ein
solches Haus abzubilden,

So finden wir denn auch auf Oberbildern nur wenige eindeutig als
Bauernhiuser ausgewiesene Bauten.

Beispiele dafiir sind etwa: Eine Bauernallianzscheibe Stierli-Schenk
von 1600,'* die Bauernscheibe mit dem Wappen Hiberlin von
1618 '% und eine Batuernscheibe des Hans Veit und des Michel Stéckli
von 1621.1%¢

Auf den meisten Bauernscheiben aber bleibt die Architektur im
Gegensatz zu stddtischen Scheiben mehr oder weniger anonym, was
sich bei der Miniaturhaftigkeit dieser Malerei wahrscheinlich durch
die doch eher durchschnittliche kiinstlerische Qualitdt erkldren lisst.

103 Brief von Dr. W. Engeler, Oberwil/Zug.

104 Abb. in: Schneider, Kat. Lm. Nr. 449, S. 374.

105 Abb. in: Schneider, Kat. Lm. Bd. II, Nr. 512, S. 394.
106 Abb. in: Schneider, Kat. Lm. Bd. II, Nr. 517, S. 395.

o7



Trotzdem fanden sich Beispiele, auf denen einzelne Elemente der
Architektur unseres Stalles zu erkennen sind. So ist auf der Bauern-
scheibe Miiller-Ryser von 1586 '°" im Oberbild eine Interieurszene
mit einer dhnlich reich mit Beschldgen verzierten Tiire dargestellt.
Auf einer Bauernallianzscheibe Henseler-Schénweiler von 1590 '°°
steht ein Wirtepaar vor seinem Gasthaus, einem Steinhaus mit
Rundbogenportal.

Auf einem Oberbildentwurf mit religiésen Motiven von Hans Caspar
Lang von 1595 sind an einem Haus gleich drei Elemente unseres
Stalles vereinigt: Das Rundbogenportal, ein Wandpilaster und ein
Blendarkadenfries.'*®

e) Die Bedeutung des Motivs der Kuhherde fiir die Appenzeller
Bauernmalerei des 19. Jahrhunderts

Figiirliche Motive erscheinen schon in der zweiten Hilfte des 18. Jahr-
hunderts auf Appenzeller Mdbeln, sie unterscheiden sich aber deut-
lich von denjenigen, welche im 19. Jahrhundert bevorzugt wurden:
Szenen aus dem Landleben sind selten. Vielmehr kommen Szenen
vor, welche die Jahreszeiten symbolisieren; ferner Reiter, Jagden,
Schldsser und viele religidse Darstellungen, wobei Geschichten aus
dem alten Testament bevorzugt waren.''®

So ist mir auch eine Holzbohlenmalerei aus der ersten Hilfte des
18. Jahrhunderts in einem Bauernhaus in Speicher AR bekannt, wo
auf einer Wand die Szene von David und Goliath dargestellt ist.
Fiir ihre Gestaltung war aber allen nicht die Realitit des Landlebens
Vorbild, sondern vielmehr die hofische und kirchliche Welt des
Barock.

Die erste bislang bekannte Malerei aus der Appenzeller Bauern-
kunst, welche einen Sennen mit einer Kuh darstellt, stammt von
einem unbekannten Maler aus dem Jahre 1804: !

Auf einem sogenannten «Eimerbdédeli», einer kreisrunden Holz- oder
Kartonscheibe, die mittels kleiner Metallstifte bei der Alp- und Tal-
fahrt auf den &dusseren Boden des mitgefiihrten Melkeimers ange-
bracht wurde, ist ein Senn, der von seinem Hund begleitet wird,
zusammen mit zwei Ziegen und einer Kuh, die eine grosse Glocke
um den Hals trédgt, auf der Alpfahrt dargestellt.

Das Motiv, das allgemein als typisch fiir die Appenzeller Senntums-
malerei bekannt ist und von dem es auch Parallelen aus dem Kanton

107 Abb. in: Schneider, Kat. Lm. Bd. I, Nr. 379, S. 244,
108 Abb. in: Schneider, Kat. Lm. Bd. II, Nr. 389, S. 357.
109 Boesch, Schweizer Glasmalerei, S. 173.

110 Hanhart, Appenzeller Bauernmalerei, S. 11/12.

111 Hanhart, Appenzeller Bauernmalerei, S. 64.

58



Fribourg gibt,"'? der Alpaufzug mit einer grosseren Anzahl Kiihe,
tritt erstmals auf einem von Conrad Starck bemalten Schrank aus
dem Jahre 1809 auf.'*®

Auf einem langen, schmalen Streifen, der sich liber das obere Ende
der Kastenfront erstreckt, ist ein Senn mit seinem Hund zu sehen.
Hinter ihm folgen zuerst zwei Ziegen und dann die Kiihe, wobei ein
Tier dem anderen folgt. Die beiden vordersten tragen grosse Glocken,
was sie als Leittiere der Herde auszeichnet.

Solche Streifen, auf denen jeweils der gesamte Viehbestand eines
Bauern aufgefiihrt wird, sollen seinen ganzen Reichtum veranschau-
lichen. Meist waren sie direkt auf die Vorderwand eines Stalles
gemalt, bisweilen standen iliber den Kiihen sogar deren Namen.
Spater wurden solche Streifen auch aus Papier hergestellt und mit
Wasserfarben bemalt oder als Holzschnitte gedruckt.'**

Die Komposition bleibt meistens die gleiche: Die Darstellungen
verlaufen friesartig und haben eine Basis, die zum Teil als Wiesen-
boden mit vereinzelten Grasbiischeln gestaltet ist. Bisweilen dienen
Hiuser als Abschluss rechts und links.

Menschen und Vieh, Sennen, Grempler, Hunde, Saumtiere und
Schweine begleiten die Kiihe, alle laufen sie in die gleiche Richtung.
Die Tiere sind in Seitenansicht gegeben; sie liberschneiden sich teil-
weise oder folgen einander in kleinen Absténden.

Aus diesen Eimerbédeli und Sennenstreifen gingen dann um 1850
die ersten eigentlichen Sennentafeln hervor, Tafelbilder, mit denen
die Bauern ihre Stuben schmiickten. Dargestellt ist auf ihnen meist
der Alpaufzug.

«Menschen, Tiere und die Elemente der Landschaft sind als ein-
fache, das typisch betonende Zeichen aufgefasst. Aus diesen Elemen-~
ten wird das Bild zusammengesetzt, als Aufzihlung und Erzdhlung
dessen, was den Bauern wichtig ist, Die Schilderung des Malers
entspricht durchaus den Tatsachen. Die Anzahl der Tiere musste
libereinstimmen mit dem Besitz des Bauern. Das braune Vieh der
Appenzeller ist dunkel, oft geradezu schwarz gemalt, weil Kithe mit
dunklem Fell besonders begehrt waren. Die Typisierung der Tiere
entspricht dem Schonheitsbegriff, der bei den Bauern galt. Die Alp-
fahrten spielen sich in der typischen Appenzeller Hiigellandschaft
ab, die hinten von der Kette des Alpsteingebirges abgeschlossen
ist_»llﬁ

112 Dje sogenannten «poyas».
113 Hanhart, Appenzeller Bauernmalerei, S. 33.
114 Ott, Das Ornament, S. 92.
115 Hanhart, Appenzeller Bauernmalerei, S. 17.

59



In der Einleitung zu seinem Buch schreibt Rudolf Hanhart unter
anderem, dass man vergeblich nach einer alten Tradition, auf welche
diese Malereien zuriickgehen konnten, sucht. Er meint, dass das
Aneinanderreihen formelhaft gezeichneter Tiere ein typisches Merk-
mal sei fiir die Darstellungsweise der Hirten, dabei weist er aber
nur auf dhnliche Darstellungen urgeschichtlicher Hohlenmalereien
hin.116

Als ein solches bis anhin fehlendes Vorbild fiir die Appenzeller
Senntumsmalerei kénnte die Kuhherde auf unserer Wand betrachtet
werden, vor allem, da sie dazu alle gestalterischen Voraussetzungen
erfiillen wiirde.

Um aber als Vorbild dienen zu konnen, miisste sie oder andere Dar-
stellungen gleicher Art in der Zeit um 1800 noch sichtbar und be-
kannt gewesen sein. Nun wissen wir mit Sicherheit, dass dies in
Gais bis um 1850 der Fall war. Dies geht aus der Tatsache hervor,
dass in den Ritzen zwischen den einzelnen Bohlen der Stubenwinde
beschriebene Heftseiten und der blaue Schutzumschlag eines Schul-
heftes verborgen lagen, die zur Abdichtung dort hinein gestopft
worden waren, als noch kein Téafer die Wand bedeckte. Auf dem
Schutzumschlag des Heftes steht der Name seines Besitzers: Heinrich
Heim. Beim Schriftbild handelt es sich um einen Typus, wie er in
der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts iiblich war.!” In dieser Zeit
gab es zwei Schiiler dieses Namens, den 1802 geborenen Johann
Heinrich Heim, und den 1828 geborenen Heinrich Jakob Heim, die
beide wichtige Personlichkeiten wurden.

Ein Zusammenhang zwischen der Familie Heim und der «Sige
Rotenwies» konnte aber nicht hergestellt werden, so dass es unklar
bleibt, wie dieses Schulheft dorthin gelangen konnte.

Auch wenn unsere Herde nicht direkt Vorbild fiir das wichtigste
Motiv der Appenzeller Bauernmalerei gewesen wire, so konnte doch
seine Herkunft aus der Glasmalerei des 16. Jahrhunderts glaubhaft
hergeleitet werden.

2. Die verfolgte Eule

Das Thema der verfolgten und verspotteten Eule kommt in der
bildenden Kunst seit dem 12. Jahrhundert vor und scheint dann
Ende des 15. und vor allem im 16. Jahrhundert, als es durch die

116 Hanhart, Appenzeller Bauernmalerei, S. 10.
117 __ Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz, Bd. IV, Neuenburg
1927, S. 124.
— E. H. Koller/J. Signer, Appenzellisches Wappen- und Geschlechter-
buch, Bern und Aarau 1926, S. 120.

60



Druckgrafik weite Verbreitung fand, sehr beliebt geworden zu sein,
verschwand dann spéter aber fast vollstdndig.

Da bis heute dieses Thema in der Literatur erst wenig behandelt
wurde, und sich dabei meist widerspriichliche Aussagen gegeniiber-
stehen, soll es hier etwas genauer untersucht werden.

a) Die Symbolik der Eule

In der Antike galt die Eule wegen ihrer Fahigkeit im Dunkeln zu
sehen als weise und wurde als Attribut der Pallas Athene, der Gottin
der Weisheit und der Wissenschaft, oft abgebildet.*®

Im Volksaberglauben aber galt sie schon immer wegen ihres Lebens
im Dunkeln, ihrer Lichtscheu und ihrer klagenden Schreie als
Symbol nahenden Unheils, des Bésen und des Todes.***

Fir die Deutung der unzdhligen Eulendarstellungen auf Bildern
christlichen Inhalts geniigt es nicht, nur die Bibel zu Hilfe zu nehmen,
wir finden dort nur Hinweise, dass die Eulen unrein seien und ihr
Fleisch nicht gegessen werden diirfe.'*°

Vielmehr ist eine naturgeschichtlich-religiése Schrift eines anonymen
Autors, welche wohl um 200 n. Chr. in griechischer Sprache in
Alexandria entstanden sein diirfte, als die Hauptquelle fiir die christ-
liche Tiersymbolik anzusehen: Der Physiologus.'*!

Niklaus Henkel schreibt iliber die Bezeichnung «Physiologus» fol-
gendes: '** «Der Physiologus ist zunichst nicht Bezeichnung fiir das,
was wir darunter verstehen, sondern, wie schon die frithesten Texte
zeigen, Bezeichnung filir eine naturwissenschaftliche Autoritédt, der
ein Buch zugeschrieben wurde, das liber bestimmte Eigenheiten von
Tieren, Pflanzen und Steinen berichtet. In dem Werk, das wir ge-
wohnlich als Physiologus> bezeichnen, wird dieses Naturbuch nur
zitiert. Zu den zitierten naturkundlichen Berichten des <Naturfor-
schers> gibt dann ein christlicher Autor allegorische Auslegungen
auf Christus, den Glaubigen und den Teufel. Der Physiologus stellt
also die christliche Bearbeitung eines rein naturkundlich orientierten
Werkes eines <Naturkundigen> dar.»

Die katalogartig verzeichneten 55 Geschichten von realen und phan-
tastischen Tieren, Pflanzen und Mineralien sind zum grossten Teil

118 __ G. Heinz~-Mohr, Lexikon der Symbole, Duisseldorf/Koln 1971, S. 97.
— RDK Bd. IV, Sp. 270 ., mit Literaturangaben.

119 Bichthold-Stiaubli, Handwoérterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. I1,
Berlin 1929/30, S. 1073 f.

120 3, Mos. I1, 16 f.; 5. Mos. 14, 15 f.

121 7ur Physiologus Literatur siehe Literaturliste.

122 N. Henkel, Studien zum Physiologus im Mittelalter, Tiibingen 1976,
S. 12,

61



schon in der Antike, jeweils in abgewandelter Form von Autoren
wie Aristoteles, Plinius d. Ae., Plutarch, Aelian und Horapollo be-
handelt worden, oder lassen sich aus dem &dgyptischen Gotterglauben
herleiten.!?®

In der ersten griechischen Fassung erscheint die Eule als Nachtrabe
(Nicticorax), als Christussymbol. Eine Ubersetzung des Textes von
Otto Seel lautet: ***

«Es spricht David im Psalm: Ich bin gleich wie ein Kduzchen in den
verstorten Stiatten. Der Physiologus hat vom Kiduzchen gesagt, dass
es die Nacht mehr liebt als den Tag. Also hat auch unser Herr Jesus
Christus uns geliebt, die wir in Finsternis und Schatten des Todes
sassen, ich meine damit das Heidenvolk iiber das Volk der Juden
hinaus, denen doch die Verheissung der Viter anvertraut waren.
Daher auch der Herr spricht: Fiirchte dich nicht, du kleine Herde,
denn es ist euers himmlischen Vaters Wohlgefallen, euch das Reich
zu geben.

Jedoch wirst du mir sagen, dass das Kéduzchen unrein ist nach dem
Gesetz. Wie also wird es dann zum Gleichnis des Heilands? Und wie
spricht der Apostel. Er hat den, der von keiner Slinde wusste, fiir
uns zur Siinde gemacht. Sich selbst hat er erniedrigt, auf dass er
alle rette und wir erhéht wiirden.

Geliebt hat aber der Herr das Dunkel, nidmlich die Heiden, die ihn
toteten und hassten darum, dass sie nicht gehorsam waren. Ich will
das mein Volk heissen, das nicht mein Volk war, und meine Liebe,
die nicht meine Liebe war. Wohlgesprochen hat also der Physiologus
liber das Kduzchen.»

Diese Gleichung zwischen Nachtvogel und Lichtbringer wird von
den verfolgten frithen Christen noch gut verstanden worden sein,
sie bleibt aber etwas befremdlich.

Daher ist es nicht erstaunlich, dass spidtestens im 9. Jahrhundert
eine lateinische Fassung AB vorlag, eine Erweiterung der ersten
griechischen Ausgabe, in welcher die Eule als Judensymbol genannt
wird.'*®

Die Einwénde der ersten Fassung haben also liberzeugender gewirkt
als ihre Beschwichtigung.

Im hohen Mittelalter wurde dann diese Version immer hiufiger,
und schliesslich verdridngte die Deutung der Eule als Symbol des
Juden den Bezug auf Christus.'?¢

123 N. Henkel (wie Anm. 122), S. 17.
124 Seel, Physiologus, S. 7.

125 RDK VI, Sp. 274.

126 RDK VI, Sp. 275.

62



Neben den zahlreichen lateinischen Fassungen aus dem hohen Mit-
telalter gibt es Ubersetzungen in die meisten Sprachen des Balkan-
raumes und Nordafrikas, sowie in die romanisch-germanischen
Volkssprachen.*” Aus diesen Physiologus-Ausgaben leiteten sich die
zahlreichen englischen und franzosischen Bestiarien ab, welche im
12. und 13. Jahrhundert die meistverbreiteten Bilderhandschriften
waren. Alle diese Versionen sahen in der Eule ein Judensymbol.*®
Auch in der enzyklopddischen Literatur des Mittelalters wird die
Eule behandelt, oft sogar ausfiihrlicher als im Physiologus.'*® Hier
werden die Eigenschaften der Eule meist negativ beschrieben. So
schreibt z. B. Konrad von Megenberg in seinem «Buch der Natur»
von 1349 {iber die Eule: «... der Vogel hat die vinstern naht liep und
fleugt mit aufgerihter prust und schreit gar fiirterlichen. .. wan flug
er des tages so schriven in all ander vogel an und liezen in kain
ruew haben ... die dulen haben gar hitzigen streit mit andern vo-
geln.» 130

«Das Ganze stellt ein unauflésbares Geflecht von sich liberkreuzen-
den Traditionsfdden dar, und es ist kaum zuviel gesagt, wenn man
feststellt, Spatantike und Mittelalter seien mit der Thematik und den
Materialien dieses Physiologus gleichsam durch und durch impré-
gniert.»**

b) Darstellungen

In der ersten erhaltenen illustrierten Physiologus-Ausgabe aus dem
9. Jahrhundert in Bern, einer lateinischen Fassung, welche die Eule
als Christussymbol bezeichnet, sind fiinf Eulen vor einem néchtlichen
Himmel mit Mond und Sternen als Nachtvigel dargestellt.*?

Eine weitere Wertung ist aus dem Bild nicht ersichtlich.

Der Zeitpunkt, zu welchem die Darstellungen der von den Viégeln
verfolgten Eule erstmals auftraten, konnte nicht genau eruiert
werden. Als friihestes Beispiel ist uns eine Miniatur eines in England
Ende des 12. Jahrhunderts entstandenen Bestiariums bekannt, wobei
die Eule dort durch den Text als Symbol der Juden bezeichnet
wird. 133

127 Seel, Physiologus, S. 61.

128 RDK VI, Sp. 276 f.

129 RDK VI, Sp. 276—277 f. u.a. auch im «Dialogus Creaturam» von ca.
1350.

130 Konrad von Megenberg, Das Buch der Natur, hrsg. von Franz Pfeiffer,
Stuttgart 1861, Nr. 53.

131 7it.: Seel, Physiologus, S. 61.

132 Physiologus Hs., Bern, Burgerbibliothek, cod. 318, 2. Drittel 9. Jahr-
hundert; Abb. in: RDK VI, Sp. 267.

133 RDK VI, Sp. 302, Abb. S. 271.

63



In der um 1350 entstandenen Concordatio caritatis,’®* einem Hilfs-
mittel zu homiletischen Gebrauch flir den niederen Klerus, wird
auch die Eule besprochen. Unter anderem wird dort die tagblinde
Eule, die von anderen Viégeln angegriffen wird, dem machtlosen
Christus vor Pilatus oder dem Christus der Dornenkronung gleich-
gesetzt.'® Das bedeutet, dass die urspriingliche Deutung der Eule
als Christussymbol im Sinne der ersten Physiologusfassung, trotz
vieler gegenteiliger Darstellungen, immer noch lebendig war.
Darstellungen des Themas in diesem Sinne sind uns aber bis ins
15. Jahrhundert hinein keine bekannt. Erst in einer Miniatur mit
der Dornenkrénung und Verspottung Christi aus dem Stundenbuch
der Sophia von Bylant, datiert 1475, erscheint im Rahmen unter
Christus, auf ihn bezogen, die von anderen Vigeln angegriffene und
verspotiete Eule.

Die Deutung Grotes, die Vogel seien christliche Seelen, die sich
gegen den Geist der Finsternis wenden (Juden), ist offensichtlich
falsch.1%¢

Auf dem Rahmen eines Holzschnittes mit der Geburt Christi von
Bertholdus aus dem «andechtig zitglogglyn des Lebens und Leidens
Christi», Basel 1492, ist neben einem Fuchs, der einen Hasen verfolgt,
auch die Darstellung der Eule mit den Vogeln zu finden. Auch hier
bezieht sich die Eule analog zum Hasen eindeutig auf Christus.
Noch klarer aber wird der Bezug auf Christus auf einem Albrecht
Diirer zugeschriebenen Andachtsbild, Christus als Schmerzensmann
darstellend, erscheint doch iiber dem Haupt Christi eine Eule, die
von zwei anderen Vogeln angegriffen wird in den Goldgrund pun-
ziert. Auch hier ist die Deutung Grotes unzutreffend.*®’

Die verfolgte Eule konnte aber auch allgemein als der zu Unrecht
Verfolgte erscheinen:

In einem Diirer zugeschriebenen Holzschnitt «der Eulen seyndt alle
Vogel neydig und gram», wendet sich ein anonymes Gedicht gegen

134 ygl.: Sachs-Badstiibner-Neumann, Christliche Ikonographie in Stich-
worten, Miinchen 1975, S. 87. «Die neutestamentlichen und legendar.
Szenen (als Antitypen) werden von vier oder acht Propheten sowie
zwei Vorbildern aus dem AT und zwei Vergleichen aus der Naturge-
schichte (als Typen) begleitet.»

135 Weitere Moglichkeiten:

a) Verspottung Christi; sieche R. Kirschbaum, Lexikon der christlichen
Tkonographie, Bd. IV, Rom-Freiburg-Basel-Wien 1972, Sp. 443.

b) Ecce Homo; siche RDK IV, Sp. 674.

L. Grote, Diirerstudien, in: Zeitschrift des Deutschen Vereins fiir

Kunstwissenschaft, Bd. 19 Heft 3/4, Berlin 1965, S. 163, Abb. 14, Text

S. 167.

L. Grote, Direrstudien in: Zeitschrift des Deutschen Vereins fiir Kunst-

wissenschaft, Bd. 19 Heft 3/4, Berlin 1965, S. 153, Abb. 3, Text S. 152.

136

137

64



den Hass der angreifenden Vigel. Es sind also die Angreifenden,
nicht die Eule, die ihres Hasses wegen negativ bewertet werden.'*®
Zur Verbreitung des Motivs ist festzustellen, dass es anfangs des
16. Jahrhunderts héufig in den deutschen Buchschmuck aufgenom-
men wurde, wie dies Schottenloher in seinem Aufsatz nachwies.'®®
Aber wir finden es auch in Frankreich, Holland und Belgien, auch
hier meist im Buchschmuck, in den ornamentalen Rahmen der ein-
zelnen Hauptdarstellungen.

Auch in der Emblematik war das Thema bis ins 17. Jahrhundert
hinein beliebt. Obwohl das Motiv im Formalen wiahrend des ganzen
16. Jahrhunderts gleich bleibt, ist der Inhalt der einzelnen Darstel-
lungen je nachdem die positiven oder negativen Eigenschaften der
Eule angesprochen werden, verschieden.'*’

¢) Das Vorkommen des Motivs an Bauwerken in der Schweiz

Das Vorkommen dieses Themas an Bauwerken ist bis jetzt nur wenig
behandelt worden.

Das idlteste Beispiel befindet sich in Frankreich, an einem Kapitell
der Kathedrale von Le Mans aus dem 12. Jahrhundert. Dargestellt
ist eine Eule, die von zwei Vigeln angegriffen wird.'*!

Aus der Schweiz sind uns mehrere Beispiele bekannt. Das wohl
fritheste wurde 1974 bei Freilegungsarbeiten im Kloster Riiti ZH
gefunden. In einer fldchenfiillenden Dekorationsmalerei des aus-
gehenden 15. Jahrhunderts aus feinen braunen Astchen, Schilfrohren,
mit griinen lanzettférmigen Blattchen und Bliitenmotiven, ist die
Szene der verfolgten Eule integriert.*?

Die Deutung Dracks, es handle sich um eine Vogelfangszene mit der
Eule als Lockvogel, ist falsch.'*?

Ungefdhr gleichzeitig diirfte eine Flachschnitzerei an einem Chor-
stuhl in der Peterskirche in Ziirich sein, die eine Eule mit Vdigeln
zeigt.***

138 RDK VI, Sp. 312.

139 K. Schottenloher, Die Eule im Buchschmuck des 16. Jahrhunderts, in:
Gutenbergfestschrift zur Feier des 25jdhrigen Bestehens des Guten-
bergmuseums in Mainz, Mainz 1925, S. 97 {.

140 Th, A. Willberg-Vignau-Schuurmann, Die emblematischen Elemente
im Werke Joris Hoefnagels, Diss. Leiden 1969, S. 191.

141 71, Charbonneau-Lassay, Le Bestiaire Du Christ, Paris 1940, S. 468. Er
deutet die Eule als Symbol des Juden.

142 W, Drack, in: Ziircher Denkmalpflege, 7. Bericht, 1970—1974, I. Teil,

Zurich 1975.

RDK VI, Sp. 312. Darstellungen von Eulen als Lockvogel existieren

tatsdchlich, nur sind sie dort meist in einem Kifig gefangen abgebildet.

144 KDM., Ziirich, Bd. 4, Abb. S. 296.

143

3 65



In der Stiftskirche Zofingen befindet sich im Chorabschluss ein
spatgotischer, dreiteiliger, mit Flachschnitzereien verzierter Chor-
stuhl aus der Zeit um 1518. In der Baldachinuntersicht kénnen wir
zwischen einer traubenbehangenen Weinranke eine Eule bemerken,
die von Végeln in Kampfstellung angegriffen wird.'*® Die Anwen-
dung auf Christus erldutert die Inschrift in gotischen Majuskeln,
die sich um das Gesims des Baldachins zieht: Ir Juden nemmend
war und/luog ich bit uch habend an diser straf gnuog/Pilati es ist
anders nutz wir wend in/henken an das krutz.»'*¢

Auch auf anderen Flachschnitzereien ist das Motiv zu finden, so z. B.
am Téafer des Oetenbach-Zimmers von 1521, heute im L.andesmuseum
Ziirich, im Téafer und in der Supraporte des Fraumiinster-Zimmers,
ebenfalls im Landesmuseum und weiter an den Deckenfriesen in den
Kirchen von Maur, Weisslingen und an einer Tiirbekronung aus dem
Hause «zum Rosenkranz» in Ziirich.

Ausser der Darstellung im Oetenbach-Zimmer, wo geschrieben steht:
«ich besorg ds fogel gischra», finden wir keine erlduternden Bei-
schriften, so dass nicht schliissig erkliart werden kann, in welchem
Sinne sie verstanden werden soll.**?

d) Vergleich der Gaiser Darstellungen mit anderen Beispielen

Darstellungen mit der von zwei Seiten von anderen Viégeln bedriang-
ten Eule kommen schon auf den frithesten Darstellungen vor und
scheinen immer die beliebtesten gewesen zu sein.'*®* Andere Formen,
wo die Fule von oben oder von unten angegriffen wird, kommen
vor allem im Buchschmuck vor. Sie sind dort bedingt durch ihre
Anordnung in den meist senkrechten Rahmenstreifen.'*?

Auf der Gaiser Darstellung sind es dreizehn Végel, welche die Eule
bedrdngen. Dies ist ungewdhnlich, denn meistens sind es deren zwei
bis hochstens acht. Von diesen dreizehn Vigeln konnten nun zwei
Arten eindeutig als Wiedehopf und als Specht identifiziert werden.
Der Wiedehopf wird im Physiologus als der Vogel, der seine alten
Eltern pflegt, positiv bewertet,’™® galt aber im Volksaberglauben

145 M. Stettler, Kunstdenkmiler der Schweiz Kt. Aargau I, Basel 1948,

S. 358.

Diese Inschrift bezieht sich demnach auf eine als «Ecce Homo» aufzu-

fassende Darstellung.

147 J, R. Rahn, Uber Flachschnitzereien in der Schweiz, in: Festgabe auf
die Eroffnung des Schweiz. Landesmuseums in Ziirich, Ziirich 1898,
S. 188.

148 ygl.: RDK VI, Sp. 271, Abb. 4.

149 5 B. im «Gebetbuch Kaiser Maximilians» von Diirer in der Darstellung

des Engels der Verkiindigung.

Seel, Physiologus, S. 10,

146

15

=]

66



wegen seiner hornerdhnlichen Federschépfe am Kopf, sowie auf-
grund seines abstossenden Geruchs als Symbol des Teufels.'®

Auch auf anderen Darstellungen kommt der Wiedehopf vor. So wird
auf einer emblematischen Darstellung von Joris Hoefnagel im Bocs-
kay-Codex B. f. 20 der Wiedehopf dem gesetzeskundigen Pharisder
gleichgesetzt, der Christus versucht.'®?

Auch auf der Darstellung von Diirers Schmerzensmann scheinen die
beiden angreifenden Vigel wegen ihres Federbusches auf dem Kopf
Wiedehopfe zu sein. Das Gleiche gilt auch fiir den Holzschnitt «Der
Eulen seyndt alle Vogel neydig und gram.»'*® Der Wiedehopf scheint
immer in seiner negativen Bewertung dargestellt zu sein und diirfte
hier als Judensymbol betrachtet werden.

Der Specht gilt in der Bibel infolge seines bestindigen Klopfens
als Symbol des «Betens ohne Unterlass».’ Im Physiologus dagegen
wird er mit dem Teufel gleichgesetzt.'>®

Im Gegensatz zum Wiedehopf konnte ein Specht auf anderen Dar-
stellungen nirgends nachgewiesen werden.

e) Funktion

Wie wir gesehen haben, kann die Eule, je nachdem sie positiv oder
negativ beurteilt wird, als Symbol fiir Christus oder des Juden ver-
standen werden. Um diese Wertung im Bezug auf die Gaiser Dar-
stellung abzuklidren, muss zuerst die Frage nach der Funktion be-
antwortet werden.

Die Szene befindet sich in der rechten oberen Ecke der &stlichen
Stubenwand, von der Hauptszene der Kuhherde abgetrennt durch
einen schwarzen Rahmen und schliesst seitlich direkt an die Fen-
sterfront an. Diese Raumecke war urspriinglich der Platz, wo der
Stubentisch stand, denn die Tischecke lag immer in derjenigen
Ecke, welche diagonal gegeniiber dem Ofen lag.'®® Zudem weisen
auch die in die Wiande eingelassenen Licher auf Befestigungsmog-
lichkeiten fiir eine Sitzbank hin.**"

Da im spidten Mittelalter die beheizte Stube zu dem wurde, was
vorher die Wohnkiiche war, ndmlich zu dem Raum, in dem sich das
Familienleben abspielte, libernahm der Stubentisch die Rolle, die
frither der Herd in der Kiiche hatte; er wurde zum eigentlichen

151 K, Heinz-Mohr, Lexikon der Symbole, Kéln 1971, S. 350.

152 Th. A. Willberg-Vignau-Schuurmann, Die emblematischen Werke im
Werke Joris Hoefnagels, Diss. Leiden 1969, S. 199, Abb. 26.

153 ygl. S. 64/65.

154 1. Thess. 5, 11.

155 Seel, Physiologus, S. 46.

156 Mitteilung von Dr. M. Gschwend, Basel.

157 siehe Abb. 5, Planskizze 1, Ostwand.

67



Herzstiick des Familienlebens. Die enge Verkniipfung von Tisch-
und Gebetssitte, von Essens- und Andachtszeit brachte es mit sich,
dass die Tischecke auch zur Andachtsecke wurde. In dieser Ecke
hingte man Kreuze, Bilder, Kalenderbldtter mit religiésen Motiven
auf, aber auch kleine Eckaltirchen oder krippenartige Kistchen mit
Darstellungen aus dem neuen Testament oder von Heiligen, Diese
Kultecke wird im Volksmund heute noch «Herrgottswinkel» ge-
nannt.'®®

Herrgottswinkel gab es nicht nur in katholischen Gegenden wie man
annehmen konnte, sondern auch in protestantischen, wie Gais eine
war,'” denn die Volksfrommigkeit war auch dort noch sehr gross.*®®
Heiligenbilder, sowie die Darstellung des Kreuzes waren aber dort
verboten, meist lagen auf einem hochgelegenen Wandbrett die Bibel,
das Gesangsbuch, Andachtsbiicher, Kalender und andere der Familie
wertvolle Gegenstinde.'®

Das Gaiser Bild der Eule hat also mit grosster Wahrscheinlichkeit
auch zur Ausstattung einer solchen Andachtsecke gehért. Der Um-
stand, dass Gais protestantisch war, mag den Maler veranlasst haben,
ein Bild mit religiosem Inhalt in der erlaubten Form eines Symbols
zu malen. So waren z.B. etwas spiter, im 17. Jahrhundert, auch
Schutzbriefe gegen Seuchen, Unwetter usw. mit Segens-, Beschwo-
rungs- und Austreibungstexten und Kreuzen, Jesus- und Marien-
monogrammen, aber bilderlos, auch bei der reformierten Bevilke-
rung erlaubt und sehr beliebt.'%*

Da die Darstellung der verfolgten Eule im 16, Jahrhundert im Buch-
schmuck und auch in der in Mode gekommenen Emblemkunst,'®® die
in beiden Konfessionen Verwendung fand,'®* hiufig vertreten war,

158 __ 1, Kriss-Rettenbeck, Bilder und Zeichen religiosen Volksglaubens,

Miinchen 1971, S. 14 f.

— Eine solche Kultecke, wohl aus der ersten Halfte des 17. Jahrhun-
derts aus Lauerz SZ, ist publiziert in: A. Meyer, Volkstiimliche
Wandmalereien in Steinen, Lauerz und Schwyz, in: Revue suisse
d’Art et Archéologie Vol. 31, 1974, S. 188.

— Auf einer Holzbohlenmalerei mit Rankenwerk aus dem 16. Jahr-
hundert im Heimatmuseum Bischofszell ist, vom Bild abgetrennt,
die Darstellung des Silindenfalls zu finden (Abb. 37).

159 1., Kriss-Rettenbeck, Bilder und Zeichen religiésen Volksglaubens,
Miinchen 1971, S. 15.

Mitteilung von Dr. E. Steinmann, Trogen.

161 1, Kriss-Rettenbeck (wie Anm. 159), S. 15.

162 1, Kriss-Rettenbeck (wie Anm. 159), S. 35.

183 Sachs-Badstiibner-Neumann, Christliche Ikonographie in Stichworten,
Miinchen 1975, S. 112,

Zur Emblemkunst diurfen wir sicher auch die zahlreichen genannten
Flachschnitzereien an Chorstiihlen und an Friesen in Kirchen und in
profanen Zimmern rechnen, siehe S. 88.

160

164

68



sind ihre Deutungsmoglichkeiten damals sicher noch allgemein be-
kannt gewesen.

Wenn die Darstellung das Andachtsbild eines Herrgottwinkels war,
kann das Bild der Eule als verfolgter Jude wohl ausgeschlossen und
ihre Deutung als Christus vor Pilatus wie in der Stiftskirche Zofin-
gen, als Verspottung Christi, als Christus der Dornenkrénung oder
Schmerzensmann wie bei Diirer, angenommen werden.

*

Fiir die Ausgestaltung der volkstiimlichen Bilderwelt sind die Pas-
sionsberichte von entscheidender Bedeutung. Wie im Volksschau-
spiel nimmt das Leiden und Sterben Christi auch im bildnerischen
Gestalten einen breiten Raum ein. Vor allem seit dem 18. Jahrhun-
dert setzte sich jene Form des «Kreuzweges» durch, der in 14 Sta-
tionen iiber die Vorgédnge wihrend der Passion berichtet.

Kreuzwege gab es nicht nur in Kirchen, sondern sie wurden auch
fiir den persdnlichen, hduslichen Andachtsraum in Form von Drucken,
Tafelbildern oder Plastiken geschaffen.

Neben diesen Zyklen gab es auch Andachtsbilder mit Einzeldarstel-
lungen, so z. B. das Bild von Christus an der Geisselsédule, das in der
Plastik von der Wieskirche zu einem der berithmtesten und am
haufigsten kopierten Gnadeqbilder des 15. Jahrhunderts wurde,
aber auch Christus im Kerker, Christus mit der Dornenkrone, «Ecce
Homo» Darstellungen, usw. Daneben erscheinen seit dem 15. Jahr-
hundert auch Motive, die historisierenden Konstruktionsversuchen
entstammen. Ein Beispiel dafiir ist der «Prozess Jesu», wo der Rat
der Juden und die Verurteilung durch Pilatus dargestellt sind.*®
Wenn auch die meisten dieser uns lberlieferten Dokumente der
Volksfrommigkeit aus dem 18.Jahrhundert stammen, kann man doch
annehmen, dass schon im 16. Jahrhundert die gleichen Motive in
Andachtsbildern Verwendung fanden.

Beispiele dafiir konnten wiederum in der schweizerischen Glas-
malerei gefunden werden. Neben zahlreichen Szenen aus dem alten
und neuen Testament auf Scheiben und Oberbildern, gibt es im Lan-
desmuseum Ziirich eine Serie von 15 kleinen runden Scheiben mit
dem Allianzwappen Murer-Schén von 1580 und 14 Darstellungen
aus dem Leben der Passion Christi, darunter Christus vor Pilatus,
die Geisselung und Dornenkrénung und die Verspottung Christi; ein
Passionszyklus, der einmal zu Andachtszwecken eine Biirgerstube
geschmiickt hatte.®®

165 1, Kriss-Rettenbeck, Bilder und Zeichen religiosen Volksglaubens,
Miinchen 1963, S. 57—60.
168 Schneider, Kat. Lm. Bd. I, S. 238/239/240, Nrn. 358—372.

69



Da das Motiv der verspotteten Eule ja nichts anderes ist als die
verschliisselte Form dieses Passionsgeschehens, kann somit auch
diese Darstellung, wie schon diejenigen des Paares und der Kuh-
herde, direkt mit der Glasmalerei in Verbindung gebracht werden.
Diese Gemeinsamkeit liess nun die Frage nach einem Zusammenhang
der auf der Nord- und Westwand nebeneinander dargestellten The-
men auftauchen.

Dabei fiel uns vor allem eine Wappenscheibe des Walter Jenny und
seiner beiden Gattinnen von 1588 im Landesmuseum Ziirich auf.'®”
Im Hauptbild sind die drei Wappen des Ehemannes und der zwei
Frauen abgebildet, im Oberbild ein Segelschiff mit Mannschaft und
einem Kaufmann mit seinen Warenballen, was auf den Beruf des
Stifters Walter Jenny hinweist. Links davon steht eine Muttergottes
im Strahlenkranz, rechts der hl. Nikolaus, der Patron der Schiffer.
Die Stifter stellten sich also unter den Schutz der Muttergottes und
der zu Schiff fahrende Kaufmann vertraute bei seiner Berufsaus-
tibung auf den hl. Nikolaus.

Eine Selbstdarstellung, ein Hinweis auf den Beruf des Hausherrn
und ein Andachtsbild weisen auch die Gaiser Wiande auf. In zwei
voneinander getrennten Darstellungen wiren also die gleichen Be-
ziige hergestellt, wie auf der vorhin besprochenen Scheibe. Das Ehe-
paar Joderly Nagel und Anna Walserin stellt sich und ihren Vieh-
besitz unter den Schutz des leidenden Christus.

Diese Anheimstellung, das «Verldbnis» eines oder mehrerer Votan-
ten mit einem Gnadenbild, ist das zentrale Thema der Ende des
15. Jahrhunderts in Italien entstandenen und dann im 17. und 18.
Jahrhundert in Deutschland massenhaft auftretenden Votivtafeln.'®®
Ein sehr verbreiteter Typus war dabei die Anheimstellung der Fa-
milie und des Hausbesitzers.’®® Darauf sind die einzelnen Familien-
mitglieder und der gesamte Viehbestand dargestellt, welche sich
unter den Schutz eines durch einen Wolkenkranz vom Hauptbild
abgetrennten und so in himmlische Sphiren entriickten Gnaden-
bildes begeben.'™ Das am héaufigsten auftretende Gnadenbild ist die
Muttergottes mit dem Kind. Daneben finden wir auch Darstellungen
von Schutzheiligen, des Gekreuzigten und, fiir uns besonders wichtig,

167 Schneider, Kat. Lm. Bd. 1, S. 246, Nr. 385.

168 M. Brauneck, Religiose Volkskunst, Koln 1978, S. 90.

169 M. Brauneck, Religiose Volkskunst, Kéln 1978, S. 91.

170 Abb. in: a) M. Brauneck, Religiése Volkskunst, K6ln 1978, Abb. 10/
Abb. 18/Abb. 19.

b) L. Kriss-Rettenbeck, Ex Voto, Zirich-Freiburg 1972, Abb.
94/95/102/103/105.

70



11 ynd den Christus der Dor-

sehr oft Christus an der Geisselsdule
nenkrénung.'™
Die beiden Gaiser Wiande diirften somit nichts anderes darstellen

als ein ins Monumentale libersetztes Votivbild.

III. Das Rankenwerk
1. Einfiihrung

Profane Wanddekorationen mit Rankenwerk scheinen in den Biirger-
und Bauernhiusern des 16. Jahrhunderts relativ hdufig gewesen zu
sein, wie es immer wieder getdtigte Funde belegen.

Die Urspriinge dieser vegetabilen Rankenmalereien auf Haus- und
Stubenwinden entstammen sicherlich der kirchlichen Kunst des
13. und 14. Jahrhunderts, wo sie Wandfriese, Gewolbezwickel, Rah-
men von Bilderzyklen usw. schmiickten.'™

Aber schon im 14. Jahrhundert tauchten sie vereinzelt in biirgerlich-
hoéfischen Bauten als Begleitung figlirlicher Szenen auf, man denke
dabei etwa an die Wandmalereien aus dem Saale des Hauses «zum
langen Keller» in Ziirich oder diejenigen aus dem Schlosse Rhéziins.'™
Um 1500 treten sie vermehrt auch in den Biirgerhdusern der Stddte
auf, und finden dann im Verlaufe des 16. Jahrhunderts im Zuge des
wachsenden Selbstbewusstseins und Reichtums der Bauern auch auf
dem Lande weite Verbreitung. Die schmalen Rankenborten, die in
der kirchlichen und hofischen Malerei nur sekundire, begleitende
Funktion hatte, wurden jetzt an den Zimmerwinden zur Haupt-
sache.!’™ Es sind gewissermassen gemalte Wandteppiche, ein Ersatz
fiir den viel kostbareren Wandbehang mit Fellen oder Wirkereien,
wie denn das Rankenwerk auch bei den richtigen Wandteppichen
der Zeit, etwa im Basler Historischen Museum '*® oder im Landes-
museum Zlirich, die Hauptrolle spielt. In diesen Rankenteppichen

171 Djese Darstellung geht auf die Beliebtheit des Gnadenbildes in der
Wies zuriick. Abb. in: L. Kriss-Rettenbeck, Ex Voto, Zirich-Freiburg
1972, Abb. 94, hier verbunden mit der Darstellung des Stifterpaares
und seiner Viehherde.

172 Mit Dornenkrone und Szepter, Abb. in: L. Kriss-Rettenbeck, Ex Voto,
Zirich-Freiburg 1972, Abb. 59/106/107/130. Bei Abb. 130 im Zusammen-
hang mit der Darstellung der Familie des Stifters.

173 B Carl, Wandmalerei im alten Winterthur, Katalog anlisslich der
Ausstellung im Gewerbemuseum Winterthur 1967, Winterthur 1967,
S. 17.

174 H, Lehmann, Die Schweiz im Spiegel der Jahrhunderte, Ziirich 1937,
S. 231—235.

175 B, Carl (wie Anm. 173), S. 17.

176 H Lehmann (wie Anm. 174), S. 452.

71



tritt das Figiirliche in den Hintergrund, zwischen dem wuchernden
Blattwerk tummeln sich oft stark verkleinert verschiedene Tiere,
Jagdgesellschaften, Kinder usw. Das Zimmer wird zu einer Laube
oder einem Garten.'™

Auch in der Ostschweiz haben sich Zeugnisse solcher Rankenmale-
reien erhalten, so z. B. im Rathaus von Balgach. Auf die Holzbhohlen-
wénde einer Firstkammer ist dort eine ins Jahr 1595/96 zu datierende
Malerei gemalt, deren Vorlage wahrscheinlich aus einem nieder-
landischen Musterbuch stammt. «Die Malerei vermittelt die Illusion,
man stehe hinter einer Balkonbriistung und schaue durch Arkaden
in ein vollgestopftes Kuriositdtenkabinett, missgebildete Minnlein
und Weiblein, Jager und Tiere (darunter ein Elefant) tummeln sich
in einem dichten Rankennetz.»'"®

Ein weiteres, ganz dhnliches Beispiel stellen zwei Fragmente einer
Holzbohlenmalerei dar, die sich im Hause Briihlgasse 43 in St. Gallen
befinden und in die Mitte des 16. Jahrhunderts datiert werden. Dar-
gestellt sind darauf eine auf einer Sdule unter einer Friichtegirlande
stehende Justitia und eine Jagdszene, die sich innerhalb eines dich-
ten Rankenwerkes abspielt. Anderes weist auf Hans Ardiiser hin,
dessen dekorative Malereien hier einen entscheidenden Einfluss
gehabt haben koénnten. Zugeschrieben werden diese Werke Hans
Hagenbuch d. J.'*® In Rapperswil, im Hause Brenni-Landenberg ist
eine ganze Halle mit d4hnlichen Motiven bemalt.

Aus Winterthur sind uns die Rankenmalereien des Hans Haggen-
berg bekannt, der dort um 1500 wirkte.’® In den gleichen Zusam-
menhang gehoren auch die schon erwdhnten Malereien in Wattwil
und Bischofszell.'®?

Die Pflanzen, welche solches Rankenwerk bilden, sind oft nicht
identifizierbar. Viele verschiedene vegetabile Elemente wie Blitter,
Bliiten, Knospen, Friichte und feine Astchen werden zu einem
wuchernden Gewidchs zusammenkomponiert. Daneben gibt es aber
auch genau definierbare Pflanzen, von denen die Weinranke wohl
am beliebtesten war.

177 Zur Symbolik der Laube und des Gartens siehe: M. Braun-Reichen-

bacher, Das Ast- und Laubwerk, Niirnberg 1966, SS 86/87.
178 B, Anderes, in: Der Kanton St. Gallen, Aarau 1974, S. 81 f.
179 W, Vogel, Begegnung mit alten Malereien und ihren Meistern, in:
Separatdruck aus der «Gallusstadt 1966», St. Gallen 1966.
Siehe: B. Carl, Wandmalerei im alten Winterthur, Katalog anlésslich
der Ausstellung im Gewerbemuseum Winterthur 1967, Winterthur 1967,
S. 12 f.
181 Sjehe S. 50.

18

(=]

72



Eine solche Weinranke haben wir auf einer Holzbohlenmalerei des
16. Jahrhunderts in Nesslau gefunden.'®®

In Ziirich gibt es, ebenfalls aus dem 16. Jahrhundert, ein Beispiel,
das im Hause Froschaugasse 22 in einer Fensternische gefunden
wurde. Dargestellt sind verschiedene Vogel, die an den Trauben einer
aus einem Henkelpokal wachsenden Weinranke picken.'®® Beide
Rankenarten kommen aber nicht nur auf Wandmalereien vor, son-
dern sind sogar noch héufiger vertreten an schmiedeeisernen Git-
tern '®* und vor allem auch bei Flachschnitzereien, die seit etwa 1500
Deckenbalken und Wandfriese schmiickten.'® Eine der schénsten
Flachschnitzereien, eine mit Trauben behangene Weinranke, stellt
die Dekoration des Baldachins des Chorgestiihls in der Stiftskirche
Zofingen um 1518 dar.'®®

So verschieden gestaltet alle Rankenwerke sein modgen, gemeinsam
ist ihnen allen die Form der volutenartigen Aste, welche je nach
Bedarf zusammengesetzt, beliebig grosse Fliachen iiberziehen kénnen.

2. Die Ranken der Fensterfront und der Westwand rechts der
Tiiroffnung

Das rote Rankenwerk auf weissem Grund der Fenstereinfassung und
auf der Westwand rechts der Tiir6ffnung gleicht nun in keiner Weise
einem der vorhin genannten Beispiele. Vielmehr weist es dhnliche
Formen auf wie ein stark aufgeldstes, filigranartiges spatgotisches
Masswerk. Diese Form konnte nur in einem einzigen Fall beobachtet
werden. Dabei ist eine Holzbohlenmalerei aus einem Haus in
Steinen SZ angesprochen, die aus dem friihen 16. Jahrhundert stam-
men diirfte. Unterhalb eines Holzzubers mit Henkeln, aus dem eine
pflanzliche Ranke wichst, befindet sich ein Rankenwerk, das aus
fast denselben Elementen besteht wie dasjenige aus Gais.'®”

3. Weinranke mit Trauben auf der Westwand

Die Weinranke auf der Westwand steht im Vergleich mit anderen,
leider nur spérlich zusammengekommenen Beispielen, einmalig da.

182 Sjehe S. 50.

183 in: Ziircher Denkmalpflege, 2. Bericht 1960/61, Ziirich 1964, S. 111.

184 7 B.: An den Gittern der Arkaden des vorderen Rathauses in Basel
von 1535.

185 Sjehe: J. R. Rahn, Uber die Flachschnitzereien in der Schweiz, in:
Festgabe auf die Erdoffnung des Schweiz. Landesmuseums in Ziirich,
1898.

186 Sjehe S. 66.

187 A, Meyer, Volkstiimliche Wandmalereien in Steinen, Lauerz und
Schwyz, in: Revue Suisse d’Art et Archéologie, Vol. 31, 1974, S. 188.

73



Nirgends sonst wurde sie als eigenstindige, eine ganze Wand ein-
nehmende Darstellung und nicht nur als rahmendes Beiwerk von
figlirlichen Szenen angetroffen. Auch in ihrer graphischen Strenge
und durch den Umstand, dass sie so iiberaus reich mit Trauben
behangen ist, unterscheidet sie sich von den meisten, die viel freier
und naturalistischer gestaltet sind.

In einem ersten Schritt soll sie nun den am ehesten vergleichbaren
Beispielen gegeniibergestellt werden. Dann soll die Darstellung auf
ihre Funktion hin untersucht werden. Abgesehen von der dekora-
tiven Wirkung, die sie ohne Zweifel hatte, méchte man, betrachtet
man die anderen Winde, auch einen gewissen Symbolgehalt nicht
ausschliessen.

a) Vergleiche

Die Komposition der Ranken aus aneinanderhidngenden Voluten ist
liberall gegeben, doch nirgends ist sie einerseits so schematisch,
andererseits so kraftvoll wie in Gais. Am ehesten vergleichbar ist
eine dekorative Malerei Hans Ardiisers an der Untersicht eines Tiir-
sturzes von 1591 in Graubiinden.'®®

Auch die Eigenart, dass die Ranke von einem Punkt des Bildes
herauswichst, konnte an anderen Beispielen beobachtet werden: in
Nesslau, wo sie zwischen den beiden Stifterfiguren emporspriesst;
in den Blatt- und Bliitenranken von Steinen '*® und Bischofszell,°
um zwei von vielen zu nennen, wichst sie aus einem Zuber und
einem Pokal heraus. Es gibt aber noch weitere Gemeinsamkeiten,
besonders in der Gestaltung von Details wie Blitter, kleine Spiral-
ranken und die nicht erkldarbaren roten Friichte, welche alle nicht
nur an Weinranken vorkommen. Vor allem die in ihrer Malweise
sehr schematisch und unnaturalistisch wiedergegebenen Blatter
finden sich in den Ranken von Bischofszell und am dhnlichsten in
denjenigen der Froschaugasse in Zirich wieder. Verwandt sind auch
die Blatter der Nesslauer Ranke, doch sind diese etwas weitergehend
durchgefiihrt.

Im Gegensatz zu den weit auseinanderhiéngenden Trauben anderer
Weinranken, sind diejenigen von Gais sehr gross und fast unnatiir-
lich dicht beisammen. Die mit Lichth6hungen angedeutete Plastizitat
ist ebenfalls einmalig.

Aus dem 16. und 17. Jahrhundert sind im Kanton Appenzell keine
anderen Darstellungen von Weinranken bekannt. Erst in der ersten
Héilfte des 18. Jahrhunderts tauchen sie im sogenannten «blumigen

188 Fotos von der Biindner Denkmalpflege zur Verfligung gestellt, leider
ohne genaue Angaben.

189 Sjehe S. 73.

180 Siehe S. 50.

74



Stil» der Mobelmalerei auf und zwar so hdufig, dass man die
Schrinke dieser Epoche auch schon als «Traubenschrinke» be-
zeichnete.'"

Diese fast 150 Jahre spidter entstandenen Malereien weisen auch
sonst noch einige verwandte Merkmale zum Gaiser Bild auf: Die
kraftvolle, fast barocke Bewegung der einzelnen Ranken, die orna-
mentale Umgestaltung der in der Natur entlehnten Vorbilder nach
eigenen Gesetzen, die bewusst mit schwarzen Linien verstidrkten
Konturen und die Plastizitit der Motive (jede Traubenbeere z. B.
ist oft mit einem Glanzlicht versehen).'?®

b) Funktion

Neben der rein dekorativen Wirkung kénnte man in der Darstellung
des Weinstocks mit Trauben auch einen gewissen Symbolgehalt
vermuten. Seit frithchristlicher Zeit ist der Weinstock von den Sym-
bolen aus der Pflanzenwelt neben der Ahre das Symbol der Eucha-

ristie; als Brot und Wein verkorpern sie Leib und Blut beim Abend-
mahl.!®®

Besonders nachwirkend in der bildenden Kunst ist das Wort Jesu,
in dem er sich selbst als Weinstock bezeichnet: «Ich bin der rechte
Weinstock und mein Vater der Weingédrtner. Eine jegliche Rebe an
mir, die nicht Frucht bringt, wird er wegnehmen; und eine jegliche
Frucht, die da Frucht bringt, wird er reinigen, dass sie mehr Frucht
bringe... Ich bin der Weinstock, ihr seid die Reben. Wer in mir
bleibt und ich in ihm, der bringt viele Frucht, denn ohne mich kénnt
ihr nichts tun.»'®

Eng verbunden mit dieser Aussage ist das Motiv des «Lebensbau-
mes», der in der christlichen Symbolik mit dem Kreuz zur Einheit
verschmolzen ist. Das Kreuz selbst wird zum Lebensbaum, zum
«Holz des Lebens», es ist der Baum des neuen Paradieses.!?®

In diesen Kreuzallegorien nimmt das Baumkreuz eine wichtige Rolle
ein. Es kommt in stilisierter Form seit dem 12. Jahrhundert in der
Buchmalerei vor und wird im Verlaufe des Mittelalters immer
realistischer gestaltet. Hiufig hat es die Form des Weinstocks mit
Trauben und Blittern.'®®

191 Ott, Das Ornament, S. 51.

192 Ott, Das Ornament, S. 53.

193 Sachs-Badstiibner-Neumann, Christliche Ikonographie in Stichworten,
Miinchen 1973, S. 84, Art. «Christussymbole».

184 70h, 15, 1—8.

195 Sachs-Badstiibner-Neumann, Christliche Ikonographie in Stichworten,
Miinchen 1975, S. 231, Art. «Lebensbaum», mit Literaturangaben.

196 Sachs-Badstiibner-Neumann (wie Anm. 195), S. 216, Art. «Kreuzalle-
gorie», mit Literaturangaben.

75



Margrith Ott meint nun, dass die Zierformen der Vasen mit den
daraus aufsteigenden Blumen- und Traubenranken auf den Appen-
zellerschrianken des 18. Jahrhunderts Ausldufer eben dieses Lebens-
baummotives seien.’® Auch Ernst Baenzinger schreibt von Malereien
des 18. Jahrhunderts auf Bauernhausfassaden mit stilisierten Tulpen
und Nelken, die teils einzeln verstreut, teils aber auch zu «reichen
symmetrischen Lebensbidumen» gruppiert seien.'” Aber auch Wein-
ranken kommen wohl in diesem Sinne auf Hauswinden vor.'®
Wenn man nun annimmt, die zahlreichen Ranken, die aus Vasen
entspringen, seien dem Motiv des Lebensbaumes gleichzusetzen, so
mochten wir dies auch fiir die Gaiser Weinranke tun. Dies — obwohl
sie nicht aus einer Vase entspringt und nicht symmetrisch ist, wie
sie eigentlich sein sollte — weil auch auf der Ostwand eine Darstel-
lung mit christlicher Symbolik vorkommt.

IV. Architektonische Gliederung

1. Wandsockel

Die in bunten Farben gemalten Muster, die Gliederung in Friese
und Fiillungen des Wandsockels, lassen uns an Steinarchitektur
denken, welche mit Inkrustationen aus kostbarem Gestein verkleidet
ist.

Man kann von einer mif farbillusionistischen Mitteln erreichten
Verfremdung des Baumaterials Holz sprechen.

Solche Kunstgriffe waren schon der spitkretischen und der myke-
nischen Kunst vertraut. In Mykene bildeten die Verkleidung der
Winde mit Holztafeln, kostbaren Gesteinen und Metallplatten nicht
die Regel, sondern wie in Kreta, der Kalkbewurf. Auf diesem wur-
den, wie viele erhaltene Wandmalereien belegen, Marmor- und Ala-
basterinkrustationen farbig nachgebildet. Das gleiche gilt auch fiir die
romische Architektur, wo das zumeist aus Ziegelsteinen bestehende
Mauerwerk mit einer Stuckmasse verkleidet und farbig bemalt
wurde.?®°

Vitruv schreibt im siebten Buch seines Werkes «De Architectura»
liber diese Verkleidungen: «In diesem Sinne haben die Alten, welche
die erste Farbgebung der stuckbeworfenen Wand unternahmen,

197 Ott, Das Ornament, S. 51.

198 E. Baenzinger, Schmuck und Malerei am Schweizer Bauernhaus, Walli-
sellen 1971, S. 36.

199 E. Baenzinger (wie Anm. 198), Abb. S. 27, Stockli von 1738 in Nieder-
hausern bei Belp.

200 Knoepfli, Farbillusionistische Werkstoffe, S. 18.

76



zunidchst das bunte Farbspiel der in die Winde eingesetzten Mar-
morplatten nachgeahmt und erst dann die plastischen Wandumrah-
mungen.»*’!

In diesen Dekorationsmalereien sind die Marmorierungs- und Ge-
figebilder oft genau der Natur nachgeahmt, aber es kann sich auch
um vollig verfremdete Neuschopfungen handeln.*** Gefiigebilder,
Steinintarsien, welche aus verschiedenartigen Steinen symmetrisch
zusammengesetzt sind, sei es nun echt oder nachgeahmt, nennt man
«opus sectile».

In der christlichen Kunst wurden solche Wandverkleidungen, aus
naturgebrochenem Marmor oder gemalt, zuerst vom byzantinischen
Osten libernommen, um von dort aus weitere Verbreitung zu finden.
So beginnen neben vielen Beispielen in der karolingischen und
ottonischen Buchmalerei **® neue Zeugnisse fiir gemalte Marmore an
Bauwerken auch nordwaérts der Alpen vorzukommen. In den Fresken
von Miistair zu Beginn des 9. Jahrhunderts erhielten die Sockel der
Léangswiénde in Fortsetzung des Marmorbodens eine bunte Marmor-
verkleidung gemalt:*** Geschichtete und gebinderte helle und dunkle
Platten, Streifen und Quadrate. Es wird vermutet, ein oberitalieni-
scher Meister habe Vorlagen des spidtantiken-hellenistischen Kreises
um 500 benutzt.

Im 12. und vor allem im 14. Jahrhundert beginnen sich diese Mar-
morbilder zu denaturieren, d.h. ornamental zu verselbstdndigen,
wobei nicht ganz klar wird, ob textile Strukturen oder geometrische
Marmorschnitte (opus sectile) als Vorlage gedient haben.?*®

Zwischen 1157 und 1170 entstand das Sockelmuster der Mittelapside
von Miistair, dunkelrotbraun und indischgelb wechselnde, mit Wel-
lenbdndern verzierte Felder.?”® Diese Wellenbandornamentik be-
gegnet uns dann zwischen 1320 und ca. 1350 im Schaffen des soge-
nannten Waltensburgermeisters wieder. Im Schloss Brandis, in der
Steigkirche St. Luzius, Maienfeld, in St. Georg, Rhiziins und in Wal-
tensburg hat dieser Meister jene Quadratmusterung vorwiegend in
Gelb, Rot, Braun und Grau angewandt, die einseitig gewellten
Bander parallel, diagonal, in Rauten und Sparrenformation, gegittert,
ineinandergeschoben mit Kreisen und Kreisschlingen, Wellen und

201 yitruv, De Architectura, Edition Jakob Prestel (2. Auflage 1959), Kap. V,
1. Abschnitt, S. 362.

202 Knoepfli, Farbillusionistische Werkstoffe, S. 18.

203 Knoepfli, Farbillusionistische Werkstoffe, S. 19, mit Beispielen in den
Anm.

204 Knoepfli, Farbillusionistische Werkstoffe, S. 22, mit Lit. Angaben in
der Anm.

205 Knoepfli, Farbillusionistische Werkstoffe, S. 23.

206 Knoepfli, Farbillusionistische Werkstoffe, zur Datierung siehe Anm.

77



Sternen kombiniert., Dass dabei sicher an imitierte Marmorintarsien
und nicht etwa an textile Muster gedacht werden muss, beweisen
die weissen Stossfugen zwischen den einzelnen Quadern.**’

Auf solche Vorbilder diirfte der Maler der Gaiser Winde zuriick-
gegriffen haben, als es darum ging, den Raum moglichst kostbar
auszustatten. Uber die Herkunft des Wellenbandornamentes wurde
schon gesprochen. In der Natur kommt es an geschliffenen Achat-
steinen vor und wurde in der Malerei direkt kopiert. Das Motiv der
ineinandergeschachtelten Rautenformen entstammt den Steinintarsien
und kommt an gebauter Architektur z. B. im Obergeschoss des Do-
genpalastes in Venedig vor und an einem Haus der Salome Alt in
Wells (Oberdsterreich) aus der Mitte des 16. Jahrhunderts.?*® Dort ist
im Obergeschoss das Motiv rot auf weissem Grund mit Backsteinen
dargestellt. Als Vorbilder werden dafiir Bauten des 15. Jahrhunderts
im Veneto angenommen.

Gemalt ist es uns in genau der gleichen Form nur an der Decke des
«Schonen Hauses» aus dem 13. Jahrhundert in Basel begegnet.

Die Ringe, die illusionistisch gemalt auf den Sockelfiillungen ange-
bracht sind, findet man an gebauter Architektur an vielen Ratshdu-
sern Oberitaliens wieder. Sie dienten dort, eingelassen in das Mauer-
werk der Sockelpartie, zum Anbinden der Pferde.?’ In der Schweiz
ist mir ein solches Beispiel in Langenbruck BL bekannt: An der
Strassenfront des Gasthofes «Bédren» sind kleine eiserne Pferdekdpfe
mit Ringen angebracht, die dem gleichen Zweck gedient haben.

Im Bauernhaus in Gais aber konnen sie wahrscheinlich im Zusam-
menhang mit der Darstellung der Herde gesehen werden und diirften
somit zum «Anbinden» der Kiihe gedient haben.

Dass solche gemalten Wandverkleidungen noch in anderen Profan-

bauten vorgekommen sind, beweisen folgende Beispiele:

— In der Burg Zug ist kiirzlich ein bemaltes Téfer aus dem 15. Jahr-
hundert freigelegt worden. Die Musterung besteht dort aus Rin-
gen auf gelbem Grund.**’

— Unter der abblidtternden Farbschicht der schon besprochenen
Rankenmalerei aus Bischofszell erscheint ein mit Holzmaserierung
und Stossfugen illusionistisch gemaltes Tédfer, das wohl aus der
Zeit um 1500 stammen diirfte.

— Die Sockelzone der Holzbohlenmalerei in Nesslau bildet eine
Riegelkonstruktion mit gemalten Balken.

207 Knoepfli, Farbillusionistische Werkstoffe, S. 22 mit Lit. Angaben in
der Anm.

208 RDK, Art. Farbigkeit der Architektur.

209 Mitteilung von Prof. A. Reinle, Ziirich.

210 Mitteilung von Dr. J. Griinenfelder, Zug.

78



2. Tiirsturz

Die Elemente, aus denen der gemalte Rundbogen der Tiire in der
Westwand besteht — Blatt und Bollenfriese, Dreipassbogen — ent-
stammen dem Formengut der Romantik und sind hier als «provinziell
verspitet» zu bezeichnen.

Reich verzierte Tiiren an Bauernhdusern des 16. Jahrhunderts sind
nicht selten.?''. Meist besteht der Tiirsturz nach dem Vorbild stiddti-
scher Biirgerhduser *'? aus einem ins Holz geschnittenen Stich-, Vor-
hang oder Eselsriickenbogen. Ob sie einmal bemalt waren, liess sich
leider nicht feststellen, ist aber in vielen Fillen anzunehmen.

Nach 1700 sind es dann vor allem im Emmen- und Aaretal freie
Malereien mit geometrischen Mustern, Blumen und Ranken, welche
die Tiirfiillungen von Speichern und Hiusern schmiickten. Dies geht
auf die Sitte der Tirschenkungen zuriick, wobei man sich, &hnlich
der Sitte der Glasfensterschenkungen, Tiiren zu einem neuerbauten
Hause beisteuern und reich verzieren liess.*'?

Zur Person des Malers

In der Ausfiihrung der figiirlichen Malerei einerseits und der Archi-
tektur- und Rankenmalerei andererseits, meinten wir Unterschiede
im Ko6nnen des Malers bemerkt zu haben. Wihrend uns zum Beispiel
bei der Darstellung der Kiihe hinsichtlich der Proportionen und der
Zeichnung im Formalen viele Unstimmigkeiten aufgefallen waren,
sind das Rankenwerk und die Architektur mit viel Schwung und
enormer Sicherheit gemalt. Wegen dieser gekonnten Technik darf
man wohl annehmen, beim Urheber dieser Malereien habe es sich
nicht um einen Dilettanten, einen «Bauernmaler» im heutigen Sinne
also gehandelt, sondern um einen Dekorationsmaler, der sich haupt-
beruflich als Volkskiinstler betétigte.

Schaut man sich nun nach dem Téitigkeitsfeld eines solchen Malers
um, so zeichnen sich deutlich zwei Hauptaufgaben ab: Die Aus-

211 Mitteilung von Dr. M. Gschwend, Basel. Beispiel abgebildet in: M. Lutz,
22 alte Schweizer Biirger- und Bauernstuben, Bern 1946, Bauernstube
aus dem Wirz'schen Wohnspeicher, Rathausplatz Sarnen um 1536.

212 wie Anm. 211, a) Tiire im Eptingerhof Basel um 1580; b) Helfenstein-
Zimmer aus der ehemaligen Fraumiinster-Abtei Ziirich um 1487, heute
im Landesmuseum Ziirich.

213 |, Baenziger, Schmuck und Malerei am Schweizer Bauernhaus, Walli-
sellen 1971, S. 36, Abb. 9/10.

79



	Besprechung der einzelnen Motive

