
Zeitschrift: Appenzellische Jahrbücher

Herausgeber: Appenzellische Gemeinnützige Gesellschaft

Band: 101 (1973)

Artikel: Ein Leben für soziale Gerechtigkeit : aus der Biographie des
"Weberpfarrers" Howard Eugster-Züst (1861-1932)

Autor: Specker, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-283305

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-283305
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


©tn iLeben für fokale <&ere$tififieit
Aus der Biographie des «Weberpfarrers» Howard Eugster-Züst

(1861—1932)

von Dr. Louis Specker, Rorschach

Was tüürde aus uns, wenn uiir uns
nicht auf die Hoffnung stemmten,
und unser Sinn auf den durch
Gottes Wort und Geist erleuchteten
Wege mitten durch die Finsternis
hindurch über diese Welt
hinauseilte? (Calvin)

In zunehmendem Masse begnügt sich die moderne Geschichtsforschung

nicht mehr mit der Beschreibung von Leben und Werk jener
Staatsmänner und Feldherren, die auf den Gang der spektakulären
Ereignisse von weitreichendem Einfluss gewesen sind, sondern
wendet ihre Aufmerksamkeit vermehrt dem Schicksal des anonymen
Volkes zu. Beim Versuch, das Volksleben vergangener Zeiten zu
erhellen, treten Männer- und Frauengestalten ins Rampenlicht der
historischen Szene, die so gar nicht ins traditionelle Bild, das man
sich gemeinhin von den sogenannten Grossen der Geschichte macht,
passen wollen. Weil ihre Persönlichkeit sich in der Sorge um die
Belange der vielfach verachteten Masse, auf deren Buckel ja die
«Heldentaten» ausgetragen wurden und werden, entwickelte und sie
ihre ganze schöpferische Kraft im Dienst am geplagten Volk
verbrauchten, hat man oft kaum von ihrer Existenz Kenntnis genommen
oder sie nur zu bald wieder vergessen. Zu diesen Persönlichkeiten,
die aus Mitleid und Ehrfurcht die eigenen Interessen vernachlässigten

und die Nöte der anderen zu den ihrigen machten, gehört der
Appenzeller «Weberpfarrer» Howard Eugster-Züst. Seine sozialen
Leistungen, die weit über die Grenzen seiner Heimat hinaus von
segensreichem Einfluss gewesen sind, verdienen unsere
uneingeschränkte Hochachtung. Wenn wir nun im folgenden versuchen, sein
Lebenswerk gebührend zu würdigen, so ist ein kurzer Blick auf die
sozialen und wirtschaftlichen Verhältnisse im Appenzellerland des
19. Jahrhunderts wohl von Nutzen.

I. Herkunft und wirtschaftlicher Stand der Appenzeller Heimweberei

Die Alemannen, die im Laufe des 8. Jahrhunderts ins Gebiet des
heutigen Appenzellerlandes vorstiessen, fanden dort für ihre bäuerliche

Wirtschaft nicht die besten Bedingungen vor. Das hügelige
Gelände und das rauhe Klima erlauben lediglich Vieh- und Gras-



Wirtschaft, aber keinen nennenswerten Ackerbau. Deshalb sahen
sich die Bewohner des Gebietes vor dem Säntis schon frühzeitig
genötigt, nach weiteren Arbeitsmöglichkeiten Ausschau zu halten.
Während des ganzen Mittelalters spielte die von St. Galler Mönchen
eingeführte Leinwandweberei eine bedeutende Rolle, und im Laufe
des 15. Jahrhunderts wurde das Appenzellerland zum wichtigsten
Produktionsgebiet für den Leinwandhandelsplatz St. Gallen. Die
Appenzeller waren es aber bald müde, nur für die grossen Gewinne
landesfremder Kaufleute zu arbeiten, und bauten sich im 17.
Jahrhundert einen eigenen Leinwandhandel auf. Für rund 200 Jahre
blühte einigen appenzellischen Kaufmannsfamilien der fetteste
Weizen, und auch in breiten Schichten der Bevölkerung soll sich
— wie Chronisten zu berichten wissen — ein gewisser Wohlstand
ausgebreitet haben. Das änderte sich auch nicht, als 1753 die
Leinwand von der Baumwolle verdrängt wurde, jedenfalls wuchs die
Anzahl der Seelen in Appenzell Ausserrhoden von den ersten Dezennien

des neunzehnten Jahrhunderts bis zum Beginn des zwanzigsten
um rund 20 000. Überall in den kleinen sonnengebräunten Häusern
ertönte das Klappern des Webstuhles.

Die Abhängigkeit der appenzellischen Textilhausindustrie vom
Welthandel brachte es indessen mit sich, dass sie immer wieder von
harten Krisen betroffen wurde, der Wohlstand stand auf wackeligen
Füssen. Drei Ursachen insbesondere verhinderten seine Stabilisierung:

1. Der immer rascher wechselnde Modegeschmack, 2. politische
und kriegerische Ereignisse, 3. die zunehmende Mechanisierung in
der Herstellung von Textilien.

So kam es immer wieder vor, dass Weberfamilien von einem Tag
auf den anderen ihre Existenzgrundlagen verloren und ins brutalste
Elend stürzten. Rettung aus grosser Not brachte 1823 die Erfindung
des Plattstichwebstuhls, der es möglich machte, Web- und Stickvorgang

mit demselben Werkzeug auszuführen. Weil in absehbarer Zeit
die Plattstichweberei nicht im grossen Stil mechanisiert werden
konnte, brauchte sie keine Konkurrenz zu fürchten, und so erhoffte
man sich für lange Zeit eine ununterbrochene Prosperität. Aber
bereits nach rund 30 Jahren guten Absatzes tauchten Schwierigkeiten
auf. Die Plattstichweberei erwies sich als zuwenig flexibel und
vermochte dem abrupt wechselnden Modegeschmack bald nicht mehr
zu folgen; ihre Artikel verloren an Attraktion. Was sich zunächst als
Vorteil angeboten hatte — die engen Grenzen der technischen
Weiterentwicklung — entpuppte sich nun als Nachteil. So verlor
die Plattstichweberei den Konkurrenzkampf gegen die Stickerei,
deren Produkte in aller Welt grossen Anklang fanden. Während die
alte BaumWollweberei langsam auf eine absteigende Linie geriet,



begann die Stickerei ihren Siegeszug in der Ostschweiz. Ihr, die
kalifornische Goldfelder versprach, strömte nun alles zu.

Diese Entwicklung zog einen Grossteil der Familien des
appenzellischen Mittel- und Hinterlandes, die durch ihre Arbeit am Webstuhl

den Lebensunterhalt bestreiten müssten, in Mitleidenschaft.
Auch diejenigen Weber, die noch in der glücklichen Lage waren,
eine kleine Landwirtschaft zu besitzen, gerieten in grosse Not.
Abgesehen von den erwähnten ungünstigen Boden- und Klimaverhältnissen

waren grossartige Erträge schon deshalb nicht zu
erwirtschaften, weil man damals auf dem Appenzeller Bauernhof nach
veralteten und unrationellen Methoden arbeitete. Trotz der täglichen
Arbeitszeit von acht bis vierzehn Stunden konnten es die Weber
auf keinen grünen Zweig bringen, ihre Löhne gestatteten kein
«Sparen in der Zeit», vielmehr hiess es, in der Zeit sparen und in
der Not doch nichts haben. Traten Krankheiten oder Arbeitslosigkeit

auf, so standen die Leute direkt vor dem Armenhaus. In den
Jahren 1895 bis 1899 berechnete eine Weberehepaar sein Einkommen

sorgfältig und kam auf einen durchschnittlichen Tageslohn
von Fr. 2.78 für den Mann und Fr. 1.50 für die Frau. Noch 1902
müssten viele Weber mit 25 Rappen pro Essen auskommen. Es
bedarf keiner Erläuterung: Auch für die damaligen Verhältnisse ein
Lohn, der weder zum Sterben noch zum Leben reichte. Es ist nicht
verwunderlich, dass angesichts solcher Verhältnisse die Kinderarbeit

ein weitverbreitetes Übel war. Viel zu früh, noch kaum dem
Kleinkinderalter entwachsen, wurden Knaben und Mädchen zur
Mitarbeit gezwungen. Die Familie konnte auf die schwächsten
Arbeitskräfte nicht verzichten, wenn sie auch nur die elementarsten
Lebensbedürfnisse befriedigen wollte. Tag für Tag bestand die
Speisekarte aus denselben unzureichenden Lebensmitteln: Kaffee, Brot
und Kartoffeln. Das «Kaffeesatzgeschlecht» wurde zu einem traurigen

Begriff. Seelisch-geistige Verkümmerung und körperliche
Degeneration verdammten schliesslich Generationen von Webern zu
einem vegetierenden Dasein in der hintersten Lebensecke. Kein
Schweizer Kanton wies bei den sanitarischen Rekrutenuntersuchungen

eine so traurige Bilanz auf wie Ausserrhoden; der gesundheitliche

Niedergang des Appenzellervolkes war so augenfällig, dass
sich auch die «Schweizerische Naturforschende Gesellschaft» anlässlich

einer Sitzung in Trogen damit beschäftigte. Im Protokoll der
Hauptversammlung von 1857 findet sich die Bemerkung: «Man
erkannte, dass der allzulange Aufenthalt in feuchten Webkellern und
das Arbeiten in vorgebeugter Haltung einer gesunden körperlichen
Entwicklung entgegenstehen». Wen wundert's, dass sich immer mehr
jüngere Leute von der Weberei abwandten, um sich anderwärts nach
einer leichteren und einträglicheren Arbeit umzusehen. Allmählich



wurde das Weben zu einer ausschliesslichen Beschäftigung von
Alten, Gebrechlichen und Kindern, was das Niveau der Produktion
noch weiter hinabdrückte. Dadurch verringerte sich die Erwartung,
eines Tages bessere Löhne zu erlangen, von Jahr zu Jahr. In der
«Appenzeller-Zeitung» vom 1. Oktober 1870 stellt ein Weber fest:
«Mehr als um politische Angelegenheiten... kümmert man sich bei
uns derzeit in den Kreisen, die von der Hände Arbeit zu leben
angewiesen sind, um die Frage: Was werden wir essen? Was werden wir
trinken? Womit werden wir uns kleiden?»

II. Die Weber wehren sich gegen das Elend

Bisher hatten sich die Weber in stiller Resignation mit ihrem
Schicksal abgefunden, als im Jahrzehnt zwischen 1860 und 1870

plötzlich eine merkwürdige Unruhe unter der ostschweizerischen
Arbeiterschaft um sich zu greifen begann. «Es ist etwas in der Luft,
wie wenn's bräselet», stellte die «Appenzeller-Zeitung» verwundert
fest. Um jene Zeit brach der Geist des modernen Kapitalismus in die
Gefilde der noch weitgehend patriarchalisch organisierten
Heimindustrie der Ostschweiz ein und rüttelte unerbittlich an den alten
gesellschaftlichen Strukturen. Beunruhigt müssten die Fabrikanten
zur Kenntnis nehmen, dass die Unzufriedenheit der Weber und
Arbeiter aggressive Züge anzunehmen begann, langsam zerbröckelte
jener Friede, der bislang das Verhältnis zwischen Arbeitgeber und
Arbeitnehmer ausgezeichnet hatte.

Was bedeutet in unserem Falle «Einbruch des kapitalistischen
Geistes»? Die zunehmende Mechanisierung und Verbreitung der
FabriJctextilindustrie unterwarf auch gegen Ende des vergangenen
Jahrhunderts die Heimarbeit einer harten Konkurrenz und zwang
sie unter jenen erbarmungslosen Geschäftsrationalismus, der ein
konstituierendes Element des Kapitalismus darstellt. Im Sog des

Kapitalismus kam es zu einer tiefgreifenden Veränderung im
Verhältnis zwischen Webern und Fabrikanten, welches bisher
patriarchalische Verhaltensmuster geregelt hatten. Mit der Position
der bildungsmässigen und materiellen Überlegenheit der Arbeitgeber

verband sich für diese die ungeschriebene Verpflichtung, ihre
Untergebenen gerecht zu behandeln und anständig zu entlöhnen.
Aber es war eben kein Vollzug der Menschlichkeit zwischen
gleichberechtigten Partnern, sondern der Abstand zwischen oben und
unten blieb unangetastet. Daher findet sich bei den nicht selten
pietistisch gesinnten Appenzeller Fabrikanten jene herablassende
Form der Mildtätigkeit, die man ausübte, weil man sich sittlich dazu
verpflichtet fühlte, nicht aber weil der Bedürftige von sich aus a

priori darauf ein menschliches Recht hätte anmelden dürfen. Die
Weber ihrerseits sahen an diesem Stand der Dinge nichts Ungerech-

6



tes, vielmehr hielten sie die gegebene Ordnung für gottgewollt und
wagten es auch nicht im entferntesten, darüber irgendwelche Zweifel
aufkommen zu lassen. Es gab nun einmal Reiche und Arme,
Unabhängige und Abhängige — etwas anderes zu verlangen wäre in ihren
Augen wohl schon beinahe einer Blasphemie gleichgekommen. Der
vom deutschen Soziologen Max Weber festgestellte Zusammenhang
zwischen gewissen Formen protestantischer Religiosität und
patriarchalisch-kapitalistischer Gesinnung leuchtet hier beispielhaft auf.
Auf dem Tüchtigen und Arrivierten ruht Gottes Segen, den Zukurz-
gekommenen bleibt nur der Trost auf die Unerschöpflichkeit der
göttlichen Gnade. Das Ethos des patriarchalischen Arbeitgebers wich
nun unter dem Einfluss des kapitalistischen Gewinnstrebens dem
kühlen Kriterium der Rentabilität, aus dem arbeitnehmenden
Menschen wurde ein Faktor in der Bilanz. Um die Gewinne aus den
bedrohten Plattstichartikeln wenigstens halten zu können, nahmen
die Fabrikanten Lohnreduktionen vor oder drosselten die Produktion.
Aus diesem Grunde vermochten die gnädigen Almosen der Arbeitgeber,

sofern überhaupt noch vorhanden, gegen das wachsende
Elend nichts mehr auszurichten, ja sie wirkten vielmehr wie ein
Hohn auf jede Menschlichkeit.

Dieser Prozess fiel zusammen mit den ersten Organisationsversuchen

der schweizerischen Arbeiterschaft. Weber und Arbeitgeber
standen den Zeiterscheinungen völlig hilflos gegenüber. Die
sogenannte «Arbeiterfrage» wurde zwar zum vieldiskutierten Thema,
aber man war nicht in der Lage, annehmbare Lösungen zu finden, die
mehr wert gewesen wären als «Doktorgutteren in einen verdorbenen
Magen», wie ein Zeitungsschreiber meinte. Die anfängliche Toleranz
des appenzellischen Bürgertums gegenüber den Anliegen der
Arbeiterschaft verwandelte sich schnell in eine entschiedene Gegnerschaft,
als 1871 von St. Gallen aus die Welle der Unrast nach Herisau
hinübergriff. Streikende St. Galler Arbeiter waren hinter wehenden
roten Fahnen zur Verbrüderung mit ihren Kollegen nach dem
ausserrhodischen Hauptort gezogen und hatten dort zum Entsetzen
der Bürger die verwerfliche Klassenkampfparole propagiert. Schon
glaubten einige aufgeregte Gemüter, den Pulverdampf der Revolution

zu riechen, und fürchteten um Ruhe und Ordnung. In der Folge
kam tatsächlich ein Erwachen über die Herisauer Arbeiterschaft, so
dass sie beschlossen, zur Selbsthilfe zu greifen und einen Weberverein

zu gründen. Weil alsbald die wildesten Gerüchte über die
Absichten dieser Organisation kursierten, wandten sich die Weber
mit folgender Erklärung an die Öffentlichkeit: «Wir arbeiten vom
Morgen früh bis zum Abend spät und verdienen kaum so viel, dass
wir uns kümmerlich nähren können. Wir sollen als redliche Bürger
unsere Pflichten erfüllen; wir schwören an der Landsgemeinde unter



Gottes freiem Himmel, dass wir das Wohl des Landes schützen und
schirmen wollen; ruft die Trommel uns zur Fahne, zum Schutze für
unser Vaterland, so verlassen wir Weib und Kind; sind wir zu alt
oder zu gebrechlich, so schicken wir unsere Söhne; alles, was pflich-
tig, folgt dem Rufe ohne Murren. Zwar gehört ein grosser Teil
unserer Bevölkerung dem Weberstande an und hat, ohne die
Ordnung zu stören, ruhig und geduldig auf bessere Zeiten geharrt. Wir
hoffen nun, unser Zweck werde in dieser Weise nicht als revolutionäres

Begehren betrachtet werden können, und jeder ehrliche Bürger
werde uns in unserem gewiss gerechten Verlangen unterstützen. Es
will ja jeder Professionist gehörig bezahlt sein, und ohne Verbesserung

des Lohnes können wir Weber nicht einmal mehr das
Notdürftigste bezahlen. Darum werden wir uns vereinigen zu einem
festen Arbeiterbunde und hoffen, dass wir gross und stark werden
zum Nutzen und Frommen des Landes.» Leider fruchtete der Wille,
durch die Kundgebung patriotischer Solidarität die aufgeschreckte
Bevölkerung und insbesondere die Fabrikanten zu beruhigen, wenig.
Man traute dem «ominösen» Verein um so weniger über den Weg,
als die schweizerische Arbeiterpresse die appenzellischen Genossen
in ihrem Unternehmen kräftig unterstützte und den Bürgern gehörig
den Wind um die Ohren blies: «So wäre also die Arbeiterpest auch
im Appenzellerland ausgebrochen. Unerhört! Schauderhaft! Gräss-
lich! 's ist recht, dass diese Pestbeule zum Ausbruch gekommen ist.»
Es gelang den Webern nicht, durch die Demonstration ihrer
vaterländischen Einstellung die Fabrikanten zu einem Entgegenkommen
in der Lohnfrage zu bewegen. Entsetzt wiesen die Arbeitgeber das
Angebot, die brennenden Probleme in gemeinsamer Arbeit zu lösen,
zurück und beharrten auch auf ihrem Standpunkt, als die Weber
drohten, falls die Fabrikanten kein Verständnis zeigten, sich der vom
Bürgertum so gefürchteten Internationalen Arbeiterassoziation an-
zuschliessen. Nachdem also die «Hoffnung auf ein günstiges Resultat...

für die Weber zu Wasser geworden», erhielten die Anhänger
des scharfen Klassenkampfes und die Befürworter des Anschlusses
an die Internationale Oberwasser; es kam im Weberverband zum
Schisma, das schliesslich das Ende der Organisation besiegelte. Die
militanteren Herisauer Weber bildeten einen eigenen Verein, der
sich der Internationale anschloss, die übrigen sammelten sich in
einem Kantonalverband, der weiterhin auf nationalem Boden stand
und auf die Hoffnung baute, dass es doch noch einmal durch Appelle
an die Vernunft und Menschlichkeit der Unternehmer möglich sein
müsse, die Verhältnisse einer Besserung entgegenzuführen. Sie
hatten ihr Vertrauen an die erwähnte Wirksamkeit des patriarchalischen

Ethos noch nicht verloren, mit anderen Worten, die Erfordernisse

der Zeit blieben ihnen verborgen. Während der national ge-

8



sinnte Verein langsam in die Agonie versank, erfreute sich der
internationale — obwohl sein Einflussgebiet kaum über Herisau hinausreichte

— eines regen Zulaufes. Immerhin wuchs aus ihm 1874 der
«Allgemeine appenzellische Arbeiterbund», die erste politische
Arbeiterorganisation Ausserrhodens.

Offenbar war die Zeit noch nicht reif für eine selbständige
Webergewerkschaft. Wie könnte es anders sein, wo doch die im religiösen
Glauben verankerte patriarchalische Gesinnung auch bei einem
Grossteil der Weber unangefochten in Geltung stand. Hier stellte
sich dem Organisationswillen eine Mentalität entgegen, welche die
Agitatoren der modernen Arbeiterbewegung in Verzweiflung
brachte. Ein Propagandist des ersten Webervereins versuchte, einen
Weber zu gewinnen, der nur noch Geld besass, um zweimal am Tage
Kaffee zu trinken. Wenn man nun aber glaube, so kommentierte der
Agitator verbittert, der betreffende Heimarbeiter habe über die
Ursachen seiner Misere nachgedacht, dann täusche man sich gründlich.

Demütig habe sich dieser mit seiner Armut abgefunden und sich
am Mittag neben seinem Haus in die Sonne gelegt. «Möge man nicht
etwa denken, das sei Scherz, das ist bittere Wahrheit, und je grösser
das Elend ist, desto üppigere Blüten treibt der selige Unverstand.
Der betreffende Weber glaubt steif und fest, der Herrgott wolle es
einmal so; er will dabei nichts von einem Verein oder der Gemeinde,
sondern meint, der Arbeitslohn solle ausreichen. Wer seinem Arbeiter

den verdienten Lohn nicht gibt, der sei ein Dieb und Mörder und
werde es am jüngsten Tag zu verantworten haben, aber hier auf
Erden sei nichts zu machen.» Neben dieser unheimlich anmutenden
Leidensfähigkeit müssen noch andere Faktoren genannt werden,
welche sich als beinahe unüberwindliche Hindernisse einer
Weberorganisation in den Weg stellten. So das sprichwörtliche Misstrauen
der Appenzeller gegenüber fremden Ideen — und der Gedanke der
Arbeiterselbsthilfe wurde als solche angesehen — sowie die Tatsache,
dass viele Heimarbeiter einen kleinen Besitz von Grund und Boden
hatten, was in ihnen den Glauben stärkte, sie gehörten doch eigentlich

gar nicht zum Proletariate.
An diesen ungünstigen Voraussetzungen hatte sich auch 1890 noch

wenig geändert, als die appenzellischen Weber einen zweiten
Organisationsversuch unternahmen: Er schlug genauso fehl wie der erste.
Wenig förderlich war den beiden Verbänden auch der Umstand
gewesen, dass zur Zeit ihrer Konstituierung eine tiefgreifende Krisis
geherrscht hatte. Krisen waren Ansporn zur Organisation, zugleich
aber auch eine Ursache für deren raschen Niedergang. Schlechter
Geschäftsgang verlieh dem Widerwillen der Fabrikanten, die
gestellten Lohnforderungen zu erfüllen, die gesuchte Rechtfertigung,
und auf seifen der Arbeitnehmer führten die Krisen zur Zersetzung

9



der Solidarität und der Gewerkschaftsmoral, die die Arbeiter zu
einer unverbrüchlichen Gemeinschaft zusammenschmiedet. Das
Zusammengehörigkeitsgefühl geriet in solchen Zeiten um so leichter in
Gefahr, als es sich bei den Heimarbeitern ja erst im Stadium der
Entwicklung befand. Die Fabrikanten konnten vielfach der Versuchung,

durch sogenannte Schmutzkonkurrenz sich gegenseitig zu
unterbieten, nicht entgehen — und es ist verständlich, dass manche
Weber unter den herrschenden Umständen bereit waren, auch für
niedrigste Lohnansätze zu arbeiten. Das bisher Erörterte macht eines
deutlich: Eine Weberorganisation hatte nur unter der Bedingung
Erfolgsaussichten, dass es gelingen würde, an den Wurzeln jener
religiösen Vorstellung zu rütteln, die eine Gesellschaftsordnung der
wirtschaftlichen Ungerechtigkeit noch immer als gottgewollt
beurteilte. Erst wenn die Armen davon zu überzeugen waren, dass es
Gottes Wille sei, den Zustand der gedrückten Menschen aufzuheben,
konnten sie ihre Passivität preisgeben. Eine Aufgabe — so scheint
es uns nach dem eben Geschilderten —, die kaum zu lösen war. Das
Wunder glückte jenem Manne, dessen Person nun unsere besondere
Aufmerksamkeit gehört: Es war das Verdienst des Hundwiler Pfarrers

Howard Eugster-Züst, die erste Heimarbeiterorganisation der
Welt als erfolgreiche Gewerkschaft ins Leben gerufen zu haben.

III. Howard Eugsters Herkunft und Bildungsweg
Wer ist dieser Mann, den die Heimarbeiter später ohne Scheu als

ihren «Erlöser» preisen sollten? Geboren als Sohn eines Appenzeller
Textilkaufmanns am 14. November 1861 in New York, verlor er in
früher Kindheit seine Eltern und wuchs zusammen mit seinem
Bruder Arthur unter der umsichtigen Obhut eines Onkels und des

Ortspfarrers Gottlieb Lutz in Speicher auf. Pfarrer Gottlieb Lutz
gehörte der streng pietistischen und antiliberalen Richtung des
evangelischen Glaubens an und erzog die beiden Knaben im Sinne
eines bedingungslosen Vertrauens auf die Worte des Evangeliums.
Als es Zeit war, für die aufgeweckten Brüder Howard und Arthur
eine ihnen gemässe Mittelschule zu finden, fiel die Wahl auf die
Berner «Lerberschule», welche der Altphilologe Theodor von Lerber
1859 ins Leben gerufen hatte mit dem Willen, dem nach seiner
Meinung zersetzenden Geist des religiösen Liberalismus den Geist
eines fundamentalistischen Bibelglaubens entgegenzusetzen. Ein
ehemaliger «Lerberschüler» sagt über das dort herrschende
Erziehungsprinzip: «Da wurde uns eingeprägt, ich möchte sagen, fast in
Fleisch und Blut eingeimpft und eingegossen, dass die Bibel der
absolute Massstab und die alleingültige Richtschnur für Leben und
Glauben ist.» Es darf nicht verschwiegen werden, dass dieser spät-
pietistische Geist der Weltfeindlichkeit und Enge von problemati-

10



scher pädagogischer Wirkung war, insofern er den Zöglingen ein
tiefes Misstrauen vor den Ansprüchen der Welt einflösste und ihnen
ein Sündenbewusstsein aufdrängte, das zum ernsthaften Problem
werden liess, was junge Leute sonst aus der Gegebenheit ihres
Alters heraus selbstverständlich für sich fordern.

Eine hervorragende Begabung für technisch-mathematisches
Denken führte Howard ursprünglich zum Plan, seine Studien am
eidgenössischen Polytechnikum fortzusetzen, doch reifte in ihm langsam

die Einsicht, dass er als Theologe doch am fruchtbarsten im
Dienste Gottes wirken konnte, denn wie aus seinem Tagebuch zu
erfahren ist, stand es ihm schon seit seinem 16. Lebensjahr klar vor
Augen: Sein Ziel sei es, eine feste Position im Dienste Gottes zu
erlangen. Nachdem er sich die nötigen Kenntnisse in den alten
Sprachen erworben hatte, immatrikulierte er sich zusammen mit
seinem Bruder an der Universität Neuenburg, die er bereits nach
einem Semester wieder verliess, um sich als Student der Theologie
in der ehrwürdigen Humanistenstadt Basel niederzulassen. Der
pietistisch gesinnte Howard konnte sich mit der damals in hoher
Blüte stehenden kritisch-liberalen Theologie gar nicht befreunden,
und 1885 äusserte er sich enttäuscht in seinem Tagebuch: «Es scheint
mir, die heutige Theologie beschäftigt sich viel mehr mit historischen
und philologischen Untersuchungen als mit Theologie. Die grossen
Taten Gottes im Alten und Neuen Testament werden nicht erkannt,
oder man wird wenigstens nicht darauf aufmerksam gemacht.»
Dieses Urteil über die akademische Theologie hat Howard Eugster
später wesentlich modifiziert — ein Misstrauen ihr gegenüber
bewahrte er sich durch sein ganzes Leben. Entscheidend für die
Horizonterweiterung wirkte sich ein zwei Semester dauernder
Studienaufenthalt in Berlin aus. Allmählich entfernte er sich von jener
pietistischen Intoleranz, die jede wissenschaftliche Beschäftigung
mit dem Worte Gottes als Blendwerk des Teufels verdammte. Ohne
an seinem positiven Glauben Schaden zu leiden, lernte er die
wissenschaftlichen Leistungen der Reformtheologie schätzen, ja sogar das
Schreckgespenst aller orthodoxen Protestanten, David Friedrich
Strauss, rang ihm Respekt ab. Von besonderer Bedeutung für ihn
wurde die Bekanntschaft mit dem Hofprediger und Gründer der
christlich-sozialen Arbeiterpartei, Adolf Stöcker. Dank der Vermittlung

seines einflussreichen Onkels, des Kaufmanns Jakob Steiger-
Meyer, fand der Appenzeller Student Zugang zum engsten Kreis
um Stöcker und wurde so mit den sozialen Problemen der Zeit
bekannt. Howard Eugster blieb Stöcker stets dafür dankbar, dass er
ihm die Augen für das Massenelend der Arbeiterschaft geöffnet
hatte, der penetrante Nationalismus und lautstarke Antisemitismus
des Hofpredigers indessen erweckte seine spontane Abscheu.

11



Solange in ihm die pietistische Erziehung nachgewirkt hatte, stand
im Zentrum seines Christentums die Frage nach der Rechtgläubigkeit.

Indem er die Wahrhaftigkeit eines Christen von dem
bedingungslosen Fürwahrhalten überlieferter Glaubenssätze und biblischer

Aussagen abhängig machte, galten ihm alle sogenannten
Reformtheologen als Ungläubige. Nach der Entdeckung der sozialen
Frage nahm er eine gänzlich andere Haltung ein. Es erschien ihm
nun töricht, ja sektiererisch, die Christlichkeit eines Christen nach
dessen Stellung zu bestimmten Lehrsätzen zu beurteilen. Wie sich
ein Christ angesichts der sozialen Not verhalte, ob sie ihn gleichgültig

lasse oder ob er sich betroffen fühle, das wurde ihm nun zum
Kriterium wahrhafter christlicher Existenz.

Solcherart gewandelte Gesinnung bot den Gedanken jenes Mannes
fruchtbaren Boden, ohne die das Lebenswerk des «Weberpfarrers»
nicht zustande gekommen wäre. Wir sprechen von Christoph Blumhardt

dem jüngeren (1842—1919), einer der originellsten und
einflussreichsten Persönlichkeiten der deutschen Geistesgeschichte der
Jahrhundertwende. Bad Boll, die Wohn- und Wirkungsstätte Blum-
hardts, war Zentrum einer Bewegung von Frauen und Männern,
deren Denken und Trachten sich ausschliesslich an der Hoffnung auf
das Reich Gottes orientierte. Die meisten massgebenden protestantischen

Theologen unseres Landes waren für längere oder kürzere Zeit
mit Blumhardt in Verbindung gestanden und haben von diesem
eigenwilligen schwäbischen Pfarrer wesentliche Anregungen
empfangen. Nur einige leuchtende Namen seien hier erwähnt: Leonhard
Ragaz, Hermann Kutter, Karl Barth, Eduard Thurneysen und Emil
Brunner.

Der Onkel und spätere Schwiegervater Eugsters, J. C. Züst, hatte
dem Theologiestudenten, der mit der Universitätstheologie nicht so

ganz zurecht kam, angeraten, sich mit dem württembergischen
Gottesmann auszusprechen. Zusammen mit einem Kommilitonen suchte
er 1885 Blumhardt in Bad Boll auf. Über das Resultat dieser Begegnung

lesen wir in seinem Tagebuch: «Viele Dinge erscheinen mir in
anderm Lichte, namentlich ist meine Stellung zur Welt eine andere
geworden. Es kommt mir vor, wie wenn ein Bann von mir
weggenommen und als ob meine Seele frei atmete.» Es war keine neue
Lehre, die sein Denken in eine andere Richtung zwang und ihm ein
unverlierbares weltanschauliches Fundament verschaffte. Auch auf
der Hochschule hatte er vom Reiche Gottes gehört, aber der Professoren

Reden erschienen ihm als trocken und blutleer. Was er aus
ihrem Munde vernahm, sprach nur den Intellekt an und liess die
Seele ohne Nahrung. Anders bei Blumhardt: Hier verwandelte eine
existentiell ausgerichtete Verkündigung die Botschaft vom Reiche
des Friedens und der Gerechtigkeit in lebendige, geisterfüllte Reali-

12



tat. Weil Eugster in Blumhardt mehr als eine bedeutende religiöse
Persönlichkeit erblickte — er war für ihn ein Prophet, den Gott
beauftragt hatte, unserer Zeit die alte Botschaft neu zu verkünden
—, fühlte er sich unverbrüchlich an ihn gebunden, und es wäre ihm
nie eingefallen, an den Gedanken seines Mentors zu zweifeln oder
sie gar zu kritisieren. Der Appell Blumhardts an die Menschen, aktiv
an der Verwirklichung des Reiches Gottes mitzuarbeiten, den Glauben

durch die Tat in der Welt draussen zu bezeugen, riss ihn
endgültig aus der quietistischen und subjektiven Frömmigkeit des
Pietismus heraus. Dieser kümmerte sich ja nur um das Heil des
einzelnen und vermeinte, dieses zu erreichen durch blosse Einhaltung
bestimmter Glaubensregeln.

Bis zum Tode Blumhardts im Jahre 1919 weilte Eugster über
fünfzigmal in Bad Boll und holte sich dort Rat und Kraft für seine
Arbeiten und Pläne. Mit einer bewundernswerten Sicherheit nahm
er nun seinen weiteren Lebensweg unter die Füsse und steuerte
ohne Schwanken seinem Ziele zu. Das Motto seiner Lebensarbeit
klingt in folgender Tagebuchaufzeichnung von 1885 an: «Darum sehe
ich diejenigen Christen als die besten an, die in der Welt sind, aber
nicht von der Welt.» Als Diener Christi kämpfte er an seinem Platz
für den Durchbruch des göttlichen Geistes in der Welt; um dieses
Zieles willen stellte er seine Person hintan, opferte die privaten
Wünsche und war unermüdlich, durch Werke der Menschenliebe die
Hoffnung auf das Reich Gottes zum hellsten Aufleuchten zu bringen.

IV. Vom Seelsorger zum aktiven Sozialisten

Nach bestandener Konkordatsprüfung nahm Howard Eugster 1887
einen Ruf nach Hundwil an; sein Bruder Arthur wurde nach Reute
gewählt. Bevor der junge Pfarrer sein Amt antrat, schloss er den
Ehebund mit Anna Züst aus Heiden, Tochter aus einer hochkultivierten

pietistischen Familie, die einige profilierte Lokalpolitiker
hervorgebracht hatte. Es ist ihm nach seiner Begegnung mit Blumhardt

nicht leichtgefallen, die Funktion eines besoldeten Kirchendieners

zu übernehmen. Seines Mentors kritische Haltung gegenüber
dem institutionalisierten Christentum wurde auch seine: «Diese Welt
der Kirche und Religion verfolgt die Wahrheit heute noch wie
ehemals, ist sie doch nur ein Nachbild der jüdischen Templerei!» Dieses
Urteil, obwohl hart, bedeutet gewiss keine Verdammung. Ihm war
klar, dass es letztlich nicht auf das Amt als solches ankomme,
sondern auf den Geist der Persönlichkeit, die es ausfülle. In einem
Brief an einen Freund schrieb er darüber: «Die Position des Pfarrers
soll nicht die kirchliche oder religiöse sein. Ich nehme an, sie soll
die eines Dieners und Nachfolgers Christi sein.» Wer mit einer
solchen Einstellung ein Pfarramt antritt, wird auch in einer kleinen

13



Landgemeinde kaum ein idyllisches Leben führen können. Sein
wacher Geist offenbarte Howard Eugster ernste Probleme und
drängende Aufgaben allerorten, so dass er sich der Verpflichtungen bald
nicht mehr zu erwehren wusste und eine Arbeitslast zu bewältigen
hatte, die weit über das hinausreichte, was man füglich von einem
Pfarrer verlangen konnte. Besonders hervorgehoben zu werden
verdient sein Interesse an schulischen Fragen und sein Einsatz für die
Armenpflege und die Ausbildung taubstummer Kinder, zugunsten
der Gemeindekrankenpflege und der Erwachsenenbildung. Im
Bestreben, den Unbemittelten und Ratlosen beizustehen, fand Howard
Eugster eine starke Stütze in seiner Frau, die sich unter anderem
mit grosser Hingabe des Kost- und Pflegekinderwesens annahm.
Dessen Ausbau im Kanton ist recht eigentlich ihr Verdienst. Seit
1895 rückte die soziale Tätigkeit in den Mittelpunkt seines Interesses,

und das Pfarramt, als reines Predigeramt, verlor zusehends an
Bedeutung. Gleichzeitig mit Blumhardt durchlief er eine Entwicklung,

deren Endstation die vollständige Solidarisierung mit den
Entrechteten und Armen war. Ein erschreckendes Mass von Not und
Elend bei den Kleinbauern und Heimarbeitern breitete sich vor
seinen Augen aus. Damals waren gerade Bestrebungen im Gange
zur Verbesserung der Bewirtschaftung appenzellischer Klein- und
Kleinstbauernbetriebe. Zäh klebten die Bauern am Althergebrachten
und wollten nicht glauben, dass man vielleicht doch seit der Zeit
der Grossväter einiges hinzugelernt hatte. Überdies hatten sie die
Sorgen um das tägliche Brot geistig etwas eingeschränkt, so dass sie
nicht in der Lage waren, sich selbst zu helfen. Hier fand der Hundwiler

Pfarrer sein erstes umfassendes soziales Tätigkeitsfeld: Mit
viel Eifer oblag er dem Studium landwirtschaftlicher Fragen. Es
glückte ihm, die Bauern vom Nutzen genossenschaftlicher
Organisationen zu überzeugen, von ihm ging die Initiative zur Gründung
eines Viehveredlungsvereins aus, und 1900 griff er mit grosser
Sachkenntnis in die Diskussion um die Verbesserung der Viehversicherung
ein. Ein weiteres Mittel zur Hebung des heruntergekommenen
Bauernstandes erkannte er in der Bodenverbesserung, weshalb er
nachdrücklich eintrat für eine Änderung der diesbezüglichen
Gesetzesbestimmungen. Auch in der Bearbeitung all dieser wichtigen Fragen
liess er sich vom reifen Geiste Blumhardts leiten. Dessen Ratschläge
sollten durch die Aktivität des Hundwiler Pfarrers noch zu ungeahnt
segensreicher Auswirkung kommen.

Mit Scharfsicht erkannte Eugster die Zusammenhänge zwischen
der wirtschaftlichen Not und der geistigen Beschränktheit. Weshalb
stimmten die appenzellischen Kleinbauern so stur an jeder
Landsgemeinde gegen fortschrittliche Gesetzesentwürfe? Sie befürchten,
dass jedes neue Gesetz neue Steuerlasten bringe. Die Eröffnungsrede,

14



die er anlässlich der Gründung der landwirtschaftlichen Genossenschaft

«Äschen» in Hundwil hielt, legt die Vermutung nahe, dass
offenbar einige Gemeindeglieder sich mit der für einen Pfarrer doch
etwas ungewöhnlichen Tätigkeit nicht so recht befreunden konnten.
Nachdrücklich weist er die Bauern darauf hin, dass es mit dem
Glauben allein nicht getan sei; wer sich nur auf Tröstungen verlasse,
hänge einer falschen Religion an: «Die Religion ist etwas Herrliches,
aber man darf kein Schlaraffenland daraus machen. Man darf nicht
denken, es kommt doch wie es kommen muss, ob ich dies tue oder
jenes. Unsere Kraft und unser Verstand, die wir haben, sind auch
von Gott, und beides ist uns gegeben, dass wir's brauchen. Alles regt
und bewegt sich in der Welt, auch der Landwirt muss sich regen.»
Mit diesen Worten hat er sein Glaubensbekenntnis auf die kürzeste
Formel gebracht, und weil es ihm nicht genügte, Erkenntnis nur zu
besitzen, sondern weil er sie auch zur Wirksamkeit bringen wollte,
stand nun die Richtung seiner weiteren Entwicklung fest.

Im Jahre 1899 tat Blumhardt einen folgenschweren Schritt: Er
solidarisierte sich mit der kämpfenden Arbeiterschaft und trat bald
darauf zur Sozialdemokratie über. Seine Entscheidung erregte auch
in unserem Lande ungeheures Aufsehen, die Skala der Reaktionen
reichte von der schärfsten Entrüstung bis zum überschwänglichen
Lob. Viele Anhänger fielen von ihm ab und bewiesen damit, dass sie
ihn nie verstanden hatten. Der Skandal war da: Ein einflussreicher
und frommer Mann machte gemeinsame Sache mit diesen
gottesleugnerischen und umstürzlerischen Sozialisten! Ungeheuerlich!
Weder Blumhardt noch Eugster waren von diesen Rückwirkungen
überrascht, sie bestätigten nur ihr Urteil über die Kirche. Hier
entlarve sich die Kirche selbst als Organisation der Herrschenden und
enthülle ungewollt ihre Affinität zu den staatlichen und wirtschaftlichen

Machtstrukturen.
Blumhardt vernahm aus den modernen sozialen Bewegungen den

Aufschrei der Massen nach dem von Gott verheissenen Reich des
Friedens und der Gerechtigkeit. Die Strömungen des Sozialismus in
all ihrer Vielfalt — mochten sie nach aussen ein noch so abschrek-
kendes, ja unchristliches Gesicht zeigen — standen ihm im Dienste
des göttlichen Willens. «Wie kannst du hoch und religiös sein, wenn
du gut issest und nicht an deine Nebenmenschen denkst, die im
Hunger sind Gerade die sogenannten gottlosen Menschen schaffen
und arbeiten oft im Weinberg — sie sind nicht kirchlich und tun,
als ob sie keine Religion hätten, aber ist das keine Religion und nicht
gebetet, wenn man sich darum bemüht, dass der Mensch zu seinem
Rechte kommt?» fragte Blumhardt. Den Kirchenchristen fliessen
wohl fromme Worte von den Lippen, aber es folgen keine Taten; die
Sozialisten hingegen kämpfen, ohne sich dessen bewusst zu sein, auf

15



der Seite Gottes gegen Unrecht und gegen die Schändung der
Menschen. Die Kirche habe es sich selbst zuzuschreiben, wenn die Massen
von ihr abfallen, denn sie biete den Hungernden nur schöne Worte,
aber kein Brot. Man mache es sich zu leicht, dem Sozialismus
materialistische Einstellung vorzuwerfen, wenn dieser Materialismus
nichts anderes erstrebe als die Stillung der leiblichen Bedürfnisse
der Menschen. Dieser Materialismus, der nun für den Menschen
fordere, was dem Menschen gehöre, stehe hoch über jenem Kult, der
Leib und Seele getrennt habe, um die Aufmerksamkeit der Massen
auf den Geist zu lenken, damit unterdessen einige wenige ungestört
irdische Güter zusammenraffen könnten. Es koste die Kirche wenig,
unverbindliche Tröstungen auf ein besseres Jenseits unter den
Menschen zu verteilen. Eugsters Zorn erregte besonders Professor Conrad
von Orelli, der im «Kirchenfreund» mit Blumhardt scharf ins Gericht
gegangen war und ihm gar Mangel an sittlicher Urteilskraft
vorgeworfen hatte. Diese beleidigende Polemik verzieh er seinem Lehrer
nie. Aus Protest verliess er den «Evangelisch-kirchlichen Verein»,
das Sammelbecken der orthodoxen und antireformerischen
Protestanten. Damit hatte er auch äusserlich dokumentiert, dass seine
Vorstellungen mit denen des Pietismus nicht mehr harmonierten.
Entschlossen stellte er sich hinter Blumhardt und verteidigte ihn
ruhig gegen dumme Vorwürfe und bösartige Angriffe: «Es gibt eben
Leute, die können es nicht lassen, in alle Dinge hineinzuschwatzen,
selbst in solche, die sie nicht verstehen. Sie sind nicht imstande,
Blumhardt gewähren zu lassen. Was mit ihrem spiessbürgerlichen
Zopf nicht übereinstimmt, das wird unbarmherzig verdammt.»

Wenn Howard Eugster seinem Mentor in dieser wichtigen
Entscheidung nachfolgte, so hat er es nicht in blinder Gefolgschaft getan,
sondern war dahin geführt worden durch einen bewussten eigenen
Entschluss, der unter anderem das Resultat vorurteilsfreier Beobachtung

der bestehenden Verhältnisse und das eingehende Studium
sozialtheoretischer Literatur war. Das Bekenntnis zur Sozialdemokratie

fand seinen Niederschlag in den Artikeln, die er für das
«Appenzeller Sonntagsblatt» und für die «Appenzellischen
Jahrbücher» verfasste. In der Chronik des Jahrbuches, die er seit 1894

betreute, setzte er sich im Jahre 1900 engagiert mit den sozialen
Bewegungen auseinander und interpretierte sie als folgerichtige
Fortsetzung jener geschichtlichen Entwicklung, die Christus durch
sein Wirken in Bewegung gebracht habe. Wir müssten endlich, so
lautet seine Forderung, die Emanzipation der Massen als berechtigt,
ja notwendig anerkennen. «Die Geschichte lehrt, dass der Mensch
aus der Geschichte nichts lernt. Die Geldaristokratie hält mit
derselben Blindheit wie die Geburtsaristokratie an ihren Vorrechten
fest, verschliesst sich gegen eine friedliche Lösung, expropriiert die

16



Massen und lässt es auf eine gewaltsame Expropriation ankommen,
nachgebend, wenn es zu spät ist wie Ludwig XVI. und die 13 Orte
der Eidgenossenschaft. Will man mit Gewalt eine zweite Reaktion?»
Solche Töne im «Appenzellischen Jahrbuch» scheuchten bürgerlich
Gesinnte auf, und Arthur Eugster, der ja einer der bedeutendsten
Politiker des schweizerischen Bürgertums werden sollte, war zutiefst
erschrocken über den Weg, den sein Bruder zu gehen im Begriffe
war. Arthur konnte und wollte die soziale Bewegung nicht mit
Christus identifizieren. Für ihn bildeten die sozialen Postulate Jesu
nur einen Teil der Botschaft, für Howard hingegen stellten sie den
Kern dar. Damit waren die Standpunkte bezogen, jeder liess den
anderen gewähren, aber in der politischen Praxis sollte ihre
gegensätzliche Einstellung nicht selten hart aufeinanderprallen.

Über die Schriften des deutschen Sozialisten Franz Mehring wurde
Howard Eugster zu Karl Marx geführt, der für ihn zweifellos eine
der bedeutungsvollsten Entdeckungen in seinem Leben war. Marx
und Engels erschienen ihm wie «Propheten» und das «Kommunistische

Manifest» als eine «glänzende Leistung». In origineller und
eigenwilliger Weise verband Eugster den marxistischen Sozialismus
mit der Reichs-Gottes-Hoffnung — die Synthese besitzt überzeugende

Kraft. Marxens radikale Zielsetzung der gesellschaftlichen
Erneuerung von Grund auf, fand seine vorbehaltlose Zustimmung.

Er bemerkte einmal dazu: «Unsere gesellschaftliche Ordnung
ist ganz durchdrungen von den Mächten der Zerstörung, ein Turm
voll Rissen, faulen Steinen und schlechtem Mörtel, und sie wird
zusammenbrechen, weil sie ein Menschen- und kein Gottesbau ist.»
Obwohl er in der Auseinandersetzung mit Marx seinen eigenen
sozialistischen Standpunkt fand, wäre es verfehlt, ihn als Marxisten zu
betrachten. Er liess sich wohl von dem einflussreichen Philosophen
des 19. Jahrhunderts anregen, bewahrte dabei aber stets sein eigenes
Urteil. Die Lehren des Marxismus nahm er unter die Lupe und
setzte unbarmherzig den Hebel der Kritik dort an, wo er glaubte,
der grosse Sozialtheoretiker verlasse den sicheren Boden der
Wissenschaftlichkeit und überlasse sich hemmungslos der philosophischen
Spekulation.

Die Idee von der Entwicklung der Menschheit zu höheren Formen
des gesellschaftlichen Daseins galt auch für ihn, jedoch mit dem
grossen Unterschied, dass er diese nicht als rein geschichtsimmanen-
ten, sondern als einen von der transzendenten Macht Gottes in
Bewegung gesetzten Prozess verstand. Die Geschichte erreichte ihr
Ziel nur, wenn der Mensch als Teilhaber an der Schöpfung Gottes
die Bewegung zur Erlösung hin durch Taten fördere. Ein Strom vom
Himmel und ein Strom von der Erde müssen sich treffen. Während
der dialektische Geschichtsablauf der menschlichen Freiheit nur

a 17



geringen Platz einräumt, hält Eugster an der geschichtsbildenden
Freiheit des Menschen fest und erklärt die Fehlentwicklungen und
Sackgassen in der Geschichte als Folge der menschlichen
Selbstüberheblichkeit, die alles aus eigener Kraft schaffen wolle. Nach ihm
ist es die fehlende Bereitschaft, auf Gottes Plan einzugehen, die
uns auf den Weg des Unheils führe. Sobald die Menschen auf
Gottes Befehle hören, könne das Werk der Erlösung Gestalt
gewinnen. Die Separation von Gott habe zur Entstehung der Klassen
geführt, zur Bildung einer Schicht der Besitzenden, die die grosse
Masse der Besitzlosen unterdrücke und ausbeute. Dass es den
Klassenkampf gebe, darüber bestand für ihn nicht der geringste Zweifel,
jedoch wandelte er diesen Begriff in besonderer Weise ab. Während
Marx die Auseinandersetzung zwischen den Klassen zu einem Kampf
auf Leben und Tod, auf Sieg oder Untergang zugespitzt hatte, nahm
ihm Eugster dieses negative Vorzeichen, indem er ihn nicht in erster
Linie als Kampf gegen die Besitzenden, sondern als solchen für die
Rechte der Arbeiterschaft auffasste. Der totale Krieg gilt also nicht
Menschen, sondern einer Gesinnung, der Gesinnung des Mammonismus,

das heisst der schrankenlosen Geld- und Besitzesgier. Der
Klassenkampf sollte alle Menschen befreien aus den Krallen dieses
molochischen Ungeistes und sie dem Geiste des Friedens und der
Humanität zuführen. Es ist deshalb verständlich, dass er dem
Revolutionsgedanken keine Sympathie entgegenbringen konnte. Gewalttätige

Revolutionen schaffen keine gerechten Zustände, sondern
kehren die alten Herrschaftsverhältnisse nur um, machen den Knecht
zum Herrn und den Herrn zum Knecht. Ihre Ergebnisse bilden
regelmässig den Ausgangspunkt zu neuem Unrecht und damit zu
neuer Empörung; ein Circulus vitiosus, dem zu entfliehen uns nie
gelinge. Es nütze wenig, die gesellschaftlichen Verhältnisse gewaltsam

ändern zu wollen, dies gerate nur unter der Voraussetzung einer
inneren Wandlung der Menschen, einer «Revolution der Herzen»,
wie er es bezeichnete. Er kehrte also das vulgärmarxistische Dogma
von der Abhängigkeit des Bewusstseins vom Sein um.

Auch wenn Marx in geradezu unwirscher Polemik jeden Gedanken
an eine Transzendenz von sich gewiesen hatte, so gestand ihm doch
Eugster das Verdienst zu, in der Hoffnung auf eine klassenlose
Gesellschaft eine Vision philosophisch formuliert zu haben, die durchaus

in der Tradition der alttestamentlichen Propheten stehe. Trotzdem,

Eugster war sich klar: «In Marx allein liegt das Heil nicht.»

V. Die Gründung des Appenzellischen Weberverbandes
Als sich 1899 die appenzellischen Eisengarnweber * im Lohnkampf

befanden, konnte sich der Hundwiler Pfarrer nicht mehr mit Predi-
* Die Eisengamweber stellen Plattstichartikel mit Seidenmustern her

18



gen begnügen, es drängte ihn zur Tat. Später schrieb er darüber,
dass die demütigende Behandlung der Weber durch ihre Fabrikanten
ihn als Christen einfach verpflichtet habe, ihnen Hilfe zu leisten.
Denn diese Herren, stellte er empört fest, gingen in ihrer grossen
Mehrheit mit ihren Webern um, wie sie wollten, und könnten dies
eben dank ihrer überlegenen Bildung und ihrem Gelde leicht tun.
Diese Überlegenheit nützten die Arbeitgeber schamlos aus — und die
Weber? «Sie», stellte er nüchtern fest, «lassen sich geduldig scheren,
weil sie nicht merken, wie stark sie durch festes Zusammenhalten
sein könnten.» Eugster fasste den Entschluss, die gedrückten Weber
zu sammeln, denn sie bedurften einer starken Persönlichkeit, die
ihre Sache zielbewusst an die Hand nahm und sie entschlossen
vertrat. Weil er ohne jede Erfahrung in der gewerkschaftlichen
Arbeit war, trat er in Kontakt mit einigen erfahrenen Arbeiterführern

aus dem Kanton, die dann seine engsten und zuverlässigsten
Mitarbeiter bleiben sollten: Kantonsrat Konrad Schrämmli, der
Herisauer Arzt Dr. Hertz und der nachmalige Untersuchungsrichter
Konrad Oertle. Am 11. Februar 1900 setzten sich die interessierten
Männer im Gasthaus zur «Harmonie» in Hundwil zusammen und
besprachen die ersten Schritte. Man konnte nicht gerade behaupten,
dass die Versammelten von einem grenzenlosen Optimismus beseelt
gewesen wären. Angesichts der beiden gescheiterten Organisationsversuche

gab einer von ihnen auch einem neuen Verband keine
Chance und fand: «In den Webkellern sind Leute, die bringt man
nicht herbei, wenn man ihnen selbst einen Strick um den Hals binden
würde. Sie sind nicht intelligent, sie erstreben kein höheres Ziel.
Sie sind mit ihrem Los zufrieden. Sie haben dreimal Kaffee des
Tages, und bei dieser Nahrung kann man nicht mehr Verstand
erwarten.» Aber gegen diese Stimmung der Resignation setzte sich
Eugster durch, und man beschloss unter Vermeidung jeden
überstürzten Vorgehens, den Plan mit grösster Behutsamkeit ins Werk
zu setzen. An einer weiteren Vorbesprechung nahm er grundsätzlich
Stellung und umriss in wohlabgewogenen Worten die Richtlinien,
nach denen man sich bei der Inangriffnahme des Planes auszurichten
habe:

1. «Wenn wir in die Öffentlichkeit treten, so wird man auf uns
schauen; unsere Sache muss der Kritik standhalten. Gegenüber den
Fabrikanten wollen wir energisch auftreten, dabei aber Grobheit
und ungerechte Ansprüche vermeiden. Mit den sozialistischen
Bestrebungen soll die Menschenwürde hochgehalten werden, die Würde
eines jeden Menschen, sei er begütert oder nicht. Wir werden in den
Kampf treten müssen, in den Kampf gegen den Kapitalismus; lassen
wir uns in diesem Kampfe zu keinem Unrecht hinreissen, weder in
Worten noch in Werken. Führen wir diesen Kampf in der Liebe. Es

19



steht die Macht Gottes hinter uns. Darum werden uns auch viele
Menschen unterstützen. Die sozialistische Sache ist eine Sache der
Völker geworden, und wir haben die Sympathie von Tausenden und
Abertausenden auf unserer Seite.

2. Lasst uns mutig sein; wenn wir einen Weberverband gründen,
so haben wir dazu alles Recht. Wohin wir blicken, schliessen sich
die Berufsarten zusammen Da wird uns niemand etwas anhaben
können. Oder sollte es den Webern allein verboten sein, sich zu
organisieren und das zu tun, was alle Welt tut? Darum lasse sich
kein Weber einschüchtern und so die Sache des Weberverbandes
lächerlich machen. Nur furchtlos! Man redet heute vom Burenkrieg
und sympathisiert für die Buren. Die Weber sind oft noch übler dran
als die Buren. Die Arbeiterschaft wird millionenfach vergewaltigt.
Seien wir sicher, dass die Sympathie auch uns zufallen werde. Nur
furchtlos!

3. Lasst uns treu sein! Jetzt ist es Zeit, sich zu organisieren, jetzt,
in den sogenannten guten Zeiten. In den schlechten Zeiten reissen
Hass und Ungestüm den einzelnen zu ungerechten Handlungen hin.
Jetzt aber kann der einzelne eher etwas erübrigen und ein Opfer
bringen... Wir haben gehört, dass schon zweimal ein Anlauf zu
einem Weberverband gemacht worden ist. Wir wollen daraus lernen,
dass es nötig ist, die eigenen Interessen hintanzustellen, wo es gilt,
das Ganze zu fördern. Wenn wir begeistert sind, so denken wir
daran, dass man vor 30 und 10 Jahren auch begeistert war, die
Begeisterung ist aber bald verflogen. Zur Begeisterung müssen auch
der Opfersinn und die Ausdauer kommen. Lasset uns unsere
Empfindlichkeit bekämpfen und treu zusammenhalten, dann hat der
Verband Bestand. Wir müssen auch Geduld haben. Es geht nicht so
rasch, wie man meint. Lassen wir die Zufriedenen zufrieden sein.
Wir wollen keine Unruhestifter sein. Man kann es ihnen vielleicht
sagen, aber einimpfen kann man es ihnen nicht. Lieber zehn sichere,
selbstbewusste und sachbewusste Mitglieder als dreissig schwankende,

die der erste beste Zugwind fortbläst.»
Der erste Schritt war gut verlaufen, und Howard Eugster fasste

Mut zum Weitermachen, auch wenn er sich wohl bewusst war, dass
ihn Unannehmlichkeiten und Enttäuschungen erwarteten. «Es ist
allerdings eine Riesenarbeit, vor der ich zurückschrecken würde,
wenn ich nicht wusste, dass das Ziel im Willen Gottes liegt und eine
sehr starke Macht hinter mir steht.»

Bevor der Verband offiziell gegründet war, hatten die Arbeitgeber
Wind bekommen und stellten allerhand Mutmassungen an. Sie
äusserten die Befürchtung, man wolle schon wieder die Arbeiter
aufhetzen. Als sie gar erfuhren, dass ein Pfarrer hinter der ganzen
Sache steckte, kam ihnen das ganze Unternehmen ohnehin nicht

20



mehr geheuer vor. Als ein Fabrikant Eugster persönlich angriff,
bat er jenen um Geduld und versprach, dass mit der Zeit die
Vertrauenswürdigkeit und Redlichkeit der Organisation sich schon
erweisen werde. Was die Aufhetzung der Arbeiter zur Unzufriedenheit

angehe, bemerkte Pfarrer Eugster: «Warum pflanzen sie
selbst Unzufriedenheit? Man mache doch nicht immer den Arbeiter
für seine Unzufriedenheit verantwortlich. Ich kann Sie versichern,
dass man sehr viele nicht mehr unzufrieden machen muss, weil
sie es schon längst sind Zufriedene aufhetzen ist eine Torheit..
Aber wir dürfen uns doch nicht leise davondrücken, wenn
ein armer Lazarus vor der Tür liegt. Wenn auch da und dort ein
Schlotter in die Genossen fährt, das schadet nichts. Seien Sie aber
versichert, ein verheerender Schrecken wird daraus nicht werden.»
Die Fabrikanten schenkten solchen Beteuerungen keinen Glauben
und taten plötzlich, was sie bisher hartnäckig verweigert hatten: Sie
erhöhten von sich aus auf den 1. Juni 1900 den Lohntarif. Aber
dieses allzu durchsichtige Manöver verfing nicht mehr, es gelang
ihnen nicht, den Webern, die nun entschlossen waren, sich
zusammenzutun, den Wind aus den Segeln zu nehmen. Und dass die Weber
sich entschlossen hatten, das bewies eindrücklich die Waldstätter
Gründungsversammlung vom 24. Mai 1900. Lassen wir Eugster selbst
darüber berichten: «Der Wanderer über das Hundwiler Tobel blieb
einsam; nur eine Weberin holte er ein. ,Aus der Versammlung wird,
wie man prophezeit hat, nicht viel werden', sagte er zu sich selber.
Da begegnete ihm weiter oben der Arzt von Urnäsch und fragt: ,Was
gibt es in Waldstatt, dass die Leute so zusammenströmen? Sie stecken
dort die Köpfe aus den Fenstern und fragen: Warum laufen die
Leute in den ,Hirschen'? was ist denn los. ,Eine Weberversammlung'
war die Antwort, und erleichtert setzte der Wanderer mit seiner
Begleiterin den Weg fort... ,Also wird es doch noch etwas werden.'»
Daraus wurde tatsächlich etwas, das er sich in seinen kühnsten
Plänen nicht zu erträumen gewagt hatte. Einstimmig wurde die
Gründung beschlossen und Pfarrer Eugster zum Präsidenten
gewählt. Er nahm das Amt nur an unter der Bedingung, es wieder
verlassen zu dürfen, sobald die Organisation vollständig durchgeführt

sei, aber es sollte sich erweisen, dass die Sache der Weber von
seiner Person bald nicht mehr zu trennen war. Er wunderte sich,
dass seine Referate, die er nun an vielen Orten zugunsten der
Weberorganisation zu halten hatte, so unerwartete Erfolge einbrachten.
«Ich bin nicht das, was man einen Volksredner nennt und komme
mir immer so nüchtern vor, dass ich mich wundern muss über die
grosse Freude so vieler einfacher Leute über den Vortrag, der so

gar nicht viel mehr enthält, als was, wie mir scheint, viele andere
auch denken und sagen können.» Aber wenn dieser grosse, hagere

21



Mann, dessen Intellektuellenhabitus so gar nicht zu dem passt, was
man sich unter einem Sozialisten oder Gewerkschafter gemeinhin
vorstellte, zu sprechen begann, strahlte er jene Kraft der inneren
Überzeugung aus, dass jeder Weber spürte: Hier steht einer, der
meint es ernst. Keinem noch so brillanten Redner wäre gelungen,
was er fertigbrachte: Er vermochte die eingeschüchterten Weber vom
Recht auf Selbsthilfe zu überzeugen. Das hängt wohl auch mit der
Tatsache zusammen, dass er als Mann unbezweifelter positiver
Gläubigkeit jene religiöse Schranke hinwegräumen konnte, welche die
Weber bisher daran gehindert hatte, energisch nach Gerechtigkeit
zu rufen.

Das gab einige Aufregung in den Fabrikantenkreisen, als der
Weberverband Tatsache geworden war. Nur wenige Fabrikanten
bedachten Eugster mit Lob, der Grossteil betrachtete die
Weberorganisation nicht nur mit Befremden, sondern arbeitete ihr nach
Strich und Faden entgegen. Man bedachte den Hundwiler Pfarrer
aus dieser Schicht mit dem böse gemeinten Übernamen «Weber-
pfarrerli» — aus dem Spottnamen wurde ein Ehrenname. Hartnäckig
weigerten sich die Arbeitgeber, um einer gemeinsamen Lohnkontrolle
willen mit den Webern in Verhandlungen einzutreten, obwohl eine
solche ja auch in ihrem Interesse gewesen wäre. Trotz aller Anfechtungen

und Hindernisse gedieh der Weberverband, und es gelang
ihm auch, die angestrebten Ziele zu erreichen: Die Lohnverhältnisse
verbesserten sich beträchtlich, und — was vielleicht noch bedeutsamer

war — die bisher unmündige Weberschaft hatte durch ihre
Organisation ein Gewicht im öffentlichen Leben erlangt, ihre
Stimme konnte nicht mehr einfach überhört werden. Die Fabrikanten
müssten lernen, auf die Wünsche ihrerArbeiter Rücksicht zu nehmen.
Die Weber ihrerseits stärkten ihr Selbstbewusstsein und fanden den
Weg hinaus aus dem unwürdigen Zustand der wirtschaftlichen und
geistigen Abhängigkeit. Zum Erfolg des Weberverbandes trug dessen
Verbandsorgan Wesentliches bei. Eugster wusste, dass die
«Appenzellische Weber-Zeitung», deren Redaktion er übernommen hatte,
den Lebensnerv der Organisation bildete. Unermüdlich war er durch
dieses Medium aufklärend tätig, um all die zählebigen Vorurteile
abzubauen. Ganz unten musste er hier anfangen, war doch den
Heimarbeitern der Gedanke der gewerkschaftlichen Organisation
so fremd wie ein «böhmisches Dorf».

VI. In Politik und Gewerkschaft
Des «Weberpfarrers» gewerkschaftliche Wirksamkeit fand ihre

sinnvolle und notwendige Ergänzung in seiner politischen Tätigkeit.
Er hat sich zwar nie zur Politik gedrängt — «An dem, was man
Politik nennt, habe ich nie Freude gehabt und laufe dem Zeug davon,

22



wo ich kann» —, jedoch war es ihm bewusst, dass Gewerkschaftsarbeit

ihre Fortsetzung folgerichtig in der Politik finden musste. Die
Arbeiterorganisation blieb sein eigentliches Tätigkeitsfeld, und seine
Politik erhielt stets von dort her ihre Richtlinien. Im Jahre 1900
wählte ihn die Gemeinde Hundwil in den Kantonsrat. Es kann nicht
von ihm gesagt werden, dass er sich in den Vordergrund gedrängt
hätte. Drehte sich die Diskussion um Kleinigkeiten, auferlegte er
sich Schweigen. Für Dinge hingegen, die ihm wichtig erschienen,
das heisst für Fragen, die das Wohl der Unterschicht betrafen, setzte
er sich mit bewundernswerter Ausdauer ein. Damals erlangte er den
Ruf eines gründlichen Mannes, der zäh und verbissen, fundiert und
substantiell einem Fragenkomplex zu Leibe rückte. Der logischen
Kraft seines Verstandes entging die Hauptsache nie. In seiner
Ausführlichkeit mag er manchem Ratskollegen, der es gerne gesehen
hätte, wenn man die eine oder andere Sache etwas schneller über
den Leisten geschlagen hätte, auf die Nerven gegangen sein. Für die
Wünsche der Arbeiterschaft und die Ideen des Sozialismus wusste
er sich stets tapfer zu wehren. So legte er einen geharnischten
Protest ein, als der Kantonsratspräsident 1902 den Wahlsieg der
Freisinnigen in einer Rede vor dem Rat in hämischer Schadenfreude
feierte. Er hatte das Wahlergebnis als Volksverdikt gegenüber
denjenigen hingestellt, «welche sich berufen fühlen, beständig zum
Klassenkampf zu schüren und dem Kapital den Krieg zu erklären».
Mit dem Eintritt von Pfarrer Eugster in die Appenzeller Politik
erhielt die dortige Sozialdemokratie, die bisher eine untergeordnete
Rolle gespielt hatte, Gewicht und Profil. 1903 bis 1908 beteiligte er
sich zusammen mit Dr. Hertz unter dem Vorsitz von Arthur Eugster
an der Revision der Kantonsverfassung. Bei dieser Gelegenheit postulierte

er mit solcher Vehemenz die Aufnahme sozialer
Staatsverpflichtungen in das Grundgesetz, dass sich sein Bruder verpflichtet
fühlte, ihn zu bremsen: «Die Verfassung darf kein Lehrbuch sein,
weder der Wissenschaft noch der Sozialpolitik Wir helfen gerne
jederzeit mit, sozialen Postulaten Würdigung zuteil werden zu lassen,
aber die Verfassung hat die Aufgabe, allgemein der Gesetzgebung
auf sozialem Gebiete die Bahn zu öffnen, nicht aber eine Musterkarte

von Postulaten darzubieten. Wir wollen auch aufrichtig soziale
Fortschritte, ob dies etwas mehr oder weniger geräuschvoll geschehe,
ist wohl mehr Sache des Temperaments und lässt keinen Schluss zu
auf die Intensität der Bestrebungen.»

Auf Grund der bereits erwähnten schlechten Resultate, welche
die appenzellischen Rekruten bei den sanitarischen Untersuchungen
aufwiesen, reichte Eugster 1903 eine Motion ein, welche eine
Untersuchung des Problems verlangte. Seine Anregung wurde aufgenommen

und bildete schliesslich den unmittelbaren Anstoss zur Ent-

23



stehung eines Arbeiterinnenschutzgesetzes (1908) und eines
Lehrlingsgesetzes (1911). An ihrer Ausarbeitung war er massgebend
beteiligt, und er focht mit den Vertretern der industriellen und
gewerblichen Interessen manch harten Strauss aus, wenn sie die
Forderungen der Arbeiterschaft abschwächen wollten. Beinahe wäre es
beim Arbeiterinnenschutzgesetz schief gegangen, aber er konnte es
durch sein energisches Vorgehen retten. «Ich habe mich gewehrt
,wie e Gluggere für d'Hüenli'.» Ohne Erfolg blieb zu seinem
Bedauern der Einsatz zugunsten eines Schulgesetzes, von dem er sich
inbezug auf Jugendschutz viel erhofft hätte.

Unterdessen erfuhren seine gewerkschaftlichen Unternehmungen
eine gewaltige Ausdehnung. Der Stein, den er mit dem Weberverband

ins Rollen gebracht hatte, löste eine Lawine aus. In der ganzen
Schweiz zählten die Textilarbeiter zur untersten Schicht des
Proletariates, besassen sie doch weder Solidaritätsgefühl noch Willen zur
Organisation. Als Vertreter des «Appenzellischen Weberverbandes»
nahm Eugster 1902 am Internationalen Textilarbeiterkongress in
Zürich teil und stellte mit Beschämung fest, wie rückständig die
schweizerischen Textilarbeiter im Vergleich zu ihren ausländischen
Kollegen organisiert waren. Von den 140 000 Textilarbeitern unseres
Landes waren nur etwa 6 000 Gewerkschaftsmitglieder, und diese
verteilten sich erst noch auf sechs verschiedene Verbände, von denen
jeder auf eigene Faust hantierte. Eugster lud die Vertreter der sechs
Organisationen an einen Tisch, alle zeigten sich willig, eine gemeinsame

schweizerische Textilarbeitergewerkschaft ins Leben zu rufen.
Diesen Bestrebungen lieh Hermann Greulich, der Vater der modernen

schweizerischen Arbeiterbewegung, seine wertvolle Unterstützung.

Eugster wurde zum Präsidenten des ersten föderativ organisierten

schweizerischen Textilarbeiterverbandes gewählt. 1908
entstand dann aus diesem lockeren Gebilde der einheitliche schweizerische

Textilarbeiterverband.
Bis zum Jahre 1913 führte Howard Eugster mit Umsicht, aber

zielstrebig, die Zeitung des Verbandes. Er machte sie zu einem Forum
für alle Stimmen, die zum Problem der Arbeiterfrage etwas beitragen
wollten, und diese Toleranz trug ihm nicht selten scharfe Kritiken
von Seiten der Arbeitgeber ein. Als Präsident des Textilarbeiterverbandes

wartete ein gewaltiger Berg von Pflichten auf ihn — immer
noch hatte er ja daneben noch sein Pfarramt auszuüben —, deren
Erfüllung ein beinahe übermenschliches Mass an Zuversicht und
Durchhaltevermögen erforderte. Es waren unvorstellbare zermürbende

Auseinandersetzungen mit den Industriellen um Löhne und
Arbeitszeit auszutragen, Auseinandersetzungen, die ihm manche
bösen Worte, persönliche Beleidigungen, ja sogar Drohungen
einbrachten. Ein besonders aufgebrachter Fabrikbesitzer komplimen-

24



tierte ihn einmal mit vorgehaltener Pistole aus dem Büro. Nicht
selten griffen die erzürnten Textilarbeiter zu ihrem letzten Mittel,
zum Streik, und Eugster musste dann mit viel diplomatischen
Geschick die Arbeiter vor unüberlegten Schritten zurückhalten und
mit den Fabrikinhabern energisch und doch nicht ohne
Fingerspitzengefühl um die gerechten Forderungen der Streikenden
verhandeln. Niemals hat er den Streik empfohlen, aber er erkannte in
ihm doch eine Ultima ratio, wenn alle anderen Bemühungen nicht
zum Ziel führten. «Warum die ewigen Streiks? Die Arbeitskraft ist
eine Ware geworden. Die Streiks sind eine Weigerung, die Arbeitskraft

zu dem angebotenen Preise zu verkaufen, ein Protest gegen
Übelstände, wenn alle gütlichen Unterhandlungen erfolglos sind.
Wird etwas erreicht? Es kommt ein Kaufmann, ein Bauer, irgendein
Händler auf den Markt und offeriert seine Ware. Es wird ihm
weniger geboten, als er verlangt, und er sagt: ,Nein! Zu diesem
Preis schlage ich meine Ware nicht los.' Was tut er? Er streikt. —
Ein Metzger gibt bekannt: ,Das Pfund Fleisch hat 5 Rappen
aufgeschlagen.' Was tut der Metzger? Er streikt, das heisst, er schaut den
Käufer mit grossen Augen an: Warum kommt du zu mir? Du
bezahlst, was ich verlange, oder du kaufst das Fleisch anderswo. Soweit
findet man alles in Ordnung. Nur schwer aber findet sich die heutige
Gesellschaft in den Gedanken: Die Arbeitskraft ist eine Ware
geworden, zu deren Verkaufspreis der Verkäufer, das heisst der Arbeiter,

auch ein Wort zu sagen hat. Nach und nach wird sich freilich
diese Auffassung Bahn brechen, und je schneller dies geschieht,
desto schneller werden die Streiks dahin gelangen, wo sie auch die
zielbewusste Arbeiterschaft zu sehen wünscht: in die Rumpelkammer.»

Der Textilarbeiterpräsident liess sich durch nichts anfechten
und war entschlossen, den Kampf fortzusetzen, bis nicht nur die
Arbeiterorganisationen allgemein anerkannt seien, sondern auch das
Ziel, dem sie zustreben: Die Hochschätzung der Menschenwürde
und die Schaffung einer wirtschaftlichen Ordnung, die die Erfüllung
dieser Forderung ermögliche. Diese Einstellung hat ihn immer davor
bewahrt, vom Gewerkschafts- und Parteienwesen verschluckt zu
werden. So naiv war er selbstverständlich nie gewesen, wie einige
Kritiker ihm immer wieder vorwarfen, zu glauben, dass mit der
Realisierung der sozialistischen Postulate schon das Reich Gottes
auf Erden entstehe. Was die Arbeiterschaft erstrebe, bilde lediglich
einen kleinen Schritt in dieser Richtung — die letzte Vollendung
liege allein in der Macht und im Willen Gottes.

Mindestens so aufreibend wie die Auseinandersetzung mit den
Unternehmern war der Kampf gegen die Trägheit und
Schicksalsergebenheit der Textilarbeiter: «Sie ähneln den Türken, die da sagen:
,Allah ist gross, es kommt doch, wie es kommen muss'.» Mit den

25



Waffen der Wortgewandtheit führte er zusammen mit seinen Freunden

einen pausenlosen Kriegszug gegen diese fatalistische Mentalität.
Nach langem und ernsthaftem Ringen gab Eugster 1907 dem

Drängen seiner Appenzeller Genossen nach und liess sich als
Nationalratskandidat aufstellen. Die ganze Schweiz horchte auf, als es
dem «Weberpfarrer» trotz des damals noch herrschenden Majorz-
systems schon im ersten Wahlgang gelang, die Hürde zu nehmen.

Die beruflichen Sorgen, die er sich gemacht hatte — er war ja
gezwungen, als Nationalrat sein Pfarramt aufzugeben —, lösten sich
in bester Weise: Der Textilarbeiterverband stellte ihn im Hauptamt
als dritten Sekretär an. «Auch Bauern haben mir gestimmt, und dass
sie einem Sozialdemokraten stimmten, ist sehr bezeichnend für die
politische Entwicklung in unserem Kanton»,, schrieb er Blumhardt.
«Noch vor wenigen Jahren hätte man das Kreuz geschlagen, wenn
man mir die Möglichkeit zugegeben hätte, dass das rote Tuch keine
Wirkung mehr ausübe.» Das war ihm eine Verpflichtung, sich nicht
blind an das Parteiprogramm zu klammern, sondern immer das Wohl
aller im Auge zu behalten. Unter herzlicher Teilnahme der ganzen
Gemeinde verabschiedete er sich am 28. März 1909 von Hundwil
und nahm Wohnung in Speicher, im Hause zur «Röhrenbrugg», wo
er seine Kindheit verbracht hatte. Auch wenn es später noch einige
Male anlässlich der Wahlen zu recht heftigen Pressepolemiken kommen

sollte, das Vertrauen in die Person Eugsters war so stark, dass
er den Nationalratssessel bis zu seinem Todesjahr, 1932, halten
konnte. Trotz seiner von der üblichen sozialdemokratischen
Weltanschauung doch stark abweichenden Gesinnung fand er in der
«Kapelle Greulich», wie man die sozialdemokratische Fraktion der
Bundesversammlung spöttisch hiess, herzliche Aufnahme. Unter
Greulich, der dem «Weberpfarrer» höchste Achtung entgegenbrachte,
herrschte bei den Sozialdemokraten des Nationalrates ein Geist der
Toleranz, und so kam es zu einer erspriesslichen Zusammenarbeit,
die grossartige Früchte trug. Seine ganze Aufmerksamkeit richtete
der neue Nationalrat aus dem Appenzellerland auf die seriöse Arbeit;
aus Parteiintrigen und kleinlichen Streitereien hat er sich stets
herausgehalten. Ihm war jener Parlamentarierstil, der nur der
Aufblähung der eigenen Partei oder gar der eigenen Person dient,
zutiefst zuwider. «Die Bauchstampfereien werde ich nicht mitmachen
aus dem einfachen Grunde, weil sie mir widrig sind, widrig selbst
dann, wenn ich mit der Sache selbst einverstanden bin und aus der
unrichtigen Form keinen Grund zur Ablehnung herleiten kann.»
An ihm probierte die Politik ihre Verführungskünste vergeblich
aus; er nahm es mit Gelassenheit, wenn sich die Herren Ratskollegen

über Quisquilien in die Haare gerieten, viel Pulver verschossen
und wenig dabei ausrichteten. Er wusste, was er wollte und weshalb

26



er es wollte. Bedeutende Arbeit leistete er bei der Revision des
eidgenössischen Fabrikgesetzes, für den Heimarbeiterschutz und die
Arbeitslosenfürsorge sowie zugunsten der Altersversicherung. Vor
dem Rat und in vielen Kommissionen hat er während seiner 24 Jahre
dauernden parlamentarischen Tätigkeit mit grosser Sachkenntnis zu
manchen Gesetzesvorlagen Stellung genommen.

1913 würdigte ihn das Appenzellervolk einer seiner höchsten
Ehren, die es zu vergeben hat; es wählte ihn in den Regierungsrat.
Mehrmals wurde er auch von seinen Freunden gebeten, doch als
Landammann zu kandidieren. Er aber lehnte mit der Begründung ab,
dass es einem wie ihm, der eine politische Richtung vertrete, die so
viele entschiedene Gegner im Lande habe, nicht gezieme, das höchste
Amt zu übernehmen. Die Wahl zum Regierungsrat an der
Landsgemeinde in Hundwil hatte viel Staub aufgewirbelt; es war zu einem
Skandal gekommen, als auf dem Landsgemeindestuhl die gewählten
Räte feierlich die Hand zum Schwur erhoben hatten, diejenige des
«Weberpfarrers» aber unten geblieben war. Das war Wasser auf die
Mühlen der Sozialistenfeinde! Laut verkündeten einige von ihnen,
dass sich damit der «Weberpfarrer» selbst als Anhänger der
Gottlosigkeit entlarvt habe. Aber diese Stimmen der aufgeregten, tradi-
tionsbewussten Appenzeller, in deren Augen seine Handlung so
etwas wie eine Gotteslästerung darstellte, vermochten das Vertrauen
in seine Person nicht zu erschüttern. In einer Erklärung zuhanden
der Öffentlichkeit gab Eugster über die Motive seines Verhaltens
Auskunft. Ein Eid sei etwas zu Ernstes, als dass man ihn durch
Wiederholung entwürdigen oder zu einem folkloristischen Zierat
herabwürdigen dürfe. Geschworen habe er, als er zum erstenmal als
einfacher Bürger an einer Landsgemeinde teilgenommen habe, und
dabei müsse es bleiben. Gerne hätte er das Erziehungsdepartement
übernommen, jedoch fürchteten seine Ratskollegen den sozialistischen
Einfluss auf die Schule und wiesen ihm das Gemeindewesen zu.
Später übernahm er dann das Volkswirtschaftsdepartement, das ihm
zur Entfaltung seiner Fähigkeiten die besten Möglichkeiten bot und
ihm Gelegenheit gab, besonders während der Kriegszeit, tiefgreifender

zu wirken, als es ihm in jeder anderen Stellung möglich gewesen
wäre.

VII. Die Bewährung in der Krise 1914—1918

Es war für ihn keine Überraschung, als sich im August 1914 die
Völker vom Hass in den Strudel des Kriegswahnsinns hinabziehen
Hessen. Blumhardt hatte ihn darauf vorbereitet und die Krise
vorausgesehen. Es war, als ob sich durch die Unvernunft der Menschen
die vorandrängende Kraft der Entwicklung angestaut hätte und nun
plötzlich alle hinhaltenden Dämme überrannte, die Menschen und

27



ihre Einrichtungen mit sich fortreissend. Der Weltkrieg war das
Gericht Gottes, das dem Neuen endlich gegen die Widerspenstigkeit
der menschlichen Hybris sozusagen durch eine Eruption Bahn
schaffen sollte. Innerhalb dieser Auffassung war es für Eugster
müssig, nach einer politischen Antwort auf die Schuldfrage zu
suchen. In seinem Verständnis war das Völkerringen der negative
Auftakt zum nahe bevorstehenden Reich Gottes: «Unser Kompass
weist nicht auf Krieg und Kriegsgeschrei, er weist auf den
Gottesfrieden.»

Am 31. Juli 1914 erfolgte die Pikettstellung der Armee und die
Einberufung der ausserordentlichen Bundesversammlung. Zum
Schutze der Neutralität und der Landessicherheit übergaben die Räte
dem Bundesrat unbeschränkte Vollmachten. Im Namen der
Sozialdemokratischen Fraktion gab Hermann Greulich eine Erklärung
ab: Die Sozialdemokratische Partei billigte die getroffenen
Massnahmen, versprach die Unterstützung des Bundesrates und die
Einstellung der Opposition in den wesentlichen Fragen. Es war die
Geburtsstunde des sogenannten «Burgfriedens». Leider war diesem
Frieden kein langes Leben beschieden; die im ersten patriotischen
Gefühlsaufschwung proklamierte Volkssolidarität erhielt bald
bedenkliche Risse und brach schliesslich im Landesstreik von 1918
tosend zusammen. Zur Unterstützung des Bundesrates bei der
Ausübung seiner Vollmachtenregierung konstituierten sich in beiden
Räten sogenannte Neutralitätskommissionen. Als Vertreter der
Arbeiterschaft gehörten Greulich, Grimm und Eugster-Züst der
nationalrätlichen Neutralitätskommission an. Es gab kein wichtiges
innen- oder aussenpolitisches Problem, das nicht im Schosse dieser
Kommission zur Behandlung gekommen wäre. So hatte der
appenzellische Regierungsrat und schweizerische Textilarbeiterpräsident
Gelegenheit, auf höchster Ebene den Gang der Geschehnisse in unserem

Lande mitzubestimmen.
Infolge der durch den Krieg verursachten Desorientierung des

wirtschaftlichen Lebens, der zunehmenden Einfuhrschwierigkeiten
und des gänzlich unterentwickelten Sozialversicherungswesens litt
die Arbeiterschaft unter dem Druck einer heute kaum mehr vorstellbaren

Not, während auf der anderen Seite gewiegte Geschäftsleute
unerhörte Kriegsgewinne scheffelten. Unter der Führung des
Volkswirtschaftsdirektors Eugster war zwar in Ausserrhoden eine
vorbildliche Organisation zur Sicherung der Versorgung durchgeführt
worden. Eine dreiköpfige kantonale Fürsorgekommission nahm sich
der im Zusammenhang mit der Kriegswirtschaft stehenden Probleme
an; sie kümmerte sich um Preisregulierung, vermehrten Gemüseanbau

und befasste sich mit der Unterstützung der unbemittelten
Schicht. Aber Hunger und Verelendung nährten auch hier die Unzu-

28



friedenheit der Arbeiterschaft, die in der Folge zunehmend dem
Banne radikaler Ideen verfiel. Die «Appenzeller Volkswacht», das
Organ der Sozialisten, gab dieser Stimmung der Erbitterung
unverhüllten Ausdruck: «Es muss endlich einmal Ernst gemacht werden
damit, dass niemand aus der Not anderer sich bereichert. Oder will
man wirklich noch länger der Sache ihren Lauf lassen? Wenn bis
heute die appenzellische Arbeiterschaft noch nicht auf die Strasse
gestiegen ist zur Demonstration gegen den Hunger, so könnte sich
das noch schneller ändern, als manche denken. Schliesslich wird es
auch dem Geduldigsten zuviel...» Eugster verstand, dass die
Unzufriedenheit des Proletariats sich langsam aber sicher zur gefährlichen
Wut steigern musste — er selbst prallte mit seinen Kollegen vom
Regierungs- und Kantonsrat mehrmals heftig zusammen, weil er
sich vollständig mit den Wünschen der Arbeiter solidarisierte und
vor allem eine grosszügigere und schnellere Hilfe durch den Staat
an die Bedürftigen erstrebte. Diese Übervorsichtigkeit im
Geldausgeben, diesen beinahe krankhaften Hang zur Sparsamkeit,
verbunden mit der Unfähigkeit, das Ausmass des Elendes zu sehen,
hat ihn oft in eine verzweifelte Stimmung getrieben. In Bern wie
in Herisau hat er mehrmals den Mahnfinger erhoben und vor
den Folgen dieses politischen Schmalspurdenkens eindringlich
gewarnt — vergeblich. So musste das Unheil seinen Lauf nehmen.
Die Radikalisierung der Sozialdemokratie verschärfte sich, was
besonders in der Diskussion um die Militärfrage zum Ausdruck kam.
Es ging dabei nicht allein um die Frage «Landesverteidigung ja
oder nein?», vielmehr erblickte das Proletariat in der Armee, mit
welcher ja das Bürgertum vielfach das Vaterland schlechthin
identifizierte, das verhasste Symbol einer Klassenherrschaft, das Sinnbild

eines Staates, der seine Arbeiter wohl als Soldaten braucht, sie
aber im übrigen ohne Gewissensbisse dem Hunger überliess, wenn
die Geldinteressen der Mächtigen auf dem Spiele standen. In der
Geschäftsleitung der Partei wie auch in der Fraktion führte Eugster
einen hoffnungslosen Kampf gegen den unheimlich wachsenden
Radikalismus, der den Antimilitarismus zum Hauptdogma des
Sozialismus stempelte.

Als 1917 der Parteitag der Sozialdemokraten sich gegen die
Landesverteidigung aussprach, gab Eugster zusammen mit acht weiteren
sozialistischen Nationalräten eine öffentliche Erklärung ab, in welcher

er sich entschieden vom Beschluss des Parteitages distanzierte.
Es kam darüber in der Parteipresse zu heftigen Reaktionen.
Aufgebrachte Genossen brandmarkten die neun als Abtrünnige und
Verräter an der Sache des Sozialismus. Angesichts dieser Angriffe
musste sich der «Weberpfarrer» die Frage stellen, ob es für ihn noch
einen Sinn habe, sich weiter in der Politik zu betätigen. Doch auf

29



Grund der Überlegung, dass sein Rückzug der Arbeiterschaft gar
nichts nützen würde, verblieb er in seinen Ämtern. Dabei war er
dem Militär gegenüber grundsätzlich ablehnend eingestellt; aber er
betrachtete den Zeitpunkt für einen Kampf gegen diesen nationalen
Götzen als denkbar ungünstig und war zum anderen der Meinung,
die Arbeiterorganisationen hätten in dieser so schweren Zeit fürwahr
Wichtigeres zu tun, als sich in einen fruchtlosen Antimilitarismus
hineinzusteigern.

Auch wenn sein Name ungefragt unter den Forderungskatalog
des Oltener Aktionskomitees gekommen war, so stellte er sich, als
der Landesstreik ausgebrochen war, ohne Einschränkung hinter die
Forderungen der Arbeiterschaft. Er liess keinen Zweifel darüber
aufkommen, dass die Herrschenden allein die Verantwortung für
die Krisis zu tragen hätten. Das unsinnige Militäraufgebot habe ja
die Streikenden zum Letzten herausfordern müssen. In aller Form
legte er nach Beendigung des Streikes energischen Protest ein
gegen das Aufgebot von kantonalen Truppen, das der Regierungsrat
in seiner Abwesenheit und ohne sein Wissen erlassen hatte; er gab
zu Protokoll: «Der Unterzeichnete sieht sich zu der Erklärung
veranlasst, dass, wenn er als Mitglied des Regierungsrates bezüglich
eines Aufgebotes kantonaler Truppen begrüsst worden wäre, er einer
solchen Massnahme mit Entschiedenheit seine Zustimmung verweigert

hätte.» Die Stimmung des Hasses, die in jenen Tagen zwischen
Arbeiterschaft und Bürgertum aufbrach, liess das Schlimmste
befürchten. In der ausserordentlichen Bundesversammlung vom 12.
November 1918 zeigte es sich, dass kein Wille zur Einigung mehr
vorhanden war; es ging nur noch um die Machtfrage. Die «Appenzeller
Zeitung» schrieb unter dem Titel «Biegen oder brechen»: «Die Stunde
der Abrechnung hat geschlagen. Es wird sich nun erweisen, wer in
der Schweiz seinen Willen diktieren kann und ob die wirkliche
Macht bei der Mehrheit des Volkes liegt oder bei einer lärmenden,
unverantwortlichen, mit verbrecherischen Mitteln arbeitenden
Minderheit.» Zur späten Nachtstunde meldete sich Eugster in der
Bundesversammlung zu Wort, um einen persönlichen Antrag vorzubringen:

«Es ist eine furchtbar ernste Situation, in der wir uns befinden

...» Der Bürgerkrieg stand drohend vor der Tür, und man war
bereit, das Schreckliche auf sich zukommen zu lassen, ohne etwas
dagegen zu tun. Er schlug vor, man möge eine Kommission bestellen,
die nicht auseinandergehen solle, bis eine Lösung des Konfliktes
gefunden sei. Aber die Stimme der Vernunft konnte sich in der
tosenden Brandung des Hasses kein Gehör verschaffen; sein Antrag
fand keine Gnade.

Eugsters Appell war ein eindrücklicher Beweis dafür, wie weit
er sich über jeden blossen Parteistandpunkt hinausgeschwungen und

30



die Fähigkeit erworben hatte, die Dinge von einer höheren Warte
aus zu betrachten. Äusserlich hatte er eine Niederlage eingesteckt,
aber der feste Glaube, der einzig wahren und rechten Sache zu
dienen, verlieh ihm die Zuversicht, dass nichts, was nach dem Willen
Gottes geschehe, vergeblich sein könne. Das gab ihm den Mut zum
Weitermachen.

VIII. Das letzte Lebensjahrzehnt: In der Hoffnung auf eine neue Zeit
Das letzte LebensJahrzehnt des «Weberpfarrers» stand im dunklen

Zeichen der alles überschattenden Arbeitslosennot. Obwohl der
Kampf gegen das daraus wachsende Massenelend den Grossteil seiner
Energie beanspruchte, fand er doch noch Zeit und Kraft, sich für
eine Sache zu engagieren, die ihm zu einem innersten Anliegen
geworden war. Ich meine seinen Einsatz zugunsten eines Zivildienstes
für Dienstverweigerer und für den allgemeinen Abrüstungsgedanken.

Um sein Plädoyer für den Zivildienst richtig einzuschätzen,
müssen wir es auf dem Hintergrund seines grundsätzlichen Pazifismus

betrachten. Er machte nie ein Hehl daraus, dass er einen
Zivildienst als erste Etappe auf einem Wege erkannte, an dessen Ende
die totale Abrüstung stehen müsse. Eine pazifistische Gesinnung
war ihm schon seit langem eigen gewesen. Anlässlich der Diskussion
um eine neue Militärordnung im Jahre 1907 hatte er sich unmiss-
verständlich gegen eine schweizerische Armee, auch wenn diese
nur zu Verteidigungszwecken diene, ausgesprochen. Dass er sich
während der Kriegszeit gegen die antimilitaristischen Stürmer
gestellt, erklärt sich allein daraus, dass er die damals angewandten
Methoden als falsch und den gewählten Zeitpunkt als denkbar
ungeschickt beurteilt hatte. Er konnte es nicht begreifen, dass es Sozialisten

gab, die sich mit der Mehrheit des Volkes und den Behörden
entzweiten und dabei eine einmalige Chance leichtfertig vertaten.
Die durch den Krieg notwendig gewordene staatliche Überwachung
der Wirtschaft betrachtete er als ideale Übergangsphase zum Endziel
der gänzlichen Vergesellschaftlichung der Produktionsmittel. Er
war der festen Überzeugung, dass eine Zusammenarbeit mit den
Behörden die Möglichkeit biete, diese durch die ausserordentlichen
Zeitverhältnisse erzwungene Staatswirtschaft in die Zukunft hinein
weiter auszubauen. Darum seine verzweifelte Beschwörung, doch
von einem fanatischen Scheuklappen-Antimilitarismus abzulassen.

Nach dem Ende des blutigen Völkerringens erachtete er den
Zeitpunkt für gekommen, um gegen den Wahnsinn der Militärideologie
ins Gefecht zu treten. Es sind vier grundsätzliche Überlegungen,
auf die sich seine pazifistische Gesinnung stützte:

1. Unter dem Einfluss der Kriegs- und Nachkriegsereignisse mündete

seine Hoffnung auf das Reich Gottes in eine brennende Nah-

31



erwartung. Gerade inmitten der Finsternis einer Massenverelendung
infolge der Weltwirtschaftskrise leuchtete ihm das Licht der Hoffnung

heller denn je, und alle Zeichen der Zeit deuteten ihm auf die
unmittelbar hereinbrechende Gottesherrschaft. Aus dieser chiliasti-
schen Erwartung heraus ist es verständlich, wenn er jene Einrichtung,

die die Selbstherrlichkeit der Menschen am unverhülltesten
zum Ausdruck bringt — die organisierte und befohlene Gewalt —
zu allererst auf dem Schrotthaufen der Geschichte zu sehen
wünschte.

2. Angesichts der weitverbreiteten Kriegsmüdigkeit der Völker
vertraute er fest darauf, dass die Parole «Nie wieder Krieg!» nicht
nur die Ausgeburt einer momentanen Stimmung sei, sondern der
Ausdruck einer endgültigen Hinwendung der Menschen zu den
Postulaten einer elementaren Vernunft.

3. Obwohl tief gläubig, wusste sich doch Howard Eugster immer
einer Rationalität im besten Sinne verpflichtet. Nie hätte er allein
auf Grund eines emotionellen Impulses folgenreiche Entscheidungen
getroffen. Das galt auch für seine Stellung gegenüber der Militärfrage.

Ebenso wie Hermann Greulich zog er aus den vielen
ernüchternden Feststellungen, die höchste Offiziere über die Schlagkraft
unserer Armee getroffen hatten, die logischen Konsequenzen. Wenn
die Armee eines Kleinstaates selbst bei äusserster Anstrengung nie
in der Lage sein werde, wirkungsvollen Widerstand zu leisten, dann
sei der Wehrwille nicht weit entfernt vom Entschluss zum sinnlosen
Selbstmord. 1928 schrieb er in einem Brief darüber: «Was uns 1914
bis 1918 bewahrt hat, ist vor allem ein gnädiges Geschick... Die
schweizerische Armee ist nicht mehr imstande, das Land zu verteidigen,

wenn Gasangriffe kommen Hunderte von Millionen wären
nötig, um unsere Flugzeuge in die Höhe zu bringen. Und selbst dann
wäre eine Verteidigung höchst problematisch.»

4. Seine jahrelangen Erfahrungen in der Arbeiterbewegung und
insbesondere die betrüblichen Ereignisse während des Landesstreikes
hatten ihn ausserdem zur Erkenntnis geführt, dass unser Militär
nicht in erster Linie als Werkzeug zur Verteidigung gegen aussen,
sondern als Instrument zum Schutze der herrschenden Klasse diene.

Seit 1919 stimmte Nationalrat Eugster keinem Militärbudget mehr
zu; hingegen unterstützte er alle parlamentarischen Vorstösse, deren
Absicht es war, die Macht und den Einfluss des Militärs
einzuschränken oder dem Gedanken des Friedens Verbreitung zu schaffen.
1920 nahm er sich mit viel Sympathie der Petition zweier
Unteroffiziere an, die nach niederdrückenden Erfahrungen in
Kriegsgefangenenlagern die vollständige Entlassung aus dem Wehrdienst
wünschten. In seinem Plädoyer sprach er der Gewaltlosigkeit das
Wort: «Ist das ein Verzicht auf Männlichkeit, auf die Kraft, auf den

32



festen Willen, die Unabhängigkeit und die Freiheit des Vaterlandes
zu schützen, wenn wir einen anderen Weg einschlagen wollen als
den der Gewalt? Was wollte ein kriegsführendes Volk noch
machen gegen ein anderes, das die Waffen niederlegt: Macht mit
uns, was ihr wollt, wir lassen uns töten, aber wir töten nicht, wir
haben genug vom Töten!» Ein Jahr darauf reichte er eine
Interpellation ein, welche die Errichtung eines Zivildienstes für
Dienstverweigerer forderte. Die kleine Schweiz könne sich für die Zukunft
nur noch unter der Bedingung eine solide Existenzgrundlage schaffen,

wenn sie alle Kräfte auf Werke der Humanität konzentriere.
Während der leidenschaftlichen parlamentarischen Debatte über die
Zivildienstfrage war Leonhard Ragaz mehrmals ins Visier der
Militärfreunde geraten, er galt in den traditionell vaterländisch gesinnten

Kreisen als böser Spiritus rector aller Friedens- und
Abrüstungsbewegungen in unserem Lande. Howard Eugster hat sich vorbehaltlos

vor Leonhard Ragaz gestellt und energisch mit dessen Gegnern
im Parlament die Klinge gekreuzt: «Wir wissen, dass der Zivildienst
heute sehr viele junge, wackere, edel denkende, Land und Volk
liebende Leute beschäftigt, nicht etwa deshalb, weil Herr Professor
Ragaz oder die Sozialdemokraten sie dazu bestimmt haben, sondern
weil ein Geist sie erfasste, wie er Professor Ragaz und die
Sozialdemokraten und noch viele andere ergriffen hat.»

Leonhard Ragaz' Verteidigung durch Howard Eugster wirft die
Frage auf nach dem Verhältnis des «Weberpfarrers» zur religiössozialen

Bewegung. Obwohl sich seine sozialen Werke aus derselben
Quelle nährten wie die Tätigkeit der Religiös-Sozialen, stand er
diesen doch sehr kritisch gegenüber. Zu den meisten ihrer führenden
Persönlichkeiten unterhielt er freundschaftliche Beziehungen; ihre
Wirksamkeit an der Öffentlichkeit jedoch erregte sein Unbehagen,
ja seinen Unwillen. Dieses Unbehagen wurzelt in seinem alten
Misstrauen gegenüber der Theologie. Er hielt unbeirrbar daran fest, dass
niemand ausser Blumhardt dazu legitimiert sei, unserer Zeit die alte
frohe Botschaft Gottes zu vermitteln; die übrigen Christen hätten
vor allem wieder das Horchen zu lernen. Auch Eugster war jene für
alle Boller so bezeichnende Scheu eigen, über ihre innersten
Glaubensüberzeugungen zu anderen zu sprechen. Wie oft glaube man,
aus dem Geiste Gottes zu sprechen, obwohl man tatsächlich tief in
irdisch-menschlichen Kategorien stecke. Es tat ihm weh, wenn in
Konferenzen und Tagungen der Versuch unternommen wurde, das
soziale Engagement der Christen mit aller Gründlichkeit und
Gelehrsamkeit theologisch zu rechtfertigen. Er sah Kutter wie Ragaz als
stets gefährdete Gratwanderer auf jener haarfeinen Grenze, die die
Gedanken Gottes von denen der Menschen trenne. Ungeachtet der
Tatsache, dass er tiefen Respekt hegte vor Ragaz' Zivilcourage, so

8 33



zitterte er doch immer ein wenig um seinen Freund. Selbst als Ragaz
das Professorenkatheder verlassen hatte, glaubte ihn Eugster noch
immer im verderblichen Netz der Theologie verstrickt: «Er meint
es ja nicht böse, das weiss ich, aber der Professor läuft ihm immer
noch nach und raunt ihm allerlei Zeug in die Ohren.»

Es war also das Wissen um die vergewaltigende Macht des
Menschenwortes, die ihn davon abhielt, sich mit seiner ganzen Persönlichkeit

für die Sache der Religiös-Sozialen einzusetzen. Zwar
erschien er einigemale in ihren Konferenzen, sprach in Diskussionen
auch ein paar Worte, aber er weigerte sich standhaft, ein Referat
zu übernehmen. Er war froh, sich dem Drängen Pfarrer Liechtenhans
mit dem Hinweis auf die Belastung durch die gewerkschaftliche
Arbeit entziehen zu können. Er war überzeugt, als Gewerkschafter
mehr für die gedrückten Menschen leisten zu können denn als theo-
retisierender Theologe. Sein Weg führte ihn direkt und ohne Umwege
vom Worte Gottes zur Tat. «Nicht an unserer Gescheitheit», bemerkte
er einmal zu Pfarrer Adolf Preiswerk, «kann man sehen, dass wir
Jünger Jesu sind.» Unserer Hände Arbeit fördere das Reich Gottes,
nicht kluge Worte.

Bis zu seinem letzten Lebensjahr hat Howard Eugster zäh und
unermüdlich als Anwalt der vernachlässigten und geschändeten
Menschen härteste Arbeit für das Reich Gottes geleistet. Als Diener
Christi hat er sich nicht gescheut, Aufgaben zu übernehmen, die
manch anderer entweder als zu schwierig oder auch als zu geringfügig

von sich gewisen hätte.
Nach einer kurzen Leidenszeit — sie war die Folge körperlicher

Erschöpfung — gebot der Tod am 12. April 1932 dem rastlosen
Kämpfer Ruhe. Damit war ein Leben zu Ende gegangen, das ein
eindrückliches Zeugnis ablegt für die veränderte Kraft, die von einer
glühenden Hoffnung auf eine bessere Welt ausgehen kann.

34


	Ein Leben für soziale Gerechtigkeit : aus der Biographie des "Weberpfarrers" Howard Eugster-Züst (1861-1932)

