
Zeitschrift: Appenzellische Jahrbücher

Herausgeber: Appenzellische Gemeinnützige Gesellschaft

Band: 48 (1921)

Artikel: Die Hexenprozesse und das Gerichtswesen im Lande Appenzell im 15.
- 17. Jahrhundert [Fortsetzung und Schluss]

Autor: Schiess, Emil

Kapitel: III

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-269345

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-269345
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hexenprozesse und das Gerichtswesen im Lande

Appenzell im 15.—17. Jahrhundert.

Von Dr. phil. Emil Schiess.

(Schluss).

Urfehde war der Schwur, den jeder freigelassene
Mann — manchmal auch eine begnadigte Frau —
abzulegen hatte, wobei er gewöhnlich geloben musste, die

Gefangenschaft in keiner Weise zu äferen, sich auf
allfällige Mahnung der Obrigkeit unverzüglich wieder zu

stellen, alle Gefängniskosten zu tragen und oft noch
Bürgschaft zu leisten. Im Falle des Bruchs der Urfehde trat
ohne weiteres Ehrloserklärung ein. Bei Begnadigung kam
etwa noch die Vorschrift hinzu, die betreffende Person
solle fürderhin ehrlichen Leuten ausweichen, nur zur Kirche
dürfe sie wie andere Christenmenschen gehen1).

Mit einem Wort soll noch des Scharfrichters oder
Nachrichters gedacht werden. Dass dieser schon in den

frühesten Zeiten kein Ehrenamt bekleidete, geht daraus

hervor, dass die Appenzeller im Jahre 1404 einem Dieb
die gebührende Strafe erliessen gegen sein Versprechen,
dafür ihr Nachrichter zu sein. Aus dem 17. Jahrhundert
sind noch Verträge erhalten, die zwischen Ausserrhoden
und dem Scharfrichter von St. Gallen abgeschlossen und
in denen die Höhe des jährlichen Wartgeldes und die

Entschädigungen für die einzelnen Verrichtungen
festgesetzt wurden.

Die beiden appenzellischen Halbkantone hatten im
17. Jahrhundert gewöhnlich keine eigenen Scharfrichter,

*) Pr. W.-Lr. vom 25. Juni 1614.



— 2 —

sondern solche aus st. 'gallischem Gebiet, die je nach
Bedürfnis ein Aufgebot ins Land erhielten.

Die folgenden Angaben sind einem Vertrag, Memorial

genannt, entnommen, der auf den 19. Juli 1672

zurückgeht1). ,Damals betrug das jährliche Wartgeld
des Scharfrichters Neyher von St. Gallen fünfundzwanzig
Gulden. Ueberdies musste ihm alle vier Jahre vom Lande
ein Mantel geliefert werden, den er bei seinen
Diensthandlungen zu tragen hatte. Neben einem Taglohn von
zwei Gulden und dreissig Kreuzern galten folgende
Ansätze für seine verschiedenen Besorgungen:

An das Halseisen stellen, ein Zeichen an die Stirne
brennen, mit Ruten ausstreichen je zwei Gulden.

Die Zunge schlitzen drei Gulden.

Mit dem Schwert hinrichten vier Gulden, und wenn
die Person noch zu begraben war, zwei Gulden dazu.

Falls aber der Körper verbrannt und dann die Asche
in die Erde vergraben werden musste, stieg die
Entschädigung um weitere vier Gulden2).

Henken sechs Gulden, ebenso mit dem Rad
hinrichten und vergraben.

Das Scharfrichterhandwerk scheint etwa vom Vater
auf den Sohn übergegangen zu sein, nachdem dieser bei

jenem gleichsam eine Lehrzeit durchgemacht hatte. In
einer Sitzung des geheimen Rates von Innerrhoden wurde
dem Meister Jakob „vergohnf, dass er auf den folgenden
Rechtstag seinen Sohn mit nach Appenzell bringen möge,
um nach seinem Belieben die Hinrichtung durch diesen
ausführen zu lassen3).

') Malefizbuch von A. Rh. 1625—1713.
*) Grossratsbeschluss vom 5. März 1672: Meister Hans Jacob

Neyher hatte sich beschwert wegen zu geringer Belohnung.
*) Pr. g. R. vom 11. Juni 1674.



Eine besondere, durch das Hochgericht bedingte
Aufgabe fiel, den Geistlichen zu, das sogen. Auströsten.
Im „Prozess des Hochgerichts" wurde dasselbe für den

armen Menschen ausbedungen. Die Pfarrer besuchten
diesen, um ihm bis zum Ende zuzusprechen und Trost
zu spenden.

5. Straf arten und das Verbrechen der Hexerei und Zauberei.

Da vermeintliche Hexentaten gewöhnlich den Tod
der Angeklagten nach sich zogen, wollen wir hier auf die
Vermögeusstrafen nicht näher eintreten, sondern uns
hauptsächlich mit den Lebens- und Leibesstrafen befassen.

Allgemein zu merken ist jedoch, dass mit allen
Todesurteilen, also auch mit den Hexenverbrenn ungen, die

Einziehung des Vermögens der Bestraften durch den Staat
verbunden war. Wie in frühester Zeit dem Erben des

Getöteten die Rachepflicht oblag, so nahm der Staat
umgekehrt, als er die Verfolgung von Vergehen und
Verbrechen von sich aus durchzuführen begann, das Recht
in Anspruch, das hinterlassene Vermögen der Verurteilten
sich anzueignenx). Nur aus Gnade erstattete die Obrigkeit
hie und da auf dringende Fürbitte von Verwandten und
Bekannten den sonst rechtmässigen Erben, besonders,

wenn sie noch unmündig waren, einen Teil des

eingezogenen Gutes zurück.
Aus den appenzellischen Gerichtsentscheiden zur Zeit

der Hexenverfolgung geht hervor, dass die allgemein
gültige Ansicht war, die Strafe müsse eine Vergeltung
für das begangene Unrecht und gleichzeitig auch ein

Abschreckungsmittel für die Mitmenschen darstellen. Daher

suchte man in der Regel, zwischen der Natur des

Verbrechens und der Art der Todesstrafe eine gewisse

') Pr. g. R. 1605—1611.



— 4 —

Uebereinstimmung herzustellen. Die abschreckende
Wirkung glaubte man dadurch zu erreichen, dass man möglichst
viel Volk zu den Hochgerichten lud.

1. Die Todesstrafen. Unter diesen war die

Hinrichtung mit dem Schwert die häufigste. Von hundert-

dreiundachtzig Todesurteilen, die im Zeitraum von der

Landesteilung bis 1798 in Appenzell Ausserrhoden zum
Vollzug gelangten, lauteten nicht weniger als hundert-
achtundfünf'zig, also die überwiegende Mehrzahl der Fälle,
auf Enthauptung1).

Eine verschärfte Form der Bestrafung bestand darin,
dass Kopf und Hand des Hingerichteten an den Galgen
gesteckt und der Leib unter demselben begraben wurden)2.
Die Beerdigung im ungeweihten Friedhof war etwa die

Frucht dringender Fürbitte von Seite der Geistlichkeit3).
Als weitere Verschärfung der Hinrichtung galt

nachfolgendes Verbrennen des Körpers und Vergraben der
Asche bei der Richtstätte. Fast ausnahmslos kam diese

erhöhte Strafe bei den Hexen zur Anwendung, sofern
nicht besonders erschwerende Gründe lebendige
Verbrennung, verbunden mit vorausgehender Verstümmelung
verlangten. Die ausserrhodischen Malefizbücher und
Ratsprotokolle geben die erfolgte Bestrafung der Hexen
gewöhnlich nur mit kurzen Worten wieder, z.B.: „Dysser
ward anno 1632 mit dem schwert unnd für hingerichtet".*)
Die Ratsbeschlüsse von Innerrhoden hingegen enthalten
meistens genauere Angaben über die auszuführenden
Urteile. Aus dem Ratsprotokoll vom 15. Oktober 1643
entnehmen wir als Beispiel: „Bärbel Mayery, genandt Rott-

') Walser-Rüsch IV, 194; Schäfer, Materialien 1812, S. 113.
*) Walser-Rüsch III, 149; Pr. Lr. vom 12. August 1649.
*) Pr. Lr. vom 19. August 1649.
*) Malefizbuch 1625—1713; Hans Jörg Haldyner, Anhang II,

Nr. 14.



— o —

röcklerei, von Rickbenbach, die mit häxeri umbgangen
und behafft ist, ist mit urthel und recht vom leben zum
todt ze richten erkhendt worden, das nemlichen us gnaden,
solle meister Jacob von Wyl, solle sy füehren uf myner
herren gwonlich richtstatt, dasselbsten si hauwen ent-

zwäi, dass der leib das lenger, das obertheil das kürzer,
dass ein waagenraad darzwüschen durchin khommen möge
und dan den cörpel zue pulffer und aschen verbrennen,
selbige äschen in die erden vergraben, so tieff, dass weder
sonne noch mon beschinen mag, auch nyemandt khein
schaden dardurch widerfahren werde und dan Gott dem

almechtigen die seel befollen werde".
Neben dem Schwerte kamen Strang und Rad am

häufigsten zur Anwendung. In Ausserrhoden wurden von
1597—1798 elf Missetäter gehängt und zwölf gerädert1).

Das Rädern bestand in „Zerstossung" der Glieder
mit einem Rade, nachherigem Daraufflechten des Körpers
und/iffentlicher Ausstellung des Verbrechers am Galgen2).

Das Verbrennen bei lebendigem Körper fand selten
statt. In Ausserrhoden erlitten zwei Unholdinnen diesen

Tod, weil sie neben Hexereien noch andere, abscheuliche
Verbrechen eingestanden3). In Appenzell wurde vor der

Landesteilung ein Jakob Rüesch von Urnäsch „zum für
verurtheilt", weil er achtzehn Hagelwetter gemacht haben

sollte4).
Das Ertränken gelangte im 16. Jahrhundert besonders

bei Frauen, die als Hexen verurteilt wurden, an Stelle
des Verbrennens zur Anwendung und zwar aus Gnade5).

') Verzeichnis der Malefizurteile im Archiv in Trogen ; Walser-
Rüsch IV, 194.

2) Carolina, Art. 192.
s) Anhang II, Nr. 17 und 20.
*) Pr. Lr. vom 10. Juli 1589; Sutterchronik I, 493.
6) Zellweger Gesch. III 2, 216; Sutterchronik I, 494.



- 6 —

2. Leibesstrafen. Unter diesen kam das Auspeitschen
in verschiedenen Graden, bis aufs Blut, sehr häufig zur

Ausführung, oft verbunden mit Brandmarkung; besonders

Weiber wurden wegen unsittlichen Lebenswandels etwa
mit Zeichen auf der Stirne versehen und so ausser Landes

geschickt1).

Zungenschlitzen schien für Gotteslästerung eine

angemessene Strafe zu sein2).
Hie und da dienten Körperverletzungen und

Verstümmelungen vor der Enthauptung zur Verschärfung
der Todesstrafe, wie das Abhauen der Hände und das

Zwicken (Pfetzen) mit glühenden Zangen5).
3. Freiheitsstrafen. Nach Artikel 87 des Landbuches

von Innerrhoden konnten Gläubiger zahlungsunfähige
Schuldner in Gefangenschaft legen und auf diese Weise
ihre Schulden „abdienen" lassen.

Wurde jemand auf Klage hin eingesperrt und
deswegen untersucht, ohne dass dabei seine Schuld an den

Tag kam, so konnte er seinen Kläger anhalten, ihm den

erlittenen Schaden gutzumachen; zog jedoch die Obrigkeit

von sich aus einen Menschen gefänglich ein und

musste sie ihn aus diesem oder jenem Grunde wieder
freilassen, so war weder an Schadenersatz noch an

Schmerzengeld zu denken*).
Bei Begnadigung trat an Stelle des Todesurteils oft

neben andern Strafen die Verpflichtung des Missetäters,
den Gottesdienst regelmässig zu besuchen, alle andern
Gesellschaften hingegen zu meiden und insbesondere zur

') Verzeichnis der Malefizurteile im Archiv in Trogen.
*¦ Verzeichnis der Malefizurteile im Archiv in Trogen, 1665

und 1667.
s) Anhang II, Nr. 17 und 20.
4) Vergl. den Fall der zwei wegen Hexereien verdächtigten

Weiber in Innerrhoden 1634.



— 7 —

Nachtzeit nur in Feuer- und Wassernöten die Wohnung
zu verlassen 1).

Wer eine über ihn gefällte Busse nicht bezahlen

konnte, musste sie im Gefängnis abverdienen2).

4. Ehrenstrafen. Gleichsam als Uebergang zu diesen

mag das Trinkverbot betrachtet werden, das fast mit jeder
Strafe verbunden war. Entweder wurde untersagt, Wein
und Most in Wirtschaften der Wohngemeinde zu trinken,
oder das Verbot konnte sich sogar aufs Trinken alkoholhaltiger

Getränke zu Hause beziehen. Sehr häufig findet
sich für kleinere Vergehen diese Strafe, die von den

Kanzeln herunter zur Verlesung kam, damit alle Leute,
besonders die Wirte, sich darnach richten konnten3). Das
Weinverbot galt als recht entehrend; der Artikel 48
des Innerrhoder Landbuches trägt die Ueberschrift: „Wein
verboten oder an Ehren gstraft."

Eng im Zusammenhang mit dem Trinkverbot stand
die Ehr- und Wehrloserklärung. Diese schloss eigentlich
jenes in sich; denn einem Wirt war untersagt, einem
Manne ohne Seitengewehr an Sonn- und Feiertagen
Getränke zu verabreichen *). Oft aber erfolgte für „Misshandlung,

unordentliches Wesen und ungebührliche Sachen"
die eine oder die andere Strafe5). Die Ehr- und
Wehrloserklärung bedeutete für einen Appenzeller, der sein höchstes

Gut in politischer Freiheit und Wehrfähigkeit
erblickte, eine harte Strafe, und das Trinkverbot kam der

Ausstossung aus der Gesellschaft der ehrenhaften Menschen

gleich.

') Pr. Lr., Hochgericht vom 8. Okt. 1647.

') Lb. A. Rh., Art. 37.
8) Examinationsbuch A. Rh. 7. August 1623.
*) Obrigkeitliche Verordnung in I. Rh. 1645.
5) Lb. I. Rh., Art. 48; Lb. A. Rh., Art. 38.



— 8 —

Milde Ehrenstrafen waren der Widerruf und die
Abbitte nach frechen und leichtfertigen RedenJ). Eine
Verschärfung hiezu bedeutete die Kirchenbusse, bei welcher
der Schuldige am Sonntag mit Rute und Kerze in der
Kirche stehen, Gottesdienst, Amt und Predigt beiwohnen
und nach deren Vollendung sich wieder auf das Rathaus

verfügen musste.

Empfindlicher als der Kirchengang war die
Ausstellung neben, am meisten entehrend aber diejenige auf
den Pranger oder an das Halseisen, vollzogen.durch den

Scharfrichter.
In Appenzell befand sich der Pranger am Rathaus

in einer Höhe von einigen Metern. Er hiess der ^rot
Stell". An seinen Platz haben die Appenzeller im Jahre
1905 das Uli Rotach Denkmal gesetzt.

Hexerei und Zauberei. Hiemit kommen wir auf früher
ganz allgemein, heute teilweise noch für möglich
gehaltene Verbrechen zu sprechen, die bis zum 17.
Jahrhundert zu den allerschwersten gezählt und daher auch

entsprechend bestraft wurden.

Vergeblich suchen wir in den Landbüchern nach

Stratbestimmungen über diese Missetaten. Die
ausserrhodischen Frühlings- und Herbstmandate von 1609 bis
1613 dagegen enthalten ein Verbot, das „Schweeren,
Segnen und Lochßnen"2) betrifft. Nach demselben sollte,
wer immer sich mit diesen „gröblichen Lastern" befasste,
ohne Verschonen mit Geld, Gefangenschaft, Weinverbot
oder anderswie, je nach Art und Umfang des Vergehens,
bestraft werden.

") Pr. Lr. vom 23. September 1688.
2) Lachsnen Hexen- und Zauberkünste treiben; durch

abergläubische Mittel (bes. Beschwörungen) Krankheiten an Menschen
und Vieh zu heilen, Schätze zu heben suchen. Schw. Idiotikon
III, 1044.



— 9 —

Spätere obrigkeitliche Mandate untersagten das

abergläubische und abgöttische Rufen des Namens Jesu und
Ave Maria beim Vieh unter Androhung hoher Strafen1).

Der ersterwähnte Erlass ist mehr als hundert Jahre

später in folgender Form in das „hochobrigkeitlich grosse
Mandat auf 1739"2) aufgenommen worden: „Vom Segnen,

Lochsnen und dergleichen. Das Segnen und
Versegnen3) mit Leüth und vieh, mit oder ohne Arzney-
Mittel, sol verbothen seyn, und dergleichen Leüth vor die

Ehegaummer citiert, ihrer Mittlen halber nach allen Umb-
ständen examiniert, wo von nöthen abgemahnet, auf nicht
verfallen hin vor die Obrigkeit gestelt werden. Es sol auch
niemand denen Wahrsageren, umb verlohrener und
gestohlener Sachen willen, nachlauffen, bey der Buss fünt
Pfund oder höher".

Mit diesen Verfügungen waren Zauber- und Hexenkünste

nur untersagt, nicht aber als ausserhalb des

Machtbereichs der Menschen stehend erklärt. Sehr oft reizt
jedoch das Verbotene zu einem Versuch. So war die

Folge der erwähnten, obrigkeitlichen Erklärungen, dass

nach wie vor bis auf den heutigen Tag „gelochsnet"
wurde.

Dass das eigentliche Hexenwerk als abscheuliches,
der Ketzerei gleichzustellendes Verbrechen galt, erhellt
aus einer ausserrhodischen Strafbestimmung, die auf
ehrverletzende Worte, wie „Kätzer oder Häx", eine Busse

von zwei Pfund setzte4). Wer einen dieser Namen ruhig
auf sich sitzen liess, kam ohne weiteres in den Verdacht
des betreffenden Verbrechens.

') Mandate von 1614—1622.
') Kantonsbibliothek Trogen.
8) Segnen. Schw. Idiotikon VII, 463 f.

') Lb. A. Rh. 1632, Art. 107.



— 10 —

Das sind alle strafrechtlichen Bestimmungen, die
wir in Appenzell über Hexereien gefunden haben.
Direkte Hinweise auf den Hexenhammer konnten wir nicht
feststellen, obwohl sein Einfluss auch in unserm Bergland

unverkennbar ist.
Weil die in Appenzell verhängten Strafurteile in vielen

Fällen mit den Vorschriften der Carolina übereinstimmten
und die nämliche Erscheinung auch bei den Hexenprozessen

zu Tage trat, wollen wir die einschlägigen
Artikel aus dieser Gerichtsordnung hervorheben:
a) Die Bedingungen, unter denen die Anzeige wegen

Zauberei und das peinliche Verhör gerechtfertigt
erschienen, waren folgende1):
1. Wenn jemand sich anerbot, andere Menschen

Zauberei zu lehren.
2. Wenn jemand einen Mitmenschen zu „bezaubern"

drohte und dieser darauf wirklich durch Zauberei
Schaden erlitt.

3. Wenn jemand „sonderliche Gemeinschaft" mitZau-
berern oder Zauberinnen hatte und mit zauberischen

Dingen, Gebärden, Worten und Wesen umging.
4. Wenn jemand der Zauberei „sonst auch berüchtigt"

war.
b) Gestand die verhörte Person' Zauberei, so hatte sie

noch verschiedene Fragen zu beantworten2) :

1. Aus welchen Ursachen und unter welchen
Umständen sie ihre Taten begangen habe; womit, wo
und wann die Zauberei geschehen sei, mit Worten
oder mit Werken.

2. Von wem sie solche Zauberei gelernt habe und

wie sie dazu gekommen sei.

3. Ob sie noch andere Zaubereien verübt habe und

was für ein Schaden daraus entstanden sei.

*) Carolina, Art 44 ») Carolina, Art. 52.



— 11 —

c) Die Strafe der Zauberei lautete auf den Tod des

Sünders: „So jemand durch Zauberey schaden oder nachtheil

zufüget, soll man ihn straffen vom Leben zum Tod,
und man soll solche straff mit dem Feur thun. Wo aber

jemand Zauberey gebraucht und darmit niemand schaden

gethan hett, soll sonst gestrafft werden, nach gelegenheit
der Sach, darinnen die Urtheyler rahts gebrauchen sollen,
wie vom Raht suchen hernach geschrieben steht" 1).

Nicht nur die weltlichen, sondern auch die
geistlichen Herren setzten zur Zeit der Hexenverfolgungen
allgemeine Strafbestimmungen fest über die Zauberei
und die damit zusammenhängende Hexerei.

Weil Appenzell damals zum Bistum Konstanz
gehörte, waren dessen Synodalbeschlüsse aus dem Jahre
1609 auch für unser Land, wenigstens für den
katholischen Teil, bindend. Dieselben stellen fest, dass vor
allem unter dem weiblichen Geschlecht jener Zeit das

grosse Verbrechen der Zauberei, dem christlichen Glauben
und dem wahren Gottesdienste direkt zuwiderlaufend,
sehr häufig vorkomme. Ohne auf die verschiedenen
Formen dieser Sünde einzutreten, fordern sie die
Prediger, Beichtiger und frommen Kirchendiener auf, alle
Zauber- und Wahrsagerkünste, weil von einem offenen
oder geheimen Vertrag zwischen Menschen und Teufeln
herrührend, bei den strengsten kirchlichen und zeitlichen
Strafen zu verbieten. Wer nicht von diesen untersagten
Künsten lassen wollte, sollte mit dem Bannfluch
getroffen werden; abtrünnige Geistliche hatten überdies
den Verlust sämtlicher Wohltaten und Würden der Kirche
zu gewärtigen 2).

') Carolina, Art. 109.
*) Constitutiones et decreta synodi dioecesanae Constantiensis,

edita ac promulgata die XX. oct. MDCIX. Titulus IV. Pfarrbibliothek
in Appenzell.


	

