Zeitschrift: Appenzellische Jahrblucher
Herausgeber: Appenzellische Gemeinnutzige Gesellschaft

Band: 47 (1920)

Artikel: Die Hexenprozesse und das Gerichtswesen im Lande Appenzell im 15.
- 17. Jahrhundert

Autor: Schiess, Emil

Kapitel: I: Allgemeine Einleitung

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-269106

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-269106
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Hexenprozesse und das Gerichtswesen im Lande
Appenzell im 15.—17. Jahrhundert.

Von Dr. phil. Emil Schiess.

I. Aligemeine Einleitung.

Die Darstellung des Hexenwesens fiillt die traurigsten
Seiten im Buche der europiischen Kulturgeschichte. Ge-
wohnlich macht man sich nur mit einer gewissen Scheu
hinter das Studium der an Zauberwahn so ibervollen
Zeiten der Hexenverfolgungen, oder man entzieht sich
desselben iiberhaupt, weil es unerquicklich scheint. Da-
her mag es kommen, dass die Hexenprozesse der Schweiz
noch lange nicht in allen Kantonen auf Grund voun Quellen
behandelt worden sind. Trotzdem wire das zu wiinschen ;
denn das Verhalten der einzelnen Landesgegenden zum
frither allgemein herrschenden Glauben an Leute mit
iibermenschlichem Kénnen gewiihrt tiefe Einblicke in das
Gerichtswesen, in Rechtspflege und Strafrecht, in die
eigenartigen religiésen Vorstellungen, in die geistige Ver-
fassung und in die kirchlichen, sittlichen und gesellschaft-
lichen Merhiltnisse, kurz in den kulturellen Stand der
betreffenden Bevolkerung wihrend etwa dreihundert
Jahren.

Schon dieser Grund allein wiirde wohl eine griind-
liche Beschiiftigung mit dem Hexenwesen rechtfertigen.
Sodann aber kinnte eine derartige Arbeit dazu beitragen,
zur Stunde noch im Volke teils sacht glimmende, teils
ippig wuchernde, teils scheinbar ins Unbewusste ver-
dringte Erinnerungen und daraus entstehende, unerfreu-
liche Wahnvorstellungen aus jenen unheilvollen Zeiten
zu erkliren, was ein geeignetes Mittel sein diirfte zur
Heilung von dem in gewissen Kreisen fortwihrend neu



9

bliihenden und Frucht treibenden Zauber- und Wunder-
glauben. Dass dieser wirklich noch lebt, davon kann
sich jedermann leicht iberzeugen, wenn er z. B. sich
nur die Mihe gibt, mit Bauern iiber Viehkrankheiten
und deren Ursachen und Heilung zu sprechen. Bei etwas
vorsichtigem, nicht allzu stirmischem Fragen und Aus-
forschen gelangt man sehr oft in eine wahre Hexen-
kiiche voll wirrer Wahnvorstellungen uber Zauberei
und Hexerei, deren Wirkungen sich auf mannigfaltige
Weise idussern. Die Tatsache, dass mancher Bauer ge-
wissen Menschen unter keinen Umstinden seinen Stall
zam Betreten Offnet, weil sie unter dem Volke als , Bise*
einhergehen, ist eine der vielen abwehrenden Massnahmen
gegen gefidhrlich scheinende Leute. Umgekehrt bringt
der Glaube an solche, die ,gegen bestimmte Krankheiten
tun“, die ,mehr konnen als andere“, die Behandlung
erkrankter Viehhabe mit Worten und Zeichen mit sich.
Sogar manch aufgeklirter Mann stellt ernstliche KEr-
wigungen iiber die Moglichkeit derartiger Heilungsvor-
ginge an. Mehr Zweifel aber erweckt dann schon die
ehrlich gemeinte Behauptung, ein ,boser* Mann kinpe
zu Hause in seiner eigenen Kiiche an einem Handtuch-
ende des Nachbars Kuh melken. >

Diese paar Beispiele durften geniigen, um die Er-
innerung an eine Menge Fiille dhnlicher Art wachzurufen.
Daher konnte aus einer Darlegung der tatsiichlichen
Grundlagen des Hexenwesens im allgemeinen und einer
Beschreibung seines Verlaufes in einer besonderen Ge-
gend noch heute direkter Nutzen werden, da auf diese
Weise die innere Haltlosigkeit des Wahns offenbar wer-
den sollte. So durfte denn die vorliegende, aus archi-
valischen Quellen geschopfte Darstellung nicht einfach
eine hohle Angelegenheit miissiger Gelehrsamkeit sein,
sondern etwas beitragen zur Losung der Teilaufgabe, die



der Geschichtswissenschaft innerhalb der gesamten Kultur-
aufgabe der Menschen zukommt. Damit wir den Glau-
ben an Hexen und ihre Verfolgung in Appenzell verstehen
und uns erkliren konnen, ist es nitig, dass wir der
Entwicklung des Hexenwahus tiberhaupt nachgehen ; denn
dieser lidsst sich im ganzen Gebiet des Machtbereichs der
christlichen Kirche zur Zeit des ausgehenden Mittelalters
nachweisen. Appenzell nimmt daher in dieser Hinsicht
keine Sonderstellung ein; im Gegenteill beweisen seine
Hexenprozesse nur, dass es auch von der schrecklichen
veisticen Verirrung der Zeit befallen war. Wir miissen
deshalb, bevor wir uns den appenzellischen Verhiltnissen
zawenden, kurz darzutun versuchen, welche Entwicklung
der Zauber- und Hexenwahn im allgemeinen durchge-
macht hat bis zu dem Zeitpunkt, wo der Begriff Hexe
fest umschrieben erscheint und demgemiss die Verfol-
gﬁngeu planméssiy aufgenommen werden.

1. Herkunft und Ausbreitung des Hexenwesens.

Die Ansichten iber den Ursprung des Hexenwesens
vehen stark auseinander. Bis vor kurzem bot die um-
fangreiche Literatur tiber Hexenwahn und Hexenverfol-
gung keine ausreichende Antwort auf die Frage nach
ithrer Entstehung. Soldan?') leitete das ganze Hexenwesen
vom griechischen und romischen Aberglanben und seinem
Kinfluss aut andere Vilker vermittelst des Christentums
ab. Die Vorstellungen des deutschen Mittelalters schienen
ihm denjenigen des klassischen Altertums so &hnlich,
dass er glaubte, Deutschland und das iibrige, nordliche
Europa seien vor ihrer Beriihrung mit griechischer und
romischer Kultur iiberhaupt ohne Zauberei und Geister-
glauben gewesen. lhm gegeniiber steht Grimm in seiner

') Die neueste Geschichte der Hexenprozesse, aus den Quellen
dargestellt. Stuttgart und Tibingen 1843.



4

pDeutschen Mythologie“!): ,Das Christentum hat den
Begriff zauberiibender Weiber als heidnischen nicht bloss
bei den Romern und Griechen, sondern auch Kelten und
Germanen .vorgefunden, aber vielfach verdndert. Vor-
stellungen der Ketzer und was man diesen zur Last
legte, mischten sich darunter und aus allem zusammen
muss die Zauberei erkldrt werden. Bis auf die jiingste
Zeit ist in dem ganzen Hexenwesen noch offenbarer Zu-
sammenhang mit den Opfern und der Geisterwelt der
alten Deutschen zu erkennen.“

Schreiber?) anerkennt, man miisse, um sich das Her-
vortreten des Hexenwesens bei den christlichen Deutschen
zu erkliren, voraussetzen, dass dasselbe nicht als ur-
spriinglich Fremdes so ohne weiteres angenommen wurde,
sondern dass schon in der Nationalitit der Germanen
zur Zeit des Heidentums Elemente vorhanden waren,
die sich sowohl eigneten, einen fremden Hexenglauben
anzunehmen, als auch einem solchen beigemischt zu
werden. Das beweist aber nach seiner Meinung die
Entstehung des Hexenwesens bei den Deutschen durch-
aus nicht. Er behauptet im Gegenteil, dass z. B. die
Hexe Berchta (der Sage nach die Gemahlin Pippins und
Karls des Grossen Mutter) nicht ,uralt einheimisch“ sei,
wie Grimm in seiner Mythologie ohne weiteres annimmt.
Er macht geltend, dass die bisher bekannten Steindenk-
miler dieser regina pedauca — Konigin mit dem Gans-
fuss — sich in Frankreich befinden und dass alte, noch
erhaltene Dichtungen ebenfalls dorthin fiihren, also in
friher von keltischer Bevilkerung bewohntes Gebiet.
Auf diesem Weg ist Schreiber dem Ursprung des Hexen-
wesens sehr weit zuriick nachgegangen und hat die Frage

1) Vierte Ausgabe, S. 872 ff,
?) Feen und Hexen. Taschenbuch fiir Geschichte und Alter-
tum in Siiddeutschland, 5. Jahrgang, 1846, S. 8 ff.

O



s B e

aufgeworfen, ob nicht die dazu gehorigen Vorstellungen
bei den Bewohnern nérdlich und westlich der Alpen
schon vor jeder Einwanderung von Germanen und Romern
bestanden haben und durch dieselbe hichstens erweitert
und anders gefirbt worden seien. In der Tat gelangt
er zum Schluss, dass die dem Hexenwesen zu Grunde
liegenden Vorstellungen bei Romanen und Germanen von
der vielleicht urspriinglichen Bevilkerung, den Kelten,
herriihren. Wirklich blithte bei diesen ein weiblicher
Religionskult, derjenige der Feen (der guten Frauen),
der sich der Einrichtung der Druiden, des Priesterstandes,
erginzend zur Seite stellte. Im Laufe der Zeit entstanden
dann nach Schreibers Ansicht unter der Einwirkung des
Christentums die Hexen als Nachfolgerinnen und Zerr-
bilder der Feen.

Von allgemeinerem Gesichtspunkte aus, viel um-
fassender als Schreiber behandelte Joseph Hansen in
seinen zwei Werken ,Zauberwahn, Inquisition und Hexen-
prozess im Mittelalter“ und ,Quellen und Untersuchungen
zur Geschichte des Hexenwahns und der Hexenverfolgung
im Mittelalter* die Frage der Entstehungsgeschichte der
Hexenverfolgung, die wiihrend dreier Jahrhunderte, von
rund 1400—1700, auf der gesamten abendlindischen
Menschheit gelastet hat. Daber wollen wir seine Ergeb-
nisse, die, auf sorgfiltigem Quellenstudium beruhend,
die neuesten Ansichten iiber Entstehung und Ausbreitung
des Hexenwahns enthalten, in gedriingter Form anfiihren.

Wenn man die einzelnen Bestandteile des seit dem
15. Jahrhundert ausgebildeten Sammelbegriffs der Hexereil
betrachtet, so erkennt man, dass sie ihrem Wesen nach
den folgenden, verschiedenen Vorstellungsgruppen ange-
horen, die getrennt von einander unter den orientalischen
und den europidischen Kulturvilkern seit alters her sich
fanden :



e o

1. Vorstellungen von schiidigender Zauberei.
2. Die Vorstellung vom Geschlechtsverkehr zwischen

Démonen und Menschen.

3. Ketzervorstellungen.

Die erste Gruppe setzt sich in der Hauptsache aus
drei, dem Bereich des Zauberglaubens angehirenden Vor-
stellungen zusammen, aus der des Maleficiums, der Striga
und der Verwandlung von Menschen in Tiere.

Im Vordergrunde steht vor allem der Glaube an
Maleficien, an Uebeltaten, die eine Person mit teuflischer
Hiilfe ibren Mitmenschen soll zuttiigen konnen. Die Reli-
gionen in ihren verschiedenen Formen predigen das Da-
sein eines oder mehrerer gottlicher Wesen, an welche
die Gldubigen sich zu wenden haben. Ausserdem aber
lassen sie auch ein dem gottlichen neben- oder unter-
geordnetes, jedoch miichtiges, teuflisches oder diimonisches
Wesen als Einheit oder Vielheit zu, mit dem die Irdischen
ebenfalls in Verbindung treten konnen. Solange dieser
Teufelsglaube herrschte, war er auch stets der Grund
zu Verfolgung und Bestrafung von solchen Leuten, denen
man Verkehr mit andern, als mit dem einen, gottlichen
Wesen zwecks Schiidigung der Nebenmenschen, kurz
Zauberei, zur Last legte. Dabei ist zu beachten, dass
seit jeher nicht nur die Kirche strafend gegen Zauber-
kiinste eingeschritten ist, sondern auch der weltliche Arm
und zwar uberall dort, wo die Regierungen von der
bezeichneten, religiosen Weltanschauung durchdrungen
waren. Derselbe hat dann gewidhnlich die Verfolgungen
der erwachsenen Schiidigungen wegen aufgenommen, da-
neben ist er aber auch oft wegen des durch zauberische
Handlung verursachten Religionsfrevels richtend vorge-
gangel.

Das Maleficium bildete stets den Kernpunkt im Be-
oriff der Zauberel und Hexerei, und zwar spielte die Gift-



—_ 7 —

vorstellung darin die entscheidende Rolle, soweit es sich
um Schéidigung von Menschen und Tieren handelte. Im
romischen Altertum wurden Giftmord und Maleficium
als vollig gleichbedeutend angesehen. In Zeiten, da der
Mensch die geheimnisvolle, ohne dussere Verletzung, oft
iiberhaupt ohne irgend ein erkennbares Zeichen erfolgende
Giftwirkung nicht auf natiirliche Weise zu erkliren im-
stande war, lag ihm nahe, plotzlich auftretende Krank-
heiten oder unerwartet erfolgte Todesfille auf das Kin-
greifen der in vertrauter Verbindung mit Giftmischern
stehenden, auf das Verderben der Menschen abzielenden,
ddmonischen Miichte zuriickzufithren. So entwickelte sich
aus dem natiirlichen, reinen Giftmord in der Vorstellung
der Menschen der zauberische, und dadurch nahm das
Verbrechen einen religiosen Charakter an. Das Male-
ficlum zeigt sich in den allerverschiedensten Krschei-
nungen: Hs kann zunéchst dienen, um den Menschen
zu toten, ihn auf das Krankenlager zu werfen oder sonst-
wie zu schwiichen; weiter bewirkt es sehr héiufig Im-
potenz beim Manne; eine besondere Gruppe umfasst die
Erzeugung von Liebe und Hass unter den Leuten. So-
dann werden durch dasselbe auch die Haustiere unlieb-
samer Nachbarn getiotet oder krank gemacht. Schliess-
lich kann es die Ernte fremder Leute durch Anrichten
von Hagel- und andern Unwettern verderben.
Urspriinglich getrennt von der Vorstellung des Male-
ficiums ist die der Striga, eines weiblichen Nachtgespenstes.
Der volkstiimliche Glaube nahm schon vor dem Eintritt
des Christentums an, es gebe Weiber, die nachts umher-
fliegen, um entweder auf Buhlschaft auszugehen oder
gemeinsame Gelage zu feiern, oder aber um Kinder zu
toten und bei solchen Anlidssen zu verspeisen. In diesem
Wahne wurden Gespenster und Menschen bunt vermengt.
Der altgermanische Glaube liess Weiber auf Tieren, wie



— 8

auf einem Hirsch, oder auf dem der Freia geweihten
Besen durch die Liifte fliegen!). Im 14. Jahrhundert
wurde die Vorstellung von nachtfahrenden Frauen mit
derjenigen vom Maleficium vermischt; beide zusammen
bildeten von da an einen wesentlichen Bestandteil des
Hexenwahns.

Der Glaube an die Verwandlung von Menschen in
Tiere ist verkniipft mit der Vorstellung von fliegenden
Personen ; denn diese verwandelten sich zu ihren Fahrten
oft in Vogel. Die Verinderung geschah gewdihnlich mit
Hilfe einer geheimnisvollen Salbe. Die germanischen
Walkiiren flogen nicht nur, sondern sie verwandelten
sich auch gerne in Schwiine. Aehnliche Wahngebilde
waren fast tiberall verbreitet.

Die zweite Gruppe von Vorstellungen bezieht sich
auf einen zwischen Teufeln und Menschen moglichen,
geschlechtlichen Verkehr. Sie lisst sich bis ins 13. Jahr-
hundert getrennt von aller Zauberei feststellen. Bis zu
diesem Zeitpunkt ist es keinem Gericht eingefallen, einem
Zauberer auch Unzucht mit Démonen vorzuwerfen. In
der griechisch-romischen Mythologie bedeutete der Ver-
kehr von Menschen mit Gottern und Gottinnen nichts
Ungewdohnliches. Die germanische Sage iiber  die Ab-
stammung des Volkes von Tuisco enthédlt die Elemente
des gleichen Wahns.

Dieser Glaube nun trat im Mittelalter in enge Ver-
bindung mit der dritten Gruppe von Vorstellungen, die
ihren Hohepunkt im sogenannten Ketzersabbat erreichten.
Dieser hat seinen Ursprung in dem frither oft von den
Rechtgliubigen gegen religiose Minderheiten angewen-
deten Kampfmittel, die geheim und meistens zur Nacht-
zeit gehaltenen Versammlungen ihrer Gegner als Stitten
sonderbarer, abgottischer Gebriuche und schindlicher

1) Grimm, Mythologie II, 880, 906.



-9

Unzucht zu bezeichnen. In der strafrechtlichen Verfol-
cung von Zauberern spielte diese Vorstellung bis zum
13. Jahrhundert keine entscheidende Rolle, obwohl nach
christlichem Empfinden stets eine gewisse Verwandtschaft
zwischen Zauberei, Gotzendienst, Abfall vom Glauben
und Ketzerei bestand.

Beim sieghaften Auftreten des Christentums kam
es fir die weitere Entwicklung des in seinen Elementen
zerstreut schon bestehenden Zauber- und Hexenwahns
vor allem darauf an, wie jenes sich zu den herrschenden
Anschauungen stellte. Das Christentum iibernahm zu-
néichst einfach den Glauben an Didmonen und deren Krifte.
Die Meinung, der Mensch konne mit Hilfe teuflischer
Macht handeln und zwar vornehmlich schiidigen, war
allgemein verbreitet: Zauberei galt als miglich. Deshalb
lag auch die Vermutung nahe, es miissten Versuche dazu
unternommen werden.

Obwohl der Wirkungskreis des Teufels in den Biichern
des Neuen Testamentes im Vergleich zu denen des Alten
Bundes eine allseitige Erweiterung erfuhr, indem der-
selbe als grundsiitzlicher Gegner des Reiches Christi zum
Anfiihrer der gefallenen Engel und zum Haupt eines
bosen Geisterreiches gemacht wurde, spieite er wihrend
der ersten christlichen Jahrhunderte eine verhéltnismiissig
unbedeutende Rolle. Die Gliubigen hofften, die Macht
von Jesus allein kénnte den Versucher der Menschheit
vollstindig besiegen. Ks kam jedoch anders. Die Kirche
anerkannte das Dasein der alten Gotter und ihr Tétig-
keitsvermogen in der Form von Dédmonen. Sie nannte
zwar ihren Gott den einzig Richtigen und Allméchtigen,
zu dem die Gldubigen beten sollten; sie bestritt aber
weder das Vorkommen von Teufeln, noch ihre Kraft,
denen, die sich ihnen widmeten, zu helfen. Diese Hal-
tung diente natiirlich sehr der Kriftigung des Zauberwahns.



M - . —
* Der Kirchenvater Augustin, dessen geistiger EKin-
fluss auf die Festlegung der christlichen Glaubenslehre
im Laufe der mittelalterlichen Jahrhunderte michtig
wuchs, war ganz von der Ueberzeugung durchdrungen,
dass Krankheiten, Stiirme, Gewitter, Missernten usw, als
Teufelswerke zu betrachten seien!), Ihm waren die alten
Gotter durchaus Dédmonen ; das Bestehen ihrer feindlichen
Macht- betrachtete er als selbstverstdndliche Tatsache.
Da nun aber die Verbindung der Menschen mit dem Teufel,
solange der Glaube einen solchen zuliess, fiir moglich
gehalten werden konnte und musste, ist es begreiflich,
dass von Ungliick betroffene Leute die eigentlichen Ur-
heber ihres Unheils hiufic in itibelwollenden Personen
erblickten, die mit Satans Hilfe ihnen Sechaden zugefiigt
haben sollten.

Natiirlich verbot die christliche Kirche jeglichen Ver-
kehr mit dem Teufel strengstens. Sie begann sehr friih,
von der Zeit an, da sie im rimischen Reiche staatlich
anerkannt wurde und zur herrschenden Religion empor-
stieg?), die Zauberei zu verfolgen und mit schweren
Strafen zu belegen. Die Busscanones der christlichen
Synoden zihlen schon um jene Zeit die Zauberei zu den
grossen, kanonischen Vergehen, da man von der An-
nahme ausging, dieselbe sei mit Goétzendienst, mit der
ungeheuren Siinde des Riickfalles zum Heidentum ver-
bunden. Die dlteste dieser Synoden war die zu Elvira
in Spanien vom Jahre 306. Sie beschloss in ihrem sechsten
Kanon: ,Wenn einer einen andern durch Maleficium
totet, so darf ihm auch beim Sterben das Abendmahl

1) Hansen, Zauberwahn, S, 26.

2y Tm Jahre 313 erliess Kaiser Konstantin der Grosse zu Mai-
land sein Toleranzedikt.



nicht gereicht werden, weil er sein Verbrechen ohne
Idololatrie nicht hiitte ausfithren kiénnen“?).

Im Jahre 314 befasste sich die Synode von Ancyra
auch mit der Zauberei. In dem darauf beziiglichen Canon
Episcopi wurde den Bischifen die Aufgabe iiberwiesen,
in ihren Gebieten auf Zauberei ein wachsames Auge zu
haben und Schuldige zu bestrafen. Insbesondere sollten
sie auf gewisse, gottlose Weiber achten, welche, durch
Téduschungen und DBlendwerk der Ddmonen verfiihrt,
meinten, sie kinnten, auf Tieren reitend, in der Nacht
mit der Heidengittin Diana weite Strecken durchfliegen 2).

Durchgeht man die Titigkeit der Gerichte im Mittel-
alter bis ins 13. Jahrhundert hinein, so erkennt man,
dass die schidigende Zauberei streng, gewo6hnlich mit
dem Tode bestraft wurde. Regelmiissig aber ist ¢s nur
das einfache Maleficium, die schiidigende Zauberei mit
Einschluss des zu ihr ziihlenden Wettermachens, das die
Bestrafung veranlasste. Richter und Angeklagte standen
dabei gleichermassen unter dem Eindruck der allgemein
verbreiteten, in kirchlichen und staatlichen Gesetzen aus-
gedriickten Annahme von der Moglichkeit zauberischer
Wirkuangen. Von gerichtlicher Verfolgung nachtfahrender
Weiber oder solcher Menschen, die mit dem Teufel ge-
schlechtlichen Umgang pflegen sollten, finden sich bis
zum 13. Jahrhundert keine erkennbaren Spuren. Ebenso
lisst sich bis zu diesem Zeitpunkt keine planmissige Auf-
spiirung und Verfolgung von Zauberern nachweisen, es
handelt sich vielmehr immer um Hinzelprozesse im An-

1) ,Si quis maleficio interficiat alterum, eo quod sine idolo-
latria perficere scelus non potuit, nec in finem impertiendam illi
esse communionem®. (Collectio maxima conciliornm Hispaniae.
Hansen, Zauberwahn, S. 40).

%) Taschenbuch fiir Geschichte und Altertum in Siiddeutsch-
land V, 127.



schluss an bestimmte, den Angeklagten zur Last gelegte
Verbrechen.

Erst wihrend des 13. Jahrhunderts trat in der Ent-
wicklung des Zauberwahns eine derartige Wendung ein,
dass der Weg zu zielbewusster und massenhafter Hexen-
verfolgung erdffnet wurde. Zu jener Zeit erreichte die
mittelalterliche, theologische Wissenschaft ihren Hohe-
punkt und gewissermassen ihren Abschluss in der Scho-
lastik. Thre Vertreter, allen voran der Doctor angelicus,
Thomas von Aquin, stellten sich zur Aufgabe, von den
nach ihrer Meinung von Gott geoffenbarten Glaubens-
sitzen und daher zwelfellos sichern Grundlagen ausgehend,
vermittelst verniinftiger Denkoperationen zu neuen, vor-
her nicht erkannten Wahrheiten iber Gott und gittliche
Dinge fortzuschreiten. Daneben sollten durch ihre Arbeit
die geoffenbarten Wahrheiten durch natiirliche beleuchtet
und Angriffe auf dieselben abgewiesen werden. So kamen
die Scholastiker auch dazu, die Krifte des von der Kirche
anerkannten Ddmonenreiches theoretisch zu untersuchen.
Dabei gelangten sie zur Anerkennung der Moglichkeit
eines Vertragsverhiltnisses und eines geschlechtlichen Ver-
kehrs zwischen Mensch und Teufel und erblickten in der
engen Verbindung der Zauberer mit den Didmonen ein
ketzerisches Element.

Ebenfalls ins 13. Jahrhundert fillt die vom Papst-
tum ins Leben gerufene Ketzerinquisition, die Aufstellung
besonderer Gerichte zur Entdeckung und Bestrafung von
Falschgliaubigen. Damit trat in der Geschichte der Zau-
bereiprozesse eine entscheidende Wendung ein ; denn bald
nach ihrer Kinsetzung begannen die pipstlichen Ketzer-
cerichte, die Zauberei auch als ein zur Ketzerei gehirendes
Verbrechen zu betrachten und demgemiss zu verurteilen.
Die Tatigkeit der Zauberei bestand ja nach kirchlicher
Auffassung in Teufels- oder Gotzendienst, also in ketze-



rischen Verrichtungen. Im weitern wurden auch noch
die sonderbarsten Vorstellungen vom angeblichen Ketzer-
sabbat und von dem mit teuflischer Hilfe zu diesem Feste
ausgefiihrten Fluge, dessen wirkliches Vorkommen sich
schulmissig aus der kirchlichen Lehre von den Kriiften
der Dédmonen und aus Bibelstellen ableiten liess, mit
den Zauberern in Zusammenhang gebracht.

Auf Grund pépstlicher Verfiigungen konnten sich
die Organe der Inquisition zur Vollstreckung ihrer Ur-
teile des weltlichen Arms, der staatlichen Gerichte be-
dienen. Im Jahre 1265 z. B. machte Papst Urban IV.
im ganzen Umkreis der christlichen Kirche die Verord-
nung aus einer fritheren Bulle!) verbindlich, wonach die
Inquisitoren alle Gesetze und Bestimmungen, die ihre
uneingeschriinkte Gewalt und Macht hinderten, fiir null
und nichtig erkliren konnten. Dadurch erlangte die In-
quisition tatsdchlich die Stelle einer Herrin iiber die
Gesetzgebung aller Linder, wo die weltlichen Obrigkeiten
nicht Kraft genug besassen, der Machtentfaltung der
Kirche wirksam zu begegnen,

Im deutschen Reiche, zu dem auch das Gebiet der
heutigen Schweiz gehiorte, hatte schon frither, um 1238,
Kaiser Friedrich II. den Feuertod als gewdhnliche welt-
liche Strafe fiir Ketzerei festgesetzt?). Er betrachtete
jedoch die Zauberei noch nicht als zur Ketzerei zu rech-
nendes Verbrechen. Im Jahre 1326 aber erliess Papst
Johann XXII. den fiir ewige Zeiten bestimmten Befehl
an alle Ketzerrichter, auch gegen diejenigen vorzugehen,
die mit dem Teufel einen Vertrag eingingen, den Déimonen
opferten und sie anbeteten, zur Erfullung ihrer Wiinsche

') Bulle ,Ad exstirpenda®, von Papst Innocenz IV. am 15. Mai
1252 als wohlerwogenes Gesetz fir planméssige Ketzerverfolgung
ausgegeben.

?) Lea, Geschichte der Inquisition I, Kap. 5.



ihre Hilfe suchten und ihnen fir die schimpflichsten
Dinge auf schidndliche Weise dienten?).

Indem also die Inquisition dazu uberging, die Zau-
berei zur Ketzerei zu rechnen, wurden auch die ver-
meintlichen Zauberer ihrer unmenschlichen Gesetzgebung
uanterworfen. Die Folter, die als ein vorziigliches Beweis-
mittel galt, kam auf geheime Anzeigen (Denunziationen)
hin zar Anwendung, um durch erpresste Gestindnisse der
wehrlosen Opfer die theoretisch von der Kirche gelehrten
Beziehungen zwischen Zauberern und Teufeln zu be-
weisen. Nach dem Abschluss des giitlichen und pein-
lichen Verfahrens iiberlieferte der geistliche Richter die
als hartniickige oder unbussfertige Ketzer erfundenen
Menschen dem weltlichen Arm zur Verbrennung.

So erhoben sich in der Kolgezeit iberall Scheiter-
haufen, und zahllos sind die ungliicklichen Opfer, die
nicht einmal die Gnade erfuhren, vor dem Verbrennen
enthaaptet zu werden.

Diese Entwicklung, wie sie sich im gesamten Um-
kreis der romanisch-germanischen Volkergruppe wihrend
des Mittelalters zeigt, brachte bis zum 15. Jahrhundert
den Glauben an eine eigentliche Zauberer- und Hexen-
sekte hervor und musste notwendig zu der wahnsinnigen
Verfolgung fuhren, die von 1400—1700 in erschrecken-
dem Masse in Europa wiitete und Hunderttausende von
Menschenleben als Opfer blinden Eifers dahinraffte.

Wir konnen hier nicht an Hand der massenhaft
vorgekommenen Prozesse den ganzen Verlauf der Hexen-
verfolgung beleuchten, sondern nur das anfithren, was
fir unsere schweizerischen Verhiltnisse und zwar fir
den Beginn der planmissigen Hexenverfolgung in un-
serem Lande wesentlich in Betracht fillt. Wihrend die
Nachrichten iiber weltliche Zaubereiprozesse auf schwei-
1H)_Abgedruckt bei Hansen, Quellen, S. 5.




15 —

zerischem Gebiet aus dem 13. und 14. Jahrhundert
zahlreich vorliegen, erfahren wir von einem gleichzeitigen
Vorgehen der pipstlichen Ketzerrichter gegen dortige
Zauberer nichts. Gegen Ende des 14. Jahrhunderts drang
nun aber der inquisitorische Zaubereiprozess von Frank-
geich und Italien her in die Grenzgegenden ein, ins
Elsass, nach Savoyen und in die Schweiz, vor allem nach
dem Wallis und dem Berner Oberland, in welchen Ge-
bieten sich um 1400 der eigentliche, besondere Hexen-
wahn ausbildete, wo die erste Massenverfolgung der
Hexen von den weltlichen Gerichten ibernommen wurde
und von wo aus dieser verderbliche Wahn sich in andere
Linder verpflanzte.

In der deutschen Schweiz nahm als erster der Berner
Kastellan Peter von Greyerz um 1400 eine inquisitorische
Massenverfolgung gegen die vermeintliche neue Hexen-
sekte im Simmental vor. Die zahlreichen Opfer beider-
lei Geschlechts verfielen dort erbarmungslos dem Feuer-
tod nach Ablegung eines mit der Folter erpressten Ge-
stindnisses, wonach sie vielerlei Schidigungen (Male-
ficien) ausgeiibt und einer Sekte von Zauberern angehort
haben sollten, die seit etwa 1380 in jenem Gebiet ent-
standen war. Die Glieder dieser Gesellschaft versam-
melten sich nach ihren Aussagen am Sonntag frith in
der Kirche, verleugneten Christus, den Glauben und die
katholische Kirche, leisteten dafiir dem Teufel den Lehens-
eid, machten Wetter, Hagel und Blitz, verderbten die
Frucht auf dem Felde, raubten fremde Kinder und to-
teten sie wie ihre eigenen, kochten und verspeisten sie;
mit Hiilfe der durch Sieden des Fleisches gewonuenen
Salben und Flissigkeiten konnten sie ihre Wiinsche,
Kiinste und Verwandlungen nach Belieben ausfiihren?).

1) Formicarius von Johann Nider, lib. V, cap. 3; abgedruckt
bei Hansen, Quellen, S. 91 ff.; vergl. Hexenhammer II.



mes, 1 oe==

Auf dieses Simmentaler Beispiel folgte etwa dreissig
Jahre spiiter eine noch umfangreichere Massenverfolgung
im Wallis. Die Landleute der sieben Zenten, d. h. aus
den Gemeinden Sitten, Siders, Leuk, Raron, Visp, Brig
und Gombs beschlossen auf einer Tagung zu Leuk am
7. August 1428, dass in ihrem ganzen Gebiete alle Ein-
wohner, die durch drei bis zehn Personen der Zauberei
verdachtigt wurden, in Gefangenschaft gesetzt, wenn sie
nicht gestehen wollten, an die Marter geschlagen und
auf abgerungenes Gestindnis hin verbrannt werden
sollten 1).

Nach dem Bericht des Luzerner Chronisten Hans
Friind 2) (zirka 1400—1469) begann noch im gleichen
Jahre, 1428, die planmiissige Verfolgung im Val d’Anni-
viers und Val d’Hérens bei Siders und Sitten. Hier habe
man sofort durch Gestindnisse ermittelt, dass Minner
und Frauen in grosser Zahl seit langen Jahren Gott, die
Heiligen, die Taufe und die Kirche verleugnet, sich da-
gegen dem Teufel ergeben hatten, der ihnen in ver-
schiedenen Tiergestalten, als Biar, Widder usw. erschien
und ein Mittel darbot zum Bestreichen der Stiihle, auf
denen sie von Dorf zu Dorf und von Schloss zu Schloss
flogen, um sich in fremden Kellern am Wein zu erfreuen.
Ferner konnten diese Anhinger des bdsen Geistes mit
der zauberwirkenden Salbe sich selber in Wolfe ver-
wandeln und in dieser Grestalt dann Haustiere verzehren.
Etliche Kriuter benutzten sie, um sich unsichtbar zu
machen. Allerlei Zaubermittel dienten ihnen, um Leuten
und Vieh Krankheiten anzutunp, sie zu téten oder aber
auch, ihnen zugefiigte Schiden wieder zu heben. Nachts
fuhren diese Hexen an heimliche Stitten zum Sabbat,

Y Hansen, Quellen, S. 531—533 : Hansen, Zauberwahn, S. 438 fi.
*) Abgedruckt bei Hansen, Quellen, S. 533—537.



— 17

wo der Teufel als Meister unter ihnen erschien und wider
den christlichen Glauben, die Beichte und den Kirchen-
besuch predigte. Ihren Hohepunkt erreichten diese Ver-
sammlungen in ungeziigeltem Treiben, in schiindlicher
Unzucht. Man verzehrte dort ferner die eigenen Kinder,
nachdem man sie gebraten und gesotten hatte; fremde
Kinder lihmte oder tiétete man durch geheimnisvollen
Griff und Druck, entnahm den Gribern ihre toten Korper
und verspeiste sie ebenfalls heimlich. Sogar blosse Dro-
hungen dieser verworfenen Leute sollten geniigen, um
bei ihren Feinden Siechtam und Lahmbheit, Geisteskrank-
heiten und Blindheit, Impotenz bei Minnern und Un-
fruchtbarkeit bei Frauen, wie auch Schaden an den Fel-
dern und am Wein zu bewirken.

Solche Aussagen hatten viele Angeklagte auf der
Folter gestanden, andere dagegen hatten sich sogar zu
Tode martern lassen, ohne zu bekennen. Innerhalb eines
Zeitraumes von anderthalb Jahren wurden so im Wallis
iiber zweihundert Hexen und Zauberer verbrannt, wie
unser Gewihrsmann Hans Friind erziihlt. Ihre Gesell-
schaft umfasste schiitzungsweise wohl siebenhundert Mit-
glieder, die auf Weissagung des Teufels hin hofften, bald
so stark zu werden, dass sie keine Herrschaft und kein
Gericht mehr zu fiirchten brauchten, sondern selber ein
Gericht aufstellen und die ganze Christenheit bezwingen
kinunten.

Bei dieser ersten, in aussergewdihnlich grossem Stil
ausgefiihrten Massenverfolgung von Zauberern und Hexen
durch weltliche Richter konnen wir alle die verschiedenen
Wahnvorstellungen fiir den vollstindigen Sammelbegriff
Hexe beobachten. Auch die Vorstellungen von der Teutels-
buhlschaft und vom Hexensabbat, die um 1400 im Berner
Oberland noch nicht erwihnt wurden, hatten sich bis
um 1430 im Wallis fest eingebiirgert. Von da breiteten

2



18

sich der vollig ausgebildete Volkswahn und die plan-
missig gefithrten Hexenprozesse in die benachbarten Ge-
biete und weiterhin aus, nach Uri, Luzern, Freiburg,
Neuenburg, Bern, Basel usw.?1).

Um 1450 zeigen sich die weltlichen Obrigkeiten in
den Alpenlidndern, in° Siid- und Mittelfrankreich und in
Oberdeutschland geniigend vertraut mit der weitver-
zweigten Vorstellung vom Hexenwesen und hinreichend
angeregt, um nicht mehr bloss den Verurteilungen durch
die Ketzergerichte ihren Arm zu leihen, sondern auch
von sich aus zur selbstindigen Hexenverfolgung iber-
zugehen.

2. Die Hexenbulle von Innozenz VIIl. und der Hexenhammer.

Eine besondere Literatur behandelte seit der Zeit
der Scholastik den Sammelbegriff Hexe, bestimmte ihn
nach Umfang und Inhalt und erhob so das Hexenwesen
bis zum 15. Jahrhundert zu einem System, das, von Kirche
und Staat anerkannt, als Grundlage fiir die eigentlichen
Hexenverfolgungen diente. Bedeutsame Marksteine dieses
Schrifttums bilden die Hexenbulle des Papstes Inno-
zenz VIII. vom 15. Dezember 1484 und der Hexenhammer
(Malleus maleficarum) aus dem Jahre 1486, verfasst von
den beiden Inquisitoren Jakob Sprenger und Heinrich
Institoris. In diesen beiden Werken zeigt sich der Hexen-
wahp vollstindig ausgebildet und in endgiiltiger Weise
formuliert.

An den Anfang seiner Hexenbulle (Bulla apostolica
adversus haeresim maleficarum) setzte Innozenz VIII.
ein Klagelied, indem er anhob, mit grossem Bedauern

1) Vgl. die Falle im Geschichtsfreund VI, 244; XXIII, 351;
Schweiz. Archiv fur Volkskunde III (Luzerner Akten zum Hexen-
und Zauberwesen, von Hoffmann-Krayer); Hansen, Quellen, S. 516
bis 613.



19 —

vernommen zu haben, dass in einigen Teilen von Ober-
deutschland — darin waren auch unsere Gegenden be-
griffen — sehr viele Personen miinnlichen und weiblichen
(reschlechtes, ihres eigenen Seelenheils uneingedenk und
vom katholischen Glauben abfallend, mit den Teufeln
in minnlicher und weiblicher Gestalt sich vermischten
und mitihren Bezauberungen, Liedern und Beschworungen,
mit schrecklichem Aberglauben und zauberischen Ueber-
tretungen, Lastern und Verbrechen Geburten der Weiber,
Junge der Tiere, Friichte der Erde, des Weinstocks und
der Biume, wie auch Minner, Frauen, Tiere, Zngvieh
und anderes verderbten, erstickten und zu Grunde rich-
teten, Médnner unfihig und Weiber unfruchtbar machten,
Menschen und Vieh innerlich und #usserlich Schmerzen
und Qualen zufiigten und dass sie ausserdem ihren christ-
lichen Glauben mit eidbriichigem Munde verleugneten.

Im weitern bedauerte er tief, dass die zur Ausrottung
dieses ketzerischen Unwesens in den Rheingegenden und
in Oberdeutschland eingesetzten Inquisitoren, die beiden
Dominikaner Jakob Sprenger und Heinrich Institoris, in
der Ausiibung ihres Amtes von Geistlichen und Welt-
lichen gehindert wiirden. Deswegen, fuhr der Papst
fort, erteile er diesen Ménnern die ausdriickliche Er-
laubnis, gegen jedermann ihre Pflicht als Inquisitoren
zu ertilllen und die als schuldig befundenen Leute nach
ihrem Verbrechen am Leib und am Vermigen zu be-
strafen, iberhaupt alles und jedes zu tun, was sie zur
Ausrottung dieser Ketzerei (Unzucht mit dem Teufel,
Ausiibung von Zauberei, Abschworung des Glaubens) als
nitig und niitzlich erachteten.

Das war aber nicht die einzige pipstliche Bulle
dieser Art. Schon viele solche mit #dhnlichem Inhalt
waren bis dahin von Rom ausgegangen. Der Grund,
weshalb die besprochene besondere Bedeutung erhielt,



— 20 —

lag in dem Umstand begriindet, dass sie durch den Druck
in Tausenden von Stiicken verbreitet wurde, da sie den
meisten der neunundzwanzig Ausgaben des Hexenham-
mers als Einfithrung diente. Auf diese Weise kamen die
in der eistlichkeit herrschenden Vorstellungen tiber den
Hexenwahn durch den Mund ihres Hauptes allgemein
unter das Volk, das sich seinerseits wieder auf den In-
halt des pépstlichen Hrlasses stitzte.

Steht nun diese Hexenbulle, wie wir soeben bemerkt
haben, beziiglich Druck und Ausgabe schon dusserlich
in engem Verhiltnis zum Hexenhammer, so bringt ihr
innerer Zusammenhang die beiden Schriften in noch
nihere Verbindung. Der Malleus bildet ndmlich gleich-
sam eine ausfiithrliche Erliuterung zur Bulle von Inno-
zenz. Die zwei Inquisitoren Sprenger und Institoris,
denen dieselbe als Jagdpatent in ubertragenem Sinne
diente, haben ihn im Jahre 1487 erscheinen lassen, um
der Inquisition auf Grund pépstlicher Ermichtigung das
ganze Gebiet der Ketzerei zu erschliessen, hauptsiichlich
aber, um die Hexen zu zermalmen?'). Die Sorge fiir das
Wohl der Menschheit und das brennende Bediirfnis, die
noch immer vorhandenen Zweifler von der unbeschreib-
lichen Bosheit der Hexen zu iiberzeugen, trieben die Ver-
fasser zu der Ausarbeitung ihres Werkes, worin sie un-
eingeschrinkte Anerkennung der Wirklichkeit ihres dar-
gelegten Hexenbegriffes forderten und die Leugnung, ja
sogar jeden Zweifel an der Tatsichlichkeit des Hexen-
wesens kurzweg als Ketzerei bezeichneten. Obwohl das
Buch den Héinden von Ketzerrichtern entstammte, wandte
es sich doch besonders an die weltlichen Gerichte,

1) Papa commisit facultatem inquirendi apostolica auctoritate
super quascumque hereses, praecipue autem super haeresim malefi-
carum modernis temporibus vigentem. Approbatio et subscriptio
doctorum almae universitatis Coloniensis.



am diese zu selbstindigem Kampfe gegen das Hexen-
wesen zu veranlassen, welches Ziel es in hohem Masse
erreicht hat.

Das umfangreiche Werk, das Hansen ein .,unglaub-
liches Monstrum voll geistiger Sumpfluft* nennt!), be-
spricht in drei getrennten Teilen

1. die Hexentat und ihre Bedingungen: Teufel, Hexen
und gottliche Zulassung; Zuriickweisung und Ver-
urteilung aller Zweifel an der Richtigkeit des Hexen-
cglaubens als Ketzerei;

2. die Arten der Behexungen und die Mittel dagegen;

3. die Ausrottung oder wenigstens Bestrafung durch
die gebiithrende Gerechtigkeit vor dem geistlichen
und weltlichen Gericht.

Der Malleus bringt, wie seine Urheber in ihrer
Apologia selber erkliren, nicht wesentlich neue Ansichten
iiber das Hexenwesen, sondern er bildet in der Haupt-
sache eine Zusammenstellung fritherer Autoren (Kirchen-
viter, Scholastiker usw.) Um ihr Unternehmen zu recht-
fertigen, gestehen die Herausgeber offen, ausihrem eigenen
Kopfe nur wenig, ja so gut wie nichts hinzugefiigt zu
haben ?); daher konne es nicht als ihr Werk betrachtet
werden, sondern vielmehr als ein solches von jenen
Schriftstellern, aus deren Erzeugnissen alles zusammen-
getragen worden sei. Dieses Gestindnis beweist, dass
die einzelnen Bestandteile des Hexenwahns in der zweiten
Hiilfte des 15. Jahrhunderts villig ausgebildet vorlagen.
Demnach stellt der Hexenhammer nur eine vollstindig
entwickelte Theorie des Hexenwesens dar. Daneben gibt
er auch ausfiihrliche Anweisungen fiir das gerichtliche
Verfahren bei den einschligigen Prozessen. Trotzdem er

') Hansen, Zauberwahn, S. 474.
*) ex nostro ingenio pauca et quasi nulla sunt addita.



929

im allgemeinen auf den schon ausgetretenen Wegen seiner
Vorgiinger schreitet, vertritt er doch in mancher Hinsicht
eigene, von den bestehenden teilweise abweichende Auf-
fassungen.

So stellt er, was die Gruppierung des Stoffes be-
trifft, nicht die ketzerische Eigenschaft der vorgeblichen,
Hexenverbrechen, den Sabbaf, in den Mittelpunkt, son-
dern das Maleficium, die schidigende Zauberei, deren
strenge Bestrafung er als eine wichtige 'Aufgabe der
weltlichen Gerichte betrachtet. Ferner spitzt er das ganze
Hexentreiben grundsitzlich auf das weibliche Geschlecht
zu, wiihrend noch die Hexenbulle von 1484 ohne Unter-
schied von bosen Frauen und Minnern handelt?).

Diese Annahme einer stirkeren Beteiligung von
Frauen lag schon aus dem Grunde nahe, weil der Satan
als ein miinnliches Wesen in der Vorstellung der Leute
lebte. ~Ausserdem veranlassten grundsiitzliche, religiose
Erwigungen die Herausgeber des Malleus, in erster Linie
das weibliche Geschlecht mit dem Vorwurf und dem
Fluch der Hexenverbrechen zu beladen. Aus dem, was
sie im Alten Testament, bei den Kirchenviitern und auch
be1l nichtchristlichen Philosophen gelesen hatten, fithrten
sie in ldngerer Darstellung an, was sich irgendwie zu
Ungunsten der Frauen sagen liess?). Diese sollten nach
threr Ansicht den Médnnern an Aberglauben, Rachsucht,
Eitelkeit, Liigenhaftigkeit, Leidenschaft und unersittlicher
Sinnlichkeit iiberlegen, an allen tugendhaften Kriften
der Seele und des Leibes dagegen nachstehend sein;
daher sei es nicht verwunderlich, meinten Sprenger und
Institoris, dass sich die Weiber in ihrem Neide vorziig-
lich aul Hexenwerke verlassen, um so ihren Widersachern
beikommen zu konnen. Weil tiiberdies die Frau schneller

) Hansen, Quellen IIT; Hansen, Zauberwahn, S. 473--500.
') Hexenhammer I, 92 ff.



— 93 __

am Glauben zweifelte?!), sollte sie auch rascher von dem-
selben abfallen und in ihrer angeblich masslosen Nei-
gung zu geschlechtlichen Ausschweifungen sogar den
Verkehr mit dem Teufel suchen, was zu den Grund-
bedingungen des Hexenwesens gehorte.

Aeusserst verhingnisvoll fiir die Entwicklung der
Hexenverfolgung nach der Seite des weiblichen Geschlechts
wirkte der Umstand, dass das ausgehende Mittelalter
diese entwiirdigende Beurteilung der Frau tibernahm und
als verderbliche Mitgift auf die Neuzeit iibergehen liess.
Die damalige Erziehung vernachlissigte die Bildung der
Midchen nach ihren natirlichen Anlagen und Gaben
derart, dass der Wahn von der geistigen Minderwertig-
keit ihres ganzen Geschlechtes entstehen konnte ; daneben
erweckten Vertreter der Kirche durch ihre aller ehrlichen
Erfahrung hohnsprechenden Erdrterungen und Ansichten
den ungliickseligen Glauben an die sittliche Verworfen-
heit der Frauen. Der beriihmte "Strassburger Prediger,
Geiler von Kaisersberg, gestattete sich, im Jahre 1508
von der Kaunzel herunter zu behaupten: ,Wen man ein
man verbrent, so brent man wol zehen frouwen*?).

Die Anleitungen des Malleus fiir die Fithrung der
Hexenprozesse beziehen sich sowohl auf die geistlichen,
wie auf die weltlichen Gerichte3), die Vollstreckung der
Urteile aber sollte in jedem Falle den letztern iiberlassen
werden. Angaben iber bisen Leumund oder andere An-
zeigen (Denunziationen) rechtfertigten gefingliche Kin-
ziehung und die Anwendung der grausamsten KFolter-
werkzeuge?*). Das ganze Verfahren ging auf die Er-

) Diese Tatsache sollte nach dem Hexenhammer (I,99) schon
in der Bedeutung des Wortes temina sich ausgedriickt finden: ,Das
Wort femina kommt von fe und minus; fe = fides, Glaube ; minus
= weniger; also femina = die weniger Glauben hat.*

?) Angefithrt bei Hansen, Zauberwahn, S. 490.

%) Bd. III. *+) IIl, 80 ft.



— 924 —

langung eines Bekenntnisses aus, ohne das gewdhnlich
keine Hexe getitet werden sollte!). Gestand eine solche
vor dem Ketzergericht ihre angeblichen Schandtaten mit
reumiitigem Herzen, so sollte sie zwar nicht dem welt-
lichen Arm zur Verbrennung ausgeliefert, sondern zu
lebenslinglichem Kerker verurteilt werden; der welt-
liche Richter aber sollte sich ihrer trotzdem bemichtigen
und sie ihrer Schidigungen (Maleficien) wegen dem
Scheiterhaufen tibergeben konnen?).

Ob nun aber die Hexenverfolgungen von Geistlichen
oder von Weltlichen an die Hand genommen wurden,
war schliesslich fiir die Verfasser des Malleus von unter-
geordneter Bedeutung, sofern nur ihr Herzenswunsch.
die gottlose Hexensckte mit allen dienlichen Mitteln be-
kdmpft und vom KErdboden vertilgt zu wissen, in Kr-
fillung ging.

Das Werk der beiden deutschen Ketzerrichter fand
ausserordentlich grosse Verbreitung. Es erlebte von 1487
bis 1520 nicht weniger als dreizehn und spéter noch
sechzehn weitere Auflagen und gehirte daher zu den
meistverbreiteten Biichern seiner Zeit. Wihrend dasselbe
zuniichst den Hexenwahn festigte und vermehrte, indem
es die Lehre von der Hexerei in alle Schichten des Volkes
und in die entlegensten Gegenden verpflanzte, erlangte
es im 16. und 17. Jahrhundert geradezu grundlegende
Bedeutung. Damit ihre Schrift nach Ueberwindung von
moglichst wenig Hindernissen zu hichster Achtung kiime,
versahen ihre Verfasser sie mit einem Gutachten (Ap-
probation) der beriihmten theologischen FKakultit von
Ko6ln, Dasselbe muss aber, wie Hansen nachgewiesen
hat, als eine grobe Filschung betrachtet werden?); die
gewiinschte Wirkung tat es gleichwohl.

1y 111, 80, 136. *) III, 71.

%) Westdeutsche Zeitschrift fir Geschichte und Kunst XVII,
119—168.




— 95 __

Schweizer!) vertritt die Ansicht, der Hexenhammer
habe kaum als Handbuch weltlicher Richter eine grosse
Rolle gespielt, da er nie ins Deutsche tibersetzt wurde?).
Er nimmt vielmehr an, dafiir habe der 1509 verfasste
und gedruckte Layenspiegel Ulrich Tenglers von Nord-
lingen gedient, der das Resultat des Malleus dahin zu-
sammenfasste, dass der weltliche Richter auf blosse De-
nunziation oder zufillige Erfahrung, ,Unleumden oder
Geruch® hin, dass Unholden in seinem Bezirk seien,
jedermann zur unverbindlichen Anzeige auffordern, die
so Verdichtigen verhaften, verhoren, nitigenfalls, bis sie
gestehen, der peinlichen Marter unterwerfen und endlich
verbrennen sollte ).

Nachdem wir einzelne, bedeutsame Ereignisse aus
der Geschichte des Zauber- und Hexenwahns und zwar
bis zu dem Zeitpunkt, wo derselbe als in sich abge-
schlossen und vollig ausgebildet erscheint, hervorgehoben
haben, kénnen wir ein Bild iber das Wesen und die
Téatigkeit der Unholden nach der Auffassung des Malleus
geben und dartun, was wihrend der Bliitezeit der Hexen-
verfolgung unter dem Begriff Hexe zu verstehen war.
Das ermoglicht eine Vergleichung zwischen den im Hexen-
hammer vertretenen Ansichten und Forderungen und der
tatséichlichen Durchfithrung der Hexenverfolgung in Appen-
zell und zeigt, inwiefern sich die Vorstellungen unserer
Vorfahren vom Hexenwesen mit den im Malleus nieder-
celegten deckten und was fiir Abweichungen bestanden,
In den Malefieien, im schidigenden Zauberhandwerk offen-
barte sich den Mitmenschen die schandbare Gesinnung

) P. Schweizer, Der Hexenprozess und seine Anwendung in
Zirich. Zircher Taschenbuch 1902, S, 16 f.

%) Eine deutsche Uebersetzupg des Malleus ist seither von
J. W. R. Schmidt besorgt und veroffent!icht worden. Berlin 1906.

) Hansen, Quellen, S. 296—306.



= 2B ==

einer Hexe auf sinnfillige Weise. Die allerverschieden-
sten Wechselfille und Vorkommnisse des tdglichen Lebens
wurden auf das iibernatiirliche Wirken boser Leute zuriick-
gefithrt, deren Tétigkeit beinahe unbegrenzt schien, sich
aber vornehmlich auf folgende, verbrecherische Hand-
lungen erstreckte: Lihmung und Totung von Menschen
und Tieren, Vernichtung der Kinder im Mutterleib oder
sofort nach ihrer Geburt!), Wettermachen, Schidigung
der Wiesen und Aecker, Stérung der normalen geschlecht-
lichen Beziehungen zwischen Eheleuten, Erzeugung von
Krankheiten aller Art,

Damit aber das Maleficium veriibt werden koante,
war unbedingt notwendig, dass die hexenwerktreibende
Person sich mit dem Bosen in Verbindung setzte und mit
diesem einen Pakt, Vertrag, schloss, auf Grund dessen
ihre ruchlosen Werke erst moglich wurden. Man kann
sich denken, dass die Grosszahl der Menschen seiner Zeit
vor so verworfenen Leuten, die mit Satans Hilfe ihnen
jeden beliebigen Schaden anzutun in der Lage waren,
eine unheimliche Angst empfand und fiir ihre eigene
Sicherung vor solchem Unheil die schiirfsten Massnahmen
gegen derartige Missetiter und entsprechende Strafen
von der Obrigkeit geradezu verlangte.

Eine notwendige Bedingung zur Ausiibung eines
Maleficiums bildete noch die gittliche Zulassung. Diese
Glaubenslehre geht auf den Kirchenvater Augustin zuriick,
der meinte, die zauberischen Verrichtungen konnten nur
geschehen mit der Erlaubnis Gottes, der ja schliesslich
der Urheber von allem war und damit auch das Tatig-
keitsgebiet des Teufels, das Bose {iberhaupt, zuliess?).

1) Daher sind Hebammen besonders hiufig Hexen.

?) De civitate Dei, lib. 18, c. 18: ,nec daemones aliquid operantur
secundum naturae suae potentiam, nisi quod ille permiserit, cuius
indicia occulta sunt multa, iniusta nulla ¥ Vgl. anch Hexenhammer I,
159 fi.



— 97 —

Mit ein paar Strichen lisst sich das Bild einer Hexe
aus dem 15. Jahrhundert etwa so zeichnen: Dieselbe ist
ein verworfenes Geschipf, das mit dem Teufel einen
Vertrag eingeht, um mit dessen Hilfe unter Verwendung
mancherlei Mittel seinen Mitmenschen Schaden aller Art
zufiigen zu konnen. Sie schwirt die Sakramente, Christus,
die Kirche und ihre Heiligen, kurz deu christlichen Glauben
ab und liefert sich dafiir mit Leib und Seele demn Satan
aus; auch die noch ungetauften Kinder weiht sie diesem.
In raschem Fluge reitet sie durch die Liifte an bestitnmte
Stitten, wo der Teufel korperlich erscheint und mit der
ihn verehrenden Hexensekte Sabbat feiert, der in Aus-
celassenheiten und geschlechtlichen Ausschweifungen
schiindlichster Art seinen Hohepunkt erreicht. Schliess-
lich kaun sich die Hexe aifch nach Belieben augen-
blicklich in irgend ein Tier (Wolf, Katze, Maus, Fuchs
usw.) verwandeln und in dieser Gestalt vor den Mit-
menschen auftreten.

[l. Ueber Rats- und Gerichtswesen in Appenzell

zur Zeit der Hexenverfolgung.
(1400 —1700)

Die sicherste Grundlage fiir die Krforschung des
Kulturzastandes eines gewissen Zeitabschpittes diirfte in
der Priifung seiner Rechtsverhiiltnisse bestehen; denn
diese geben ein unverhiilltes Bild von den Bestrebungen
der Menschen wiihrend des betreffenden Zeitraumes, und
wir lernen die Mittel kennen, die man fiir die bestgeeig-
neten zur Verwirklichung derselben hielt.

Von dieser Erwigung und Erkenntnis ausgehend,
wollen wir in diesem und im néchsten Abschnitt Giber
das Rats- und Gerichtswesen in Appenzell im allgemeinen,
wie auch iiber das besondere Gebiet der dortigen Straf-



	Allgemeine Einleitung

