
Zeitschrift: Appenzellische Jahrbücher

Herausgeber: Appenzellische Gemeinnützige Gesellschaft

Band: 41 (1913)

Artikel: Die Stiftungsurkunde der Kirche zu Appenzell vom Jahre 1071

Autor: Marti, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-267583

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-267583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


»p

•

s

I

cetrohbj &tftrife*mnf.jfi-Wra
ynM\e$fä7Um6uuburiniTm\

\ ttf. ^«tu/irtf^^mfimln^(^m.
fforab* ij^-rjjc» |J«»i*jrcu|'i««ri4

ii^iutliloiv^.iWucWLxrmftip.tfT
inn u Ur wtwpofmtvy mSnü

ftru UtCmbex ab fa-wnucdet
.v\ tit • i-jin 7c^iiicici' A Hnrmu

j.ttu Rvmatti -)rbnrffirft.vl?
ufuüT- j»l«*intruf')j<-4-(iüiii- Lhi

moobi'dl?Ab aAmaiiKTii flidihuj;
Ortu^lwc nuJ-V «-"-tim i»1'?6a pum I*

uiii- *VcUurt^tn).*7vriA wurl]>3U^ r
^S^Ä^Äj. Tbtntfmo vn?nid;UlrV* ^
r».^t» U» M.At W. „ 4

runi'AatatU/ a Jj»nVl»i1|><rbc.afc

.«Idiotin .-. v-v.Tj-Iiitrulv.1 -.iiH-rnt
tal«aponanAtl^*». Ä dmutyarhc-A

ww^i m i loL-» pvMubo v»l>boÄw fUuuT
voci. uAj/^u uvf\uir ttiwvHi»^,
*&*••¦$»*¦•/rm tirydmnitiVtmMwut

Wtiftutmitu-r • "4i»nirMrnrÄaär»MMi

Un&-&*"$n

Kopie der Stiftungsurkunde vom Jahre 1071

im Missale des Pfarrarchies zu Appenzell.

B



Die Stiftungsurkunde der Kirche zu Appenzell

vom Jahre 1071.
Von A. Marti.

Der Kanton Appenzell begeht in diesem Jahre die
vierte Zentenarfeier seines Eintrittes in den Bund. Man
hätte erwarten dürfen, dass die Appenzellischen
Jahrbücher als historische Zeitschrift des Kantons dieses

Ereignis einer eingehenden Würdigung unterziehen würden.
Nun ist aber schon im 10. Hefte der III. Serie (1898)
unserer Sammlung von Howard Eugster eine gründliche
Abhandlung über den „Eintritt Appenzells in den Bund
der Eidgenossen" veröffentlicht worden, die auch im
Jahrbuch für Schweizer. Geschichte (Bd. 23) erschienen

ist; auf diese können wir diejenigen hinweisen, welche
sich näher über jenen für Appenzell so wichtigen
Vorgang zu informieren wünschen. Weil der ausfuhrlichen
Darstellung Eugsters nicht viel Neues hinzuzufügen wäre,
so soll hier nicht schon Gesagtes noch einmal wiederholt

werden, zumal da auf Anregung und unter
Mitarbeit der Redaktion der Jahrbücher als eigentliche Zen-

tenarpublikation der erste Band des appenzellischen
Urkundenbaches erscheint. Dagegen schien es angezeigt,
in diesem Hefte derjenigen Urkunde, in welcher der
Name Appenzell zum ersten Mal vorkommt, eine

eingehendere Besprechung zu widmen. Es ist das der vom
Abt Nortpert im Jahre 1071 ausgestellte Stiftungsbrief
der Kirche zu Appenzell, von welchem hier und im
appenzell. Urkundenbucb zum ersten Mal eine richtige
und vollständige Abschrift veröffentlicht wird. In der
folgenden Erörterung über dieses für die älteste Ge-

9



— 130 —

schichte Appenzells äusserst wichtige Dokument, das um
so grössere Beachtung verdient, weil es die einzige
erhaltene appenzellische Urkunde aus dem 11. Jahrhundert
ist, sollen nun seine Ueberlieferung, sein Inhalt und
seine geschichtliche Bedeutung etwas näher besprochen
werden.

Das Original der Urkunde ist nicht mehr vorhanden.

Wartmann1) vermutet, es sei von Goldast2) verschleppt
worden. Doch scheint in diesem Falle der sonst nicht
skrupulöse Dokumentensammler unschuldig zu sein. Denn
in der Klageschrift Abt Heinrichs IV. gegen die Appenzeller,

die um das Jahr 1420 verfasst wurde, findet sich

folgende Stelle3): „Von den kilchenzehenden. Item, min
herr bringt ouch für üch und spricht: Als sin vorfarn
und das gotzhus die lütkilch zu Appenzell den lüten
doselbs ze lieb und ze tröste gestifftet und gewidmet
habint, darumb ouch die von Appenzell in derselben ir
kirchen büchern noch hütt bi tag verschriben urkund
hänt von wilent abbt Nortpert seligen, und aber
darnach dieselb lütkilch mit allen zehenden, klainen und

grossen, so inwendig den marken des kilchspels
derselben kilchen an dehainen dingen gevallen sol über
das, so ain lütpriester darvon ussgerichtet wirt, von dem

hailigen stüle ze Rom dem gotzhus ze Santgallen in-

") Wartmann, Urkundenbuch der Abtei St. Gallen, Bd. III, S. 37.
Dieses Werk wird im folgenden nur mit ,,Wartmann" zitiert.

s) Melchior Goldast, der sich in seinen ersten lateinischen
Publikationen Melchior Haimiusfeldius Goldastus (Helvetius), später
in seinen deutschen Werken Melchior Goldast von Haiminsfeld nennt,
war geb. a. 1578 zu Espen bei Bischofszeil und lebte, nachdem er
Jurisprudenz studiert hatte, als Hauslehrer, Sekretär, Hofmeister
und Schriftsteller anfangs in der Schweiz, dann in Deutschland, wo

er kaiserlicher Rat wurde und als Kanzler der Universität Giessen

a. 1635 starb
s) Appenzell. Urkundenbuch, Bd. I, S. 205.



— 131 -
corporiret und zugefügt ist, die also ze niessen und ze

habend, als die bäbstlichen bullen usswisent, die das

gotshus darüber innehat,".... Aus diesen Worten geht
hervor, dass um jene Zeit die Kopie, von der wir eine

Abbildung geben, im Missale1) der Kirche zu Appenzell
vorhanden war, das Original dagegen wahrscheinlich
schon damals fehlte. Denn wäre ein solches bekannt

gewesen, so hätte der Abt sich kaum auf die Abschrift
im appenzellischen Kirchenbuch berufen, da die Klageschrift

sehr häufig Bezug nimmt auf Dokumente, die im
Besitz des Klosters seien.

Fragen wir nun, aus welchen Gründen und zu
welcher Zeit die Kopie im Missale erstanden ist, so

bieten uns die oben angeführten Worte der Klageschrift
wiederum einen Anhaltspunkt. Denn sie weisen darauf
hin, dass die Dotationsbestimmung Abt Nortperts später
durch päpstliche Bullen aufgehoben und die Kirche zu

') Dieses Missale, ein Pergamentband mit einigen grossen
Initialen geziert,~stamnit der Schrift nach aus dem 12. Jahrhundert; voran
geht ein Calendarium mit Versen aus einem Gedicht des Ausonius
(ed. Peiper Eel. 17) und aus Bedas Ephemeris (dies egyptiaci) und
zahlreichen Notizen aus verschiedenen Zeiten und von verschiedenen

Händen, so /.. B.: .,Anno domimee incarnationis MCC XV XII kal
Junii (21 Mai) factus est terre motus circa seeundum gallicinium."
„Abbas (ünradus de Bussinanc probus atque fortis obiit" (20. Dez.).
„Kristan der Kuchimeister obiit" (21. Dez.). Während die erste
der angeführten Eintragungen uns Kunde gibt von einem Erdbeben,
scheint mit der letzten der bekannte Chronist Christian Kuchimeister
bezeichnet zu sein, und damit wäre wenigstens sein Todestag
festgestellt, wenn man auch über sein Leben fast nichts Sicheres weiss,

vgl. St. Galler Mitteilungen XVIII, Einleitung S. 53. Die ältesten
Notizen stammen aus dem 12. Jahrhundert, so z. B.: „Manegoldus
abbas obiit- (gest. 1. Mai 1133, vgl. St. Galler Mitt. XI, 130); „Berh-
toldus episcopus Constantiensis obiit" (gest. 21. Mai 1182, vgl. Neugart

Episc. Constantiensis II, 148). Nach diesen Angaben wäre der
Band seit der ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts vorhanden gewesen.



— 132 —

Appenzell mit allen ihren Einkünften unter Vorbehalt
dessen, was zum Unterhalt eines Priesters nötig war,
dem Kloster St. Gallen incorporiert worden sei. Damit
können nur die Bullen des Papstes Innocenz IV. vom
13. März 1253 gemeint sein1). Abt Berchtold von Falkenstein

(1244—1272) hatte durch sein eifriges und kräftiges

Eintreten für die päpstliche Partei gegenüber dem

Kaiser Friedrich II. und dessen Sohn Konrad IV. die

grosse Gunst des kirchlichen Oberhauptes sich erworben
und wurde nun von ihm mit Privilegien verschiedener
Art überhäuft2). Sein kriegerisches Treiben und üppiges
Leben3) aber verschlangen grosse Summen und
erforderten neue Einnahms<[uellen. Daher gewährte ihm Papst
Innocenz auf seine Bitten, da wegen Kriegsgefahren und

allgemeiner Zwietracht die Einkünfte des Klosters durch
dessen Feinde allzusehr geschmälert worden seien, wie
es in der Bulle vom 13. März 1253 heisst, die Pfarrei
Appenzell, sobald sie unbesetzt sei, zu eigener Nutz-

niessung zu beanspruchen, wie das 5 Jahre vorher mit
denjenigen von Berneck und Wil geschehen war*). Man

darf nun wohl annehmen, dass bei diesem Anlass Berchtold

die Dotationsurkunde Abt Nortperts von der Kirche
zu Appenzell zurückforderte und vernichten liess, dass

sie aber vorher auf eine halbleere Seite des Missale

eingetragen worden war, sei es aus Vorsicht für eine spä-

") Wartmann, Bd III, Nr 919 und 920; Appenz. Urkundenbuch

Nr. 27 und 28.

2) S. darüber Meyer von Knonau in den St. Galler Mitteil. XVIII,
S. 348, und von Arx, Gesch. d. Kts. St. Gallen I. 360 ff. Ueber Abt
Berchtold s. Butler, St. Galler Neujahrsblatt 1894.

3) „Also lept unser apt alwegen mit grossem kost, und das

selten kain jar was, er hetti ain hochzit, da er nüw ritter machet-,
sagt Kuchimeister von ihm in seiner Chronik, s. St. Galler Mitteil.
XVIII, S. 95.

4) Wartmann, Bd. III, Nr. 90:! und 907.



133

tere Berufung auf dieselbe oder gleichsam als Prolest

gegen das gewaltsame Vorgehen des Abtes1). Die paläo-
graphischen Merkmale der Schrift der Urkundenkopie
im Missale weisen ebenfalls auf das 13. Jahrhundert hin
und stimmen mit der Annahme ihrer Eintragung während
der Regierungszeit Abt Berchtolds überein.

Der genaue Wortlaut dieser Kopie ist nun
folgender2):

Quoniam ex uarietate rerum Mortalium. et temporum con-
tinnata prolixitate. et humani generis debilHate. memoria rerum
gestarum obliuionis irreptione frequeuter ejctruditwr. ideo prudens
industria hominum id quod posteritati uoluit esse certum. se-

pissime reliquit successoribus suis testamentis confirmatum; In
nomine igitur sancte et indiuidne trinitatis. Notum sit omnibus
tarn futuris quam presentibus quod ego Norpertus monachorum
Saudi Galli ecclesie abbas. in nouali loco qui abbacella uun-
cupatur. in conualle circumpositorum- montium situm. basilicam
ad seruitutem dei condidi. quam et edificatam. a thietmaro cu-
ricnsi episcopo. cum licentia et rogatu Bvmaldi constatiensis
ecclesie presulis. per legiümam consecrationem loci incolis illius

') Dass man in Appenzell mit dem Abt Berchtold sehr
unzufrieden war, so dass der erste grossere Zusammenschluss der
(lotteshauslcute zustande kam, geht aus einer Stelle der Chronik
Kuchimeisters hervor (St. Galler Mitteil. XVIII, S. 103): ,,Nun über-
noss der apt des gotzhus lüt an allen dingen, wa es im werden
möcht, ön recht, und gieng dabi gottesdienst unter. Also ffirent des

gotzhus lüt zu Sant Gallen den bürgern und zu den von Wil, die

von Grüeningen, die von Appenzell, die von Wangen, die von Huntwill.
Die loptent haimlich zu enandrn, wölti er nit ablassen, so wöltind si

enandren beholfen sin. Das ward verswigen alle die wil, so er lebt."
Als man bei seiner Beerdigung die Messe sang, .,do tanzoteut die berg-
lüt offeulich durch die stat \ on froden, won er si ze vast übernossen hatt."

In diesem Abdruck sind die Majuskeln der einzelnen Worter
und die Trennungszeichen genau so wiedergegeben, wie sie im
Original (s. Abbildung) stehen: denn die letzteren haben möglicherweise

auch dazu beigetragen, eine falsche Interpretation des Textes,
die weiter unten besprochen wird, zu veranlassen.



— 134 —

ad adoratorium stabiliui.- Benique haue eandem ecclesiam pre-
benda pueri unius de claustro nostro. et vna watspenda, et bene-

fdio vnius mansus. et omni deeimatione post supscripte deter-
minationis dotaui; a Monte hirsperlic1), ab alpe solin. a Megelins
alpa. a perentdl. a portaris alpa. a chrauperhe. a (rii)iolo iviza.
a himelperhc. a Biuolo pvhebahe. ab hostio fluuii rota. usque
dum influit site BVNusque ad originem ita utproeliuitas circum-
positorum Montium. ad eandem cellam seeundum liquentia niuis
imminet. apertissime determinaui,- Hanc et dotationem saeerdoti

ibidem deo seruienti. banno Bvmaldi constantiensis episcopi con-
sensu fratrum nostrorum perpetuo iure stabiliui .• Facta sunt
hec anno ab incarnationc domini M. LXXI. Indictione Villi.
Begnante rege nostro henrico. Romanorum imperatore. anno 1111°.

Signum testium. Witone aduocato. oprelit. azzo. tieprehet. Vdal-
rihe. Biebo. Begenolt. eppo. heilman. wolfrat £• ceteri complure-i ,-

Diesem Text am nächsten kommt derjenige Vadians
in seinem Konzept der Farrago(Msc.48 der Stadtbibliothek
St. Gallen) und in seiner kleineren Chronik der Abte

l) Die Schreibung hc, die sowohl für h wie für g erscheint

(vgl. Braune, Althochdeutsche Grammatik 2. Aufl. S. 147) kommt
iu Eigennamen auch in den St. Galler Urkunden ziemlich häufig vot
bis zum Ende des 9. Jahrhunderts (Wartmann Bd II. Nr. 464 a. 858

Adalprihc. Nr. 484 a. 861 Theotirihc, Nr 495 a. 864 Albirihc, Nr. 551

a. 870 Wisirihc, Nr. 639 a. 884 Albrihc, Nr. (J57 a. 887 Thieterihc,
Nr. 692 a. 894 Eskirihc, Amalrihc, Iiihcman), spater aber nicht mehr.

Dagegen erscheint sie noch oft in einer Handschrift aus dem 11.—12,
Jahrh. der Universitätsbibliothek Giessen <s. Müllenhof & Scherer.
Denkmaler deutscher Poesie und Prosa aus dem 8.—12. Jahrb.,
1. Aul! S. 3541 und zwar in verschiedenen Wortarten, z B sprahe.
mibe, johe u. s. w. Da den meiste» späteren Abschreibern der

Missale-Kopie diese Schreibart unbekannt war, so sind bei ihnen

aus dem hc geradezu groteske Formen entstanden, wie „himelpelhe",
„puhebahe" im Codex C 724 des Stiftsarchivs St. Gallen, den Wartmann

seinem Abdruck zu Grunde legte, und in Deniers Abdruck im

Anzeiger f. Schweizer. Gesch. 1896, Nr. 3, die so von Fehlern strotzt,
dass sie kaum noch als Kopie gelten kann; so gibt er z. B. die

Abkürzung für igitur mit coelestis wieder; „ab uno disce omnes".



— 135 —

(Msc. 44 ebenda). Wie unsere Kopie zeigen diese
Handschriften die Lesarten „situm", ,.Solin" (Farrago), „fluvii
Kota", „Sitterun", „Wolfradta und beide ursprünglich
die Jahreszahl 1071. Schobinger1) und Goldast aber
haben sich in ihrer für den Druck in Goldasts Alam. Rer.
Scriptores bestimmten Reinschrift (Msc. 49 der
Stadtbibliothek St. Gallen2) nicht nur erlaubt, grammatische
Formen ihrer Vorlage zu „verbessern", sondern ganze
Wörter abzuändern. So machten sie aus situm sito, aus

Sitterun Sitteru»», aus fluvii Rota fluvioli Rota — die

Bezeichnung tluvius für den kleinen Rotbach kam ihnen
natürlich unpassend vor — die deutlich geschriebenen
,.Solina und „Wolfradt" werden zu „Solmi" und ,,Wol-
fracht", „frequenter" vor „extruditur" wird ausgelassen.
Anstatt der ursprünglichen Jahreszahl des Konzeptes
gelangt die durch Streichung3) eines X in 1061 abgeänderte
in die Reinschrift. Mit diesen und andern Abänderungen
kam dann der Text von Vadians Autographum der
Farrago in den dritten Band der von Goldast im Jahre 1606

zu Frankfurt a. M. veranstalteten Ausgabe der Alamani-
carum Rer. Scriptores. Im zweiten Bande dieses Werkes,
der nach dem Datum der Vorrede nach dem dritten
herausgegeben wurde, erschien die Centuria chartarum et in-
strumentorum veterum Alamannicorum. Hier bringt

') Über diesen St. Galler Gelehrten (1566—1604) und seine

Beziehungen zu Goldast s. Wartmanns Einleitung zu Bd. I, S. 6 f.
*) Scherer bemerkt in seinem Verzeichnis der Manuskripte und

Incunabeln der Vadianischen Bibliothek zu diesem Manuscript: „Der
ganze Band ist eine Abschrift Barthol Schobingers nach den

Konzepten in voriger Nr (Vadians Farrago) und kein Vad. Autographum.
Die Randnoten und Scheduln zum ersten Stück zeigen teils
Schobingers, teils Goldasts Hand."

a) Diese Streichung ist nicht von Schobinger vorgenommen
worden, wie man vermuten konnte, sondern von Vadian selbst, siehe

weiter unten Anmerkung 1 zu Seite 141.



— 136 —

Goldast unsere Urkunde noch einmal und zwar ändert

er wiederum den Text etwas ab gegenüber demjenigen
des dritten BandesJ). Aus Goldasts Centuria ging der
Text sodann wörtlich getreu in den Codex Traditionuni,
der um 1645/46 im Kloster St. Gallen gedruckt wurde2),
über und aus diesem in Zellwegers Urkundensammlung
und andere Werke. Der Text aller älteren Drucke ist
also ohne Ausnahme auf Schobingers Reinschrift des Va-
dianischen Konzeptes zur Farrago3) zurückzuführen.

Es bleibt nun noch die Frage übrig, aus was für einer
Vorlage hat Vadian den Text unserer Urkunde in die

Farrago hinübergenommen. Dass es nicht wohl das Original
sein konnte, schien aus den oben angeführten Worten
der Klageschrift des Abtes Heinrich IV. hervorzugehen.
Muss 'man dann annehmen, dass er eine direkte Kopie
der Original-Urkunde vor sich hatte, oder war es am
Ende auch nur eine Abschrift des im Missale der Kirche
zu Appenzell stehenden Textes? Auch hier führt eine

Vergleichung der Missale-Kopie mit dem Text Vadians

zu einem ziemlich sichern Ergebnis. In der Abschrift
im Missale stehen, wie die Abbildung zeigt, vier Wörter
(riuolo wiza a himelperhc) am Rand des Blattes, da sich
der Abschreiber offenbar durch die oft nacheinander

') So wird „Solim" im Text des 3. Bandes hier wieder zu
Solmi, wie es in Schobingers Manuscript steht. Wolfracht änderte

er einfach ab in Wolfpreht usw. Wie skrupellos Goldast mit den

Texten seiner Vorlagen zu verfahren pflegte, zeigt am besten eine

Vergleichung der Urkunden Nr. 53 und Nr. 417 und besonders der
Bremer Urkunde Nr. 90, deren Original er verschleppte, in Wart-
manns Urkundenbuch mit ihrem Abdruck in der Centuria Chartarum.

') S. Wartmann, Bd. I, Einleitung S. 8 f.

s) „1537. Joachim Vadiani Cos. sangallensis Farrago de Col-

legiis et Monasteriis Germaniae veteribus", lautet der von Vadian
eigenhändig geschriebene Titel im Msc. 48 der Stadtbibliothek
St. Gallen.



- 137 —

wiederkehrenden „aa verirren liess und dann das

Ausgelassene nachholte, indem er es an den Rand schrieb,
wie das bei Kopien oft vorkommt. Später wurde ein
Streifen vom Pergamentblatt weggeschnitten und dadurch
das zunächst am Rande stehende Wort „riuolo" verstümmelt.

Daher haben dann die Abschreiber der Missale-

Kopie teils nur dieses unleserliche Wort, teils alle vier
am Rande stehende WTörter in ihren Abschriften
ausgelassen1). Diese vier Wörter bilden aber einen
integrierenden Teil der Grenzbestimmung des Zehntenbezirkes

der Kirche zu Appenzell und standen zweifelsohne

im Original, was auch die archaistischen
Wortformen (wiza, himelperhc) in der Missale-Kopie bestätigen.

Im Vadianischen Texte nun, sowohl in demjenigen
der Farrago (Msc. 48) als auch in demjenigen der
kleinern Chronik (Msc. 44 der Stadtbibliothek St. Gallen),
fehlen gerade die vier am Rande der Missale-Kopie
stehenden Wörter. Bringen wir diesen an und für sich
schon beweiskräftigen Umstand noch in Verbindung mit
der oben augeführten Stelle aus Abt Heinrichs IV.
Klageschrift, in welcher nur von der „verschriben Urkund"
im Missale, nicht aber von einem Original die Rede ist,
so ergibt sich daraus fast die Gewissheit, dass Vadians

Vorlage nur eine Abschrift des Missale-Textes war, in
welcher die vier im Missale auf den Rand geschriebenen
Wörter weggelassen waren, wie es in späteren Kopien
wiederum geschah. Denn dass Vadian beim Kopieren
der Original-Urkunde auch gerade diejenigen vier Wörter
ausgelassen haben sollte, die der Schreiber der Missale-

Kopie überging und dann an den Rand setzte, ist nicht
wohl möglich.

Bei Wartmann und Denier z. B fehlt nur „riuolo", in Suters
Abschrift alle vier Wörter.



- 138 —

Es darf darum fast als sicher angenommen werden,
dass alle heute existierenden Texte unserer Urkunde
sowohl in Manuskripten als in Druckwerken, und zwar
derjenige Vadians inbegriffen, auf mehr oder minder
genaue Abschriften der Urkopie im Missale des

Pfarrarchivs zu Appenzell zurückzufuhren sind. Sie ist die

einzige zuverlässige Quelle für unsere Urkunde; denn
wie aus der archaistischen Schreibart der Kehllaute (hc)
und der Ortsnamen hervorgeht, haben wir es hier mit
einer direkten und sorgfältigen Abschrift des Originals
zu tun1).

Die älteste Interpretation unserer Urkunde bietet

uns Vadian in seiner Chronik der Äbte2). Dabei gerät
er aber in einen Irrtum, in welchem er bis auf unsere
Zeit Nachfolger gefunden hat. Nachdem er von den

Streitigkeiten Nortperts mit Rischof Rumald erzählt hat,
fährt er fort:3)

Diss was aber ein christenlich werk, daß er, demnach

und sein alter zünam und [er] bei 32 jaren dem

closter vorgestanden was, die pfarr zu Appenzell (da do-

malen nur ein capel mit etwas beiwonung oder herberg
gestanden) von neuwem stiftet und wol begäbet, wiewol
die nutzungen der pfarr nachgender jaren, onangesechen
sölicher Verordnung oder testation, widerum entnomen

') Neben der Auslassung der vier oben genannten Worter.
die durch die öftere Wiederholung der mit „a" beginnenden Gren/-
bestimmungen veranlasst wurde, ist nur ein einziger offenkundiger
Schreibfehler vorhanden, nämlich in „constatiensis", wo der Strich
über dem a fehlt.

s) In dem kurzen Abschnitt, welcher in der Continuatio Ca-

suum S. Galli (St. Galler Mitteil. XVII. S. 37 ff.) der Regierungszeit

Abt Nortperts (1034—1072) gewidmet ist, wird die Stiftung der
Kirche zu Appenzell nicht erwähnt.

s) Nach Götzingers Ausgabe der Chronik der Äbte, der
lateinische Text der Urkunde nach Msc. 44 der Stadtbibliothek
St. Gallen, da Götzingers Abdruck verschiedene Versehen aufweist.



— 139 —

und an das closter St. Gallen zogen sind. Dess stift-
briefs ist noch ein schritt vorhanden, die lautet also:

Quoniam ex varietate rerum mortalium et temporum conti-
nuata prolixitate et humani generis debilitate memoria rerum
gestarum oblivionis irreptione frequenter extruditur: ideo prüden*
industria hominum id, quod posteritati voluit esse certum, sae-

pissime reliquit successoribus suis testamentis confirmatum. In
nomine ergo sanctae et indiriduae trinitatis notum sit omnibus
tarn futuris quam praesentibus, quod ego Notpertus monachorum

sancti Galli ccclesiae abbas in novali loco, qui Abbacella nun-
cupatur, in convalle circumpositorum montium situm. basilicam1)
ad servitntem Bei condidi, quam et aedificatam a Thietmaro
Curiensi episcopo cum liccntia et rogatu Rumaldi Constantiensis
ccclesiae praesulis per legitimam consecrationem loci incolis illius
ad Oratorium stabilivi, denique haue eandem ecclesiam prebenda
pueri unius de claustro nostro et una watspenda et beneficio
unius mansus et omnipostsubscriptae deeimationis determinatione -)
dotavi: a monte Hersberg, ab alpe Solnu, a Meggelis alpe.
a Bärental, a Portaris alpa. a Chranberch3). a rivulo Buchbach.

') Zum Wort „basilica" bemerkt Vadian ¦ in der Farrago
(Goldast, Alam. Rer Script. Ausg. 1606, S. 92): „Puto autem
basilicam vocari in hac Charta, quam nos vulgo ecclesiam, veteres et
aedem sacram et Oratorium, item sacrarium et aediculam etiam
nominarunt. Ambrosius basilicas vocat domus Christianorum pub-
licis conventibus consecratas, in quibus sacrae lectiones et traetatus,
praeterea et orationes et missa, hoc est coena Dominica, peragitur."
In unserer Urkunde scheint „basiliea'" eine Leut- oder Pfarrkirche
zu bezeichnen, vgl. oben S. 130

*) Ob die durch eine Umstellung der Worte entstandene ziemlich
sinnlose Bestimmung „omni postsubscriptae deeimationis determinatione"

anstatt des deutlichen und verständlichen Textes der Missale-

Kopie „omni deeimatione post subscripte determinationis'- einem
Versehen Vadians zuzuschreiben ist, oder, was wahrscheinlicher
scheint, schon in seiner Vorlage stand, lässt sich nicht entscheiden.

s) Während Vadians Autographum dar Farrago anstatt des oben

stehenden, verschriebenen „Solnu" deutlich die richtige Form „Solin'-
aufweist, wie sie der Missale-Text bietet, steht in beiden Vadianischen



- 140 —

ab ostio fluvii Bota, usque dum influit in Sitterun usque ad
originem, ita ut proclivitas circumpositorum montium ad eandem

cellam secundum liquentiam nivis imminet apertissime deter-
minavi. Hanc etiam dotationem sacerdoü ibidem Beo servienti
banno Bumaldi Constantiensis episcopi, consensu fratrum nostro-

ram perpetuo pure stabiliui. Facta sunt haec anno ab incar-
natione Domini MLXXP, indictione nona, reguante rege nostro
Henricho Romanorum imperatore anno quarto. Signa testium
Wittone adcocato. Opprecht. Azzo. Tietprecht. Uodalrich. Biebo.

Begenolt. Eppo. Heilman. Wolfradt et caeteri complures.

Handschriften „Chranperch" (Chanberch). Diese Lesart ist dadurch
entstanden, dass der Verfertiger der Vadianischen Vorlage, gerade wie

spätere Abschreiber der Missale-Kopie (so z. B. der Kopist, dem

Wartmann folgt), das u in „Chrauperhc" fur ein n angesehen hat;
denn das Missale zeigt deutlich die Form „chrauperhc" (Urk. von
1323 ,,Craberg", wie im Volksmund der Name der Anhöhe heute
noch lautet, der vielleicht mit „Krahenberg" zu deuten ist, vgl.
Förstemaun, Deutsche Ortsnamen, S. 111, zum Worte „Kronwinkel").
Sodann folgen hier im Missale die am Rande stehenden, bei Vadian
leidenden Grenzbestimmungen „a rivolo wiza, a himelperhc", womit
der vom Kronberg herfliessende Weissbach (Urk. von 1323 „Wiszach")
und die Hundwiler Hohe gemeint sind. Dass unter dem Himmelberg

die Hundwiler Höhe und nicht der jetzige Himmelberg zu
verstehen ist, geht aus der Urkunde vom Jahre 1479 (Appenzeller
Urkundenbuch Nr. 1160), in welcher bei einer genaueren Bestimmung
der gleichen Grenzlinie die Bezeichnung „Höy" anstatt Himmelberg
zuerst erscheint, unzweifelhaft hervor (vgl. Appenzell. Monatsblatt
1844, S. 95 > Die Grenzen des Zehntenbezirkes der Kirche zu Appenzell

liefen also nach unserer Urkunde und denjenigen von 1323

und 1479 (Appenz Urkundenbuch Nr. 18, Nr. 56 und Nr. 1160)

vom Hirschberg nach der Alp Soll, von da zur Meglisalp, dann

zum Berndli („Barental", heute Herren-, Gross- und Dunkelberndli,
eine wilde Gegend, ganz geeignet, den Baren als Schlupfwinkel zu

dienen), von hier zur nahen Bottersalp und dem Kronberg, dann

den Weissbach hinab bis zu seinem Zusammenfluss mit der Schwarz
beim Jakobsbad, von hier über Oberschwartz und Göpsen auf die

Hundwiler Hohe (Himmelberg), dann den am nördlichen Fusse dieser
Anhohe entspringenden Buchbach hinab in die Sitter und schliesslich

vom Einfluss des Rotbaches diesem entlang zurück zum Hirschberg.



— 141 —

Diser brief ist im vierzechenden jar der Regierung
keiser Heinrichs des vierden aufgericht worden, wie er
vier jar keiser gwesen was1). Der lautet zu deutsch also:

,Die weil der leuten hugt zergat
Und ir leben ein ende hat,
Hieharum ist es nutz und gut,

') Dieser Zusatz lässt nicht den geringsten Zweifel übrig, dass

Vadians Vorlage das Jahr 1071 hatte. Wenn er dieses als das

14. Regierungsjahr des Königs Heinrich IV. bezeichnet, so irrt er
sich um ein Jahr, da dessen Regierungsantritt auf den 5. Okt. 1056

fällt. Zwar wird auch das Jahr 1057 angegeben, so z. B. in Eckards
Chronicon Universale, Monum. Germaniae VIII, p. 198. Bei der
Ausarbeitung der Farrago im Jahre 1537/38 hatte Vadian die

Zeitangabe „anno quarto" auf die Königsepoche bezogen, für die er,
wie aus obigem hervorgeht, das Jahr 1057 annahm. Infolgedessen
änderte er damals das Incarnationsjahr seiner Vorlage, MLXXI.
das er zuerst in sein Farrago-Konzept hinübergenommen hatte,
durch nachträgliche Streichung eines X in 1061 ab. Es geht das

aus folgendem hervor. In seinen Bemerkungen zu dieser Urkunde
sagt er in der Farrago unter anderm: „Anni igitur quadringenti
se.xaginta Septem sunt, ex quo Abtzellana Ecclesia constituta est,

quae vestutate tarnen omnes alias eius pagi vincit, una Herisoua
excepta." Die ursprüngliche Zahl „sexaginta", die mit dem Jahr
1071 stimmt, ist aber durchgestrichen und darüber „septuaginta"
geschrieben und zwar von Vadians eigener Hand. Daraus ergibt
sich, dass Vadian selbst das Incarnationsjahr 1C71 in 1061

abänderte, um es mit dem vierten Regierungsjahr des Königs Heinrich IV.
in Einklang zu bringen (aus dem gleichen Grunde änderte z. B.

auch Wartmann die Jahreszahl seiner Vorlage, s. Urkundenbuch III,
S. 38), und dann musste er natürlich auch die angegebene Zahl der
Jahre seit der Stiftung der Kirche in Appenzell von 467 auf 477

erhöhen, um sie mit 1061 übereinstimmen zu lassen. Als er dann
9 Jahre später die kleinere Chronik der Abte schrieb (s. Ausgabe
(Götzinger I, S. 144), war er anderer Ansicht geworden und bezog

„anno quarto" nicht mehr auf die Königsepoche, sondern auf die

Kaiserepoche, was er mit dem obigen Zusatz ausdrücklich hervorhebt.

Daher lässt er hier das Incarnationsjahr 1071 unverändert
stehen, wie er es in seiner Vorlage angegeben fand. Dieses Jahr,
das mit der Indiction 9 stimmt, ist auf den Zeitpunkt der Dotation



— 142 -
Was man durch Got und bessrung tut,
Daß man es ain brief sehreibe,
Damit es stät beleihe."

(Mit solchem reimen hat man den anfang obgeineltz
briefs und anderer diss gleichen brieten, wie si in latinisch
habend, zu teutsch verdolmetscht, wie man das in alten
gmächtzbriefen findet, die ob hundert und in die
zweihundert jar alt sind.) Und lautet der brief darnach weiter,
wie harnach volgt: „Ilarum in dem namen der heiigen
und onzerteilten dreifaltigkeit sei kond und offenbar allen
denen, so gegenwürtig oder künftig sind, dass ich Not-
pert, der monehen Sant Gallen kirchen abt, in dem neuw-
grüt, das man Abbazell1) nent, in dem tal umligender

(„Denique hanc eandem ecclesians" etc.) zu beziehen, nicht auf den
der Consecration; dann fällt der Widerspruch mit dem Umstände
dahin, dass Bischof Rumald im November 1069 starb (s. St. Galler
Mitteil. XI, S. 72). Die Worte „Romanorum imperatore annoquarto-,
die mit den übrigen Zeitangaben gar nicht stimmen, da Heinrich IV.
erst am 31. März 1084 Kaiser wurde, durften am ehesten als Zusatz
des Schreibers zu betrachten sein, der im Jahre 1087/88 die für
die Kirche zu Appenzell bestimmte Ausfertigung des äbtischen
Konzeptes vom Jahre 1071 vornahm. Ähnliche Fälle bieten das

Diplom Kaiser Karls IV. vom 29. September 1356 (1353) s. Wartmann

III, S. 732, und Appenz. Urkundenbuch I, Nr. 90, und die

Peterlinger Urkunde Heinrichs II. vom Jahre 1003 (1004), s.

Anzeiger f. Schweizer Gesch. Bd. VII, 1894, S. 82 f.

*) In seiner Abhandlung über S. Gallus und sein Kloster sagt
Vadian (Götzinger Bd. I, S. 108) über Appenzell: „Diss wilde, iezmal

Appenzell genant, hat domalen noch kein kirchen noch pfarr gehebt,
sondern in andere umgelegne pfarren gedient. Wie si aber an
S. Gallen zell komen, ist si nachmals mit leienpriester (wie man si

iezmal nent) versechen, nachwertz aber ein capell sampt einer her-
berg alda gemacht und äbtenzell genent worden und also bis in
die vierhundert jar bestanden, bis auf apt Notperfz tage; der hat
ein pfarr oder ein Oratorium, wie ers selbs nennet, das ist ein gebät-
haus sampt einem priester und einem diacon (den er puerum heisst)
hinein auf die ebne und neugereut zwüschet dem gebirg und an den



— 143 —

bergen ein kirchen zu Gotes dienst erbauwen hab und
dieselben auß gunst und verwilgung bischof Riimwalds
auß Costenz mit gebürlicher weiche, durch Dietmarn
bischofen zu Chur beschechen, allen ein wonern desselben

tals zu einem haus ires gebätz und andachtz verorndt
und bevestnet hab. Die genant kirchen hab ich ouch

gestift und begabt mit einer pfründ eins dieners oder helfers
\puer, famulus] auß unserm closter, samt einer waatspend1),
darzü mit dem lehen einer hüb oder hofs2) und mit nach-

fluss, die Sitter genant, mit gutem wissen und verwilgung seiner

closterbrüeder gestift und gar wohl begäbet. Dannen her dasselb

gebeuw ouch Abbazell oder Abtzzell gheissen, von welchem
darnach das ganz land den namen behalten hat". Abgesehen von dem,

was über Nortpert und die Ableitung des Namens Appenzell
bemerkt wird, beruht das übrige des oben Gesagten auf unsicheren

Traditionen, vgl. Zellwegers Gesch. des appenz. Volkes I, S. 95.

Dieser schreibt auch im Appenz. Monatsblatt (1844, S. 74): „Bekannt
genug ist, dass der Name des Landes Appenzell von dem lateinischen
Namen Abbatiscella — des Abtes Zelle — herstammt. Im 11.

Jahrhundert bezeichnet das Wort cella oder Zelle eine Propstei oder

Kapelle. Wahrscheinlich bezog sich also der Namen Appenzell auf
die kleine Kapelle, die noch heutzutage in der Nahe deä

Landsgemeindeplatzes im Flecken Appenzell steht und nach der Volkssage
alter als die Kirche selber sein soll." Die richtige Form „Abbatis
Cella" kommt zuerst in einer Urkunde vom Jahre 1244 vor (Wartmann

III, S. 106).

') In der Farrago bemerkt Vadian zu diesem Wort: „Wat-
spendae vox barbara vestium donationem signiflcabat, quas hodieque
certo tempore suis Abbates et Episcopi tribuunt. Watt Germani
vestitum vocant, et watman dictus vulgo, qui pannos vendit." Ähnlich
sagt er in der kleinern Chronik (Götzinger I, S. 207 f.): „So ist der
nam waatspend auch alt und heisst eine aussteilung jarlicher kleider.
Wan man die brüeder im closter bekleit hat mit leininer oder
wolliner waat, so hat diser diener zu Abbazell dieselbig spend und
aussteilung der leinwadt oder wollwadt gleicher gestalt näbend
andern brüeder empfangen."

a) So erklärt Vadian das Wort „mansus", zu welchem im
Missale am Rand (s. Abbild.) von späterer Hand die Bemerkung
hinzugefügt ist: „Mansus secundum volgare Ytalicorum dicitur quan-
titas terre, que duobus bobus sufficit in anno ad laboramdum."



144

genenten zächenden begäbet: nämlich ab dem Hersberg,
ab der Alp Solnen, ab Meggelis alp, a Bärental, a Portars
alp, ab dem Chronberg, ab dem Buchenbach, und von
der Rota hin, da sie in die Sitteren rönt, biß zu Ursprung
derselben, nämlich aller der orten und enden, als der
schnee von obnende der bergen und in helde gegen disem
tal schmilzet; daß aller zechend diser marken solle der
kirchen züghörig sein. Icb hab ouch diss stift und be-

gabung mit verwilgung meiner closterbrüeder und mit
dem ban bischof Rümwalds von Costenz einem priester,
der Got am selben ort dienet, mit eewigem rechten
verfangen und bevestnet. Die ding sind geschechen des

jars, als man von der geburt Christi des herrcn zalt
tausend und ein und sibenzig jar, do der Romer zinszal

nenne was, und zu der Zeit unsers herrn künig Heinrichs,
seines keisertümbs im vierden jar. Und sind diss die
zeichen oder namen der zeugen: Witto kastvogt des

closters, Opprecht, Azzo, Tietprecbt, Uodalreich, Liebo.

Reginolt, Eppo, Heilman, Wolfrat und ander mer."
Aus dieser Übersetzung geht hervor, dass Vadian

sich die „basilica" vom Abt Nortpert nicht von Thietmar.
dem Bischof von Chur (1040—1070), erbaut denkt; er

bringt also die Worte „a Thietmaro" nicht in Verbindung
mit dem unmittelbar vorangehenden „aedificatam", wie
es gegeben gewesen wäre, sondern mit „per legitimam
consecrationem" und lässt Thietmar die Weihe der von
Nortpert gebauten Kirche vollziehen. Auch Neugart, dem

niemand den Vorwurf machen wird, dass er des

Lateinischen nicht kundig gewesen wäre, fasst jene Stelle

genau so auf wie Vadian; denn er schreibt: „Nortpertus
abbas S. Galli, ex familia nobilium de Stoffeln in Hegovia,
ecclesiam in Abbatiscella, a se constructam, impetrato
Rumoldi ep. consensu, per Thietmarum Curiensem epis-

«opuin dedicari curavit" (Episc. Const. I, p. 453). Ihrer



— 145 —

Deutung folgten sodann v. Arx (Gesch. d. Kts. St. Gallen I,
243) und besonders Zellweger in seiner Geschichte des

appenzellischen Volkes (Bd. I, S. 95) und in neuester
Zeit noch J. G. Mayer in der „Geschichte des Bistums
Chur" (Stans 1907, Bd. I, S. 153 f.), der sich zwar auf
den Text Wartmanns beruft, aber Neugarts Auffassung
wiedergibt. Dagegen haben Wartmann1), Meyer von
Knonau2) und Oechsli3) die Stelle nach der gegebenen
Zusammengehörigkeit der Wörter ohne Zweifel mit Recht
so aufgefasst, dass die Kirche vom Bischof Thietmar
erbaut und dann vom Abt Nortpert mit Erlaubnis
Rumaids, des Bischofs von Konstanz, durch rechtmässige
Weihe zu einem Bethaus für die Bewohner jener Gegend
bestimmt worden sei.

Fragen wir nun, warum Vadian und Neugart zu
einer so gezwungenen Deutung kamen, die der
Konstruktion des Satzes widerspricht, so liegt der Grund
wohl darin, dass sie es nicht für erklärlich hielten, wie
der Churer Bischof in Appenzell, im Gebiet des

Konstanzer Bistums, eine Kirche bauen sollte. Aber gerade
diese Angabe unserer Urkunde ist von geschichtlicher
Bedeutung. Denn wir dürfen darin wohl einen urkundlichen

Beweis für die frühere Zugehörigkeit der Gegend

von Appenzell zu Currätien und dem Bistum Chur
erblicken. Dass das heutige Innerrhoden einst von
Rätoromanen bewohnt war, zeigen neben dein eigentümlichen
Typus der Bewohner die romanischen Orts- und
Bergnamen und die Herkunft des Wortes „Rod" (s. Appenz.
Jahrbücher 1906, S. 240 f., und Anzeiger für Schweizer-

geschichte Bd. I, 120 f). Schon lange, ehe die von Westen

") Urkundenbuch III, S. 37. 2) St. Galler Mitteil. XVII, S. 39,
Note 106. *) Quellenbuch zur Schweizergeschichte, Neue Folge,
S. 170 f., wo eine vorzügliche Übersetzung unserer Urkunde
gegeben wird.

10



— 146 —

andringenden Alamannen im Talkessel von Appenzell
sich festsetzten, werden die rätischen Bauern vom Rheintal

aus im Sommer mit ihren Viehherden auf die saftigen
Wiesen an dem Oberlauf der Sitter gezogen sein, um
im Herbst nach romanischer Sitte wieder in ihre Dörfer
in der Nähe des Rheins zurückzukehren. Solange diese
Zustände dauerten, genügte in Appenzell eine Kapelle,
in welcher während des Sommers von Zeit zu Zeit eine
Messe gelesen wurde, wie es heute noch in abgelegenen
Orten katholischer Gegenden geschieht. Als aber die
alamannische Bevölkerung von Herisau aus über Urnäsch
und Hundwil, das als östlicher Vorposten in einer
Urkunde vom Jahre 921 erscheint, immer weiter die Sitter
aufwärts vordrang, sich dort nach alamannischer Art sess-

haft niederliess, da wurde eine Kirche mit einem
ständigen Priester für das ganze Jahr Bedürfnis wegen der

grossen Entfernung von Herisau und St. Gallen (vgl. die

Stiftungsurkunde der Kirche von Urnäsch vom Jahre 1417,

Appenz. Urkundenbuch S. 180 f.). Die Teilnahme des

Bischofs von Chur an der Versammlung, die zur Festsetzung
der Grenzen des Thurgaus und des Rheingaus im Jahre
890 oder 891 an der Einmündung des Rheins in den
Bodensee stattfand, lässt erkennen, dass die Interessensphäre

des Churer Bischofsitzes sich damals noch bis
an den Monstein erstreckte. Im Diplom Kaiser Friedrichs

I. vom Jahre 1155 wird als nördliche Grenze Cur-
rätiens Montligen angegeben und bis dorthin reichte nach

dieser Urkunde nunmehr die Konstanzer Diözese. Fast
in die Mitte der zwischen diesen beiden Zeitpunkten
liegenden 265 Jahre fällt die Regierungszeit Nortperts und
der Übergang der vom Churer Bischof Thietmar erbauten

Kapelle an den Abt von St. Gallen, der sie nun zu einer
Pfarrkirche mit ständigem Priester umwandelte und
internen bedeutenden Zehntenbezirk zuwies. So scheint



— 147 —

unsere Urkunde uns Andeutungen zu geben von einer

wichtigen Etappe bei der Zurückdrängung der romanischen

Bevölkerung aus dem nördlichen Rheintal und den
östlichen Teilen unseres Kantons und von dem siegreichen
Vordringen der alamannischen Ansiedler. Es muss darum
als ein ausserordentlich glücklicher Zufall bezeichnet

werden, dass uns von diesem wertvollen Dokument, das

seit Vadian die schweizerischen Geschichtsforscher schon

so oft beschäftigt hat, im Missale der Pfarrkirche zu
Appenzell ein zuverlässiger Text erhalten blieb, zumal
es aus dem langen Zeitraum zweier Jahrhunderte die

einzige noch vorhandene appenzellische Urkunde ist.


	Die Stiftungsurkunde der Kirche zu Appenzell vom Jahre 1071

