
Zeitschrift: Appenzellische Jahrbücher

Herausgeber: Appenzellische Gemeinnützige Gesellschaft

Band: 8 (1866)

Heft: 5

Artikel: Landes- und Gemeindechronik von 1864 und 1865

Autor: [s.n.]

Kapitel: 1864

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-254831

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-254831
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


128

Landes- und Gemeindechronik von 1864 und
1865.

Zum ersten Male können wir den Lesern der Jahrbücher
eine ziemlich vollständige Chronik des Landes und der

Gemeinden darbieten, deren Lektüre schneller, und wie die

Redaktion zu hoffen wagt, auch angenehmer sein wird, als ihre

mühevolle Ausarbeitung und Zusammenstellung war. Wir
glauben, alles Wichtigere auf jedem Gebiete in den Bereich

unserer Chronik gezogen zu haben, und gedenken, sie ungefähr
in dieser Weise fortzuführen.

Wir beginnen mit den kirchlichen Mittheilungen vom

Jahr 1864 und reihen unmittelbar daran die vom Jahr 1865.

Die Synode war den 19. Oktober in Trogen
versammelt. Die Shnodalpredigt hielt Hr. Altpfr. Brunn er,
Lehrer an der Kantonsschule in Trogen, über Klagelieder

Jerem. 3, 40. und 41.

Im Laufe des Jahres 1864 traten 3 Pfarrwechsel ein.

In Hundwil veranlaßten pietistische, von dem frühern Vikar
und Missionär Hofer hervorgerufene Bewegungen, denen aber

noch zu rechter Zeit Schranken gesetzt werden konnten, den

Hrn. Pfr. Eduard Scherrer nach bloß einjähriger
Wirksamkeit daselbst, einem Ruf an die Pfarrei Lüttisburg Folge

zu leisten. Ihm folgte den 3. Juli ein Bote des Friedens

im Amte nach: Hr. I. Ulr. Et ter von Urnäsch, früherer

Pfarrer in Bühler, seit 1862 in Diepoldsau.
Die Resignation des Hrn. Pfr. Müller in Walzen-

Hausen, von 1857 bis 1864 dort angestellt, hat das letzte

Heft schon gemeldet. An seine Stelle trat der frühere Pfarrer
von Schönengrund, Hr. Pfr. Johs. Schönholzer von



129

Schönholzersweilen. Hr. Pfr. Brunn er in Biihler
vertauschte das Pfarramt auf kurze Zeit mit der Lehrstelle der

Religion, deutschen Sprache und Geschichte an der Kantonsschule

in Trogen. Zu seinem Nachfolger in Bühler wurde
den 1l. September Hr. Daniel Huldreich Merz von St.
Gallen, gewesener Pfarrer in Balgach, berufen. Die 3
neugewählten Pfarrer suchten persönlich die Aufnahme in die

Synode nach und es wurde ihnen dieselbe auch durch

einstimmigen Beschluß zu Theil. Wohl zum letzten Mal hörte
die Synode ein solches mündliches Pctitum an, da sie in
ihrer diesjährigen Sitzung die Abschaffung dieses Modus
beschloß und dafür festsetzte, daß der Dekan das Wichtigste aus
dem Leben der um Aufnahme sich Meldenden und ihre Zeugnisse

einfach mitzutheilen habe.

Die im Jahre 1863 ernannte liturgische Kommission
brachte 4 Borschläge an die Synode. Sie legte einen

Entwurf a) zu einer Abdanknngsformel bei kirchlicher Beerdigung

von Selbstmördern, b) zu einem Gebet vor der Predigt

für solche Fälle, e) zu einer Admissionsformel (bei der

Konfirmation) zu fakultativem Gebrauch vor und beantragte
<1) unveränderte Beibehaltung des jetzigen Konfirmationsge-
lübdcs. Ihre Anträge wurden mit ganz unwesentlichen

Veränderungen angenommen. Der Große Rath hat seither diese

liturgischen Neuerungen adoptirt.
Ueber die von den 4 geistlichen Mitgliedern der Kirchen-

konimission, den Herren Dekan Wirth, Pfr. Knaus, Pfr.
Büchler und Pfr. Heim, Ende 1863 vorgenommene Inspektion

aller Pfarrarchive im Lande (inkl. das Dekanatsarchiv)
konnte berichtet werden, daß das Resultat durchschnittlich ein

sehr befriedigendes war. Jedoch sah sich die Kirchenkommission

auf Grund der schriftlichen Berichte veranlaßt, einige

allgemeine und besondere Weisungen zu ertheilen. Mit dieser

Visitation war zum ersten Male auch eine solche des kirchlichen

Religionsunterrichtes verbunden.

Von der im Jahre 1863 zur Anbahnung und Erstellung



130

eines Anhangs zu unserm kirchlichen Gesangbuche ernannten

Kommission lagen, obschon sie Präliminarien getroffen, noch

keine Vorschläge vor, auch an der Synode von 1865 nicht.

Von weltlicher Seite wurde gewünscht, daß die Frage begutachtet

werde, ob nicht auch bei uns, wie im Kanton St.
Gallen, der Stephanstag als Feiertag abzuschaffen sei, wenn

er ans einen Samstag oder Dienstag falle. Die Synode
ertheilte der Kirchenkommission den Auftrag, die Motion in
Berathung zu ziehen.

Das wichtigste Traktandum bildeten die Anträge der am

Tage vor der Synode versammelten Geistlichkeit, betreffend

Abänderung der die religiösen Privatversammlungen und die

Sektirer beschlagenden Artikel 3, 4 und 5 der Verordnung
über das Kirchcnwesen. Zur Illustration dieser Anträge ist

es nöthig, gewisse Vorgänge im Lande zu berühren.

In Wolfhalden wurde ein Baptist Keller aus dem Thur-
gau, weil er sich weigerte, sein Kind taufen zu lassen, mit
Ausweisung bedroht. Er rekurrirtc an den Bundcsrath und

dieser verlangte über den Fall Auskunft bei unserer
Standeskommission, die allerdings die Weisung ertheilt hatte, daß
Keller sein Kind zur Taufe zu bringen habe, aber von einer

Ausweisung nichts wußte und diese auch nicht billigte. Diese

Angelegenheit wurde durch den freiwilligen Wegzug
Keller's erledigt. Der Bundesrath hatte Keller gegenüber

prinzipiell den schon 1859 in einem gleichen Fall gegebenen

Entscheid bestätigt, wornach er sich nicht veranlaßt sehe, zu in-
terveniren, weil der Art. 44 der Bundesverfassung nur den

von den Kantonen anerkannten Konfessionen die freie
Ausübung des Gottesdienstes zusichere und die appenzellischen

Gesetze und Observanzen diesen anerkannten Konfessionen nicht

hindernd entgegentreten. In Herisau kam eS zu einer

gerichtlichen Verurtheilung der dortigen Baptisten. Etwa 50
derselben standen den 3. November vor dem Kleinen Rathe
hinter der Sitter, der Übertretung der Kirchenordnung
angeklagt, nachdem sie vom Gemeiudegericht in Herisau unterm



131

H. September in die Untersuchungskosten von 83 Fr. verfällt
und zur Bestrafung an die 2. Instanz gewiesen worden waren.
Der Kleine Rath büßte s) diejenigen, welche entgegen Art. 3

und 4 der K.-O. einer religiösen Privatversammlung (21.
August) während des Gottesdienstes mit ihren Kindern

beigewohnt hatten, unter der Erschwerung, daß dieselbe von
einem Nichtniedergelassencn geleitet wurde, um je l5 Fr.;
K) diejenigen, welche einfach für ihre Person theilnahmcn,
um je 5 Fr.; e) den Reiscprediger Anton Haag aus Bayern
um 1» Fr. und ä) den Johannes Alder au der Hub, weil
er die Versammlung auf dem Seinigen duldete, um 10 Fr.,
und wegen Theilnahme seiner unerwachsenen Tochter um
weitere 5 Fr.

Zu diesem Urtheil, das nicht ermangelte, die Aufmerksamkeit

der schweizerischen und ausländischen Presse in höchst

bemühender Weise auf unsern Kanton und seine kirchlichen

Zustände zu lenken, tam dann noch in unmittelbarem
Anschluß daran der öffentliche Aufruf des Baptisten St. Schlatter
in St. Gallen, des Hauptes der dortigen freien Gemeinde,
der im St. Galler Tagblatt alle Freunde der Glaubens- und

Gewissensfreiheit aufforderte, den Herisauer Märtyrern die

Untcrsuchungskosten und die Strafbußen zusammenzulegen,

was auch wirklich geschah. Durch solche Vorgänge über die

Konsequenzen unserer K.-O. belehrt und in grundsätzlicher

Bekämpfung der darin niedergelegten hemmenden Bestimmungen

stellte Pfr. Heim in Gais im Schoße des Konventes

am Tage vor der Synode den Antrag, von Seite der

Geistlichkeit auf Revision der betreffenden Artikel der K.-O. zu

dringen, in dem Sinne, daß der Taufzwang gegenüber den

Scktirern aufgehoben, dagegen die Verpflichtung zum Besuch

des landeskirchlichen Unterrichts auch für Kinder von
Separatisten festgehalten und in Bezug auf religiöse
Privatversammlungen einfach gesagt werde, sie seien gestaltet, so lange
sie den öffentlichen Gottesdienst nicht stören und sich in den

Schranken der Sittlichkeit und gesetzlichen Ordnung bewegen.



132

Diese Motion rief eine sehr lebhafte Diskussion hervor, auK
der wir vor allem den Umstand hervorheben, daß die große^

überwiegende Mehrheit, zu welcher Geistliche der verschiedensten

theologischen Richtung gehörten, sich zu der Ueberzeugung

bekannte, daß die K.--O. rcvidirt werden müsse und zwar in
liberalem und tolerantem Sinne. Man vereinigte sich dahin,
die Zwangstaufe, das Verbot, religiöse Privatvcrsammlungen

zur Zeit des öffentlichen Gottesdienstes abzuhalten,
sakramentale Handlungen darin vorzunehmen, und Uncrwachsene

daran theilnehmen zu lassen, und die Forderung, daß die

Leiter solcher Versammlungen im Lande gesetzlich niedergelassen

sein müssen, nicht langer festzuhalten und sormulirte
im western die Art. 3, 4 und 5 nach den Anträgen von Hrn.
Dekan Wirth und Pfr. Heim wie folgt: Art. 3.
Privatversammlungen zum Zwecke besonderer religiöser Erbauung, die

aus dem Boden der Landeskirche stehen und in den Schranken

gesetzlicher Ordnung sich bewegen, sind gestattet. Art. 4.

Separatisten, die ihren Austritt aus der Landeskirche förmlich

erklären, haben unter Einsendung ihres Glaubensbekenntnisses

die Bewilligung zur Abhaltung ihrer religiösen

Versammlungen beim Großen Rathe nachzusuchen, der sich das

Recht vorbehält, diese Versammlungen, sowie ihre Leiter und

Führer zu überwachen. Art. 5. Sämmtliche Glieder der

Landeskirche sind zur Fürsorge verpflichtet, daß ihre Kinder
getauft werden und den gesetzlich vorgeschriebenen religiösen

Unterricht der Landeskirche besuchen. Diesen Unterricht, der

mit Ausnahme des in den öffentlichen Schulen von den

Lehrern zu ertheilenden nur von den in den Gemeinden

angestellten Pfarrern gegeben werden darf, haben auch die Kinder

von solchen Eltern zu besuchen, welche ihre Trennung von
der Landeskirche erklärt haben. Die Synode hatte über diese

Anträge zu deliberiren. — Von Seite der Geistlichen betheiligten

sich nur wenige an der Berathung, da man sich vorher

auseinander gesetzt hatte. Die Häupter der Regierung,
die Herren Landammänner Roth und Zürcher, erklärten ihre



133

grundsätzliche Zustimmung, schlugen aber in Bezug auf das

formelle Vorgehen eine kürzere, allgemeiner gehaltene Fassung

vor und, damit einverstanden, faßte die Synode nach einer

verhältnißmäßig kurzen Diskussion den fast einhelligen
Beschluß, die h. Standeskommission zu ersuchen, die Art. 3, 4

und 5 der K.-O. unter Vorbehalt der verfassungsmäßigen

Stellung der Landeskirche im Sinne größerer religiöser Freiheit

zu revidiren. Die Synode nahm den weitcrn Antrag
des Konventes, die Worte im Art. 13, lit. o der K.-O.:
„sofern ein solches (Gutachten) von ihr (der Synode) verlangt
wird" — seien zu streichen, einstimmig an und wahrte sich so

das alte Begutachtungsrecht.
Dem Synodalbericht des Hrn. Dekan Wirth entnehmen wir

folgende interessante Stelle über die Konkordatsprüfungsbehörde:

„Ich halte es sür meine Pflicht, in meinem Synodalbcrichte
jedesmal Sie auch in Kenntniß zu setzen von den Arbeiten der

Kvnkordatsprüfnugsbehörd.', welche so recht ein Band ist, das die

Landeskirchen der meisten deutschredenden rcsormirten Kantone
verbindet, nnd ein wesentliches Mittel, die kantonalen Schranken
wenigstens in Beziehung ans die Wnhlfnhigkeit der Geistlichen all-
inälig niederzureißen. Im Späthcrbste 1863 waren 19 Studierende

in den philosophischen Fächern zu prüfen, nämlich 4 Zürcher,

3 Aarganer, 1 Schaffhauser, 1 Thurgauer nnd 1 in Zürich
niedergelassener Berner. Sämmtlichen Kandidaten konnte die Prüfung

abgenommen werden. Der Beweis, den die Behörde geleistet

hat, daß es ihr mit der Prüfung auch in den philosophischen
Fächern Ernst sei, hat bereits gute Früchte getragen. Die
theologischen Prüfungen im November 1863 wurden mit 14 Kandidaten

gehalten, » Zürchern, 2 Aargauern, einem Thurgauer, einem

Schaffhauser, einem St. Galler und einem i» Zürich niedergelassenen

Granbüudner. Mit Ausnahme eines Zürchers wurde allen
das Examen abgenommen, nnch den Fünfen, die ein halbes Jahr
zuvor dmchgefnlleu waren, nun aber bewiesen, daß sie seitdem

tüchtig gearbeitet haben. Dem Graubündner konnte die

Probepredigt, wegen seines auch gar zu schlechten Vortrages, nicht

abgenommen werden.
Das Frühjahr 1864 führte 9 Philosophen nnd 8 Theologen

vor das Kollegium. Das philosophische Examen legten ab: 4
Zürcher, 2 St. Galler, 1 Aarganer, 1 Glarner und 1 Appen-



134

zeller. Ein St. Gallcr bestand die Prüfimg nicht, dagegen die

andern Alle. Zum ersten Male erschien eu> Appenzeller vor der

Behörde, nämlich Hr. Theodor Hohl von Heiden, Sohn des sel.

Hauptmann Michael Hohl von Wolshalden. Der appenzellische

Abgeordnete freute sich sehr, daß der erste Appenzeller Examinand
vortrefflich bestand. Er erhielt folgende Censuren: Philosophischer
Aussatz 1, Logik 1, Psychologie 1. Geschichte der Philosophie 1,
philosophische Ethik 1, Pädagogik 2, Geschichte 2, Gesammtcensur 1.

Die 8 Theologen waren: 3 Zürcher, 2 Aargauer, 2 Thurganer
und ein in Zürich niedergelassener Teutscher, der indessen in neuester

Zeit das znrcherische Burgerrecht sich erworben hat. Diesmal
siel ein Zürcher durch, und da das schon zum zweiten Male der

Fall war, so ist er laut Reglement für immer abgewiesen.
Einem andern Zürcher konnte die Probepredigt nicht abgenommen
werden. In den beiden Jahren, seitdem die Konkordatsprüfungsbehörde

besteht, vom Frühjahr 1862 bis Frühjahr 1864, haben
im Ganzen die philosophische Prüfung absolvirt: 31 Kandidaten,
und die sämmtlichen theologischen Prüfungen 26.

Erlauben Sie mir noch ein paar Worte über diese neue
gemeinsame Behörde. Sie umfaßt gerade diejenigen Kantone, die

am meisten gemeinsame Anknüpfungspunkte auch in andern
Gebieten haben. In Baselland wollte der Landrath dem Konkordate

beitreten, das Volk verwarf aber den betreffenden
Gesetzesvorschlag, aufgehetzt durch Flugschriften, die von der Stadt Basel
aus in dasselbe geschlendert wurden. Die kirchlichen BeHorden
der Stadt Basel selbst haben gewiß nicht im Interesse der dortigen

Hochschule gehandelt, daß sie vom Konkordate sich ferne hielten;
es ist indessen sehr leicht möglich, daß der Große Rath bald eine

andere Entscheidung treffe. Mit dein nächsten Frühjahre ist die

erste Amtsdaner der gemeinsamen Prüfnngsbehörde zu Ende. Dem
Konkordate zufolge kaun erst dann ans einjährige Kündung hin
ein Kanton zurücktreten. Wenn unsere Synode Gründe hat, von
demselben znrückmtreten, so muß sie bald die Sache berathen. Ich
berühre diesen Punkt absichtlich, weil ich weiß, daß da und dort
in unserm Lande Bedenken gegen das Konkordat geäußert und

daß uamentlich auch durch ein viel gelesenes appenzellisches Blatt
Besorgnisse in gewissen Kreisen erregt wurden. Ich glaube es

der Sache schuldig zu sein, in Kürze auf dieselben einzugehen. Den
Vorwurs, daß bei der Beurtheilung der Leistungen parteiisch
verfahren werde, sei es, daß man entweder eine bestimmte theologische

Richtung begünstige oder diejenigen Kandidaten, die in Zürich stu-



135

dirt haben, wird Keiner auch nur mit einem Scheine der Wahrheit

der Behörde machen können. Gerade um der Meinung die

Wurzel abzuschneiden, als müsse in Zürich studircn, wer gute
Censuren bekommen wolle, examiniren die Abgeordneten der andern
Kantone selber und auch das zürcherische Mitglied der Behörde ist
human gegen Alle. Und was die Begünstigung irgend einer

theologischen Richtung anbelangt, so ist sie in keiner Weise
vorhanden; am wenigsten aber sind die sogenannten gläubigen Kreise

zu diesem Vorwürfe berechtigt, denn von den durchgefallenen
Kandidaten gehörten die Mehrzahl der spekulativen Richtung an; aber

auch diese sind nicht ungerecht behandelt worden. Mit Einem
Worte: in der Behörde gruppiren sich nicht im mindesten die,

auch in derselben repräsentirten, theologischen Richtungen; höchstens
kann man von einer mildern und einer strengern Partei reden.
Es wurde aber bei uns namentlich betont: daß die philosophischen
Prüfungen, ja überhaupt daS Studium der Philosophie, vom Uebel

sei, indem es den Studierenden von Christus wegführe und den

Glauben untergrabe. Mit gleichem Rechte konnte man sagen:
unsere künstigen Geistlichen sollen nicht mehr Theologie studiren.
Es ist einzig zuzugeben, daß in zu vielen philosophischen Fächern
geprüft wird, so daß die Studirendeu in den 2 ersten akademischen

Iahren zu wenig mit den eigentlichen theologischen Disciplinen

sich beschäftigen können, was auch die zürcherische theologische

Fakultät in einem der Konkordatsbehörde eingereichten Memorial
geäußert hat. Ihr Berichterstatter hat aber schon eine Motion
zur Abänderung des Prüfungsregiementes auf die nächsten
Traktanden gegeben, welcher zufolge über philosophische Ethik und

Pädagogik nicht mehr geprüft, sondern beide in die theologische Prüfung

verwiesen würden, erstere mit der christlichen Ethik verbunden

und letztere mit der praktischen Theologie. Aber dagegen, daß die

künstigen Theologen Vogik, Psychologie und Geschichte der Philosophie

studiren sollen, kann wohl mir ein sehr engherziger und

bornirter Sinn etwas einwenden. Mit Solchen, die in der ganzen,
durch Jahrtausende sich hinabzieheuden Geistesarbeit, die großen
Probleme alles Seins und Werdens denkend zu erfassen, gar nichts
anderes erblicken, als Rabulistik des Verstandes, oder als einen

unberechtigten Vorwitz der menschlichen Vernunft, ist freilich nicht

zu rechten; und wahrlich, wenn unsere Theologen auch nur
einigermaßen den großen Anforderungen der Gegenwart gewachsen

sein wollen, so dürfen sie nicht blos religiös erregt sein, wie die

Häupter und Führer der Sekten, dürfen auch nicht bloß eine er-



136

klnsiv theologische Bildung haben, sondern auch eine hnmane und

philosophische. Welche Apostel haben am meisten ausgerichtet in
der Welt? Gewiß die, welche, wie Paulus, die ganze Bildung der

Zeit, auch die heidnisch-philosophische, in sich aufgenommen hatten;
freilich auf der andern Seite genügt auch die umfassendste theologische

und philosophische Bildung nicht. Wer nicht etwa nur die Kirche,
sondern die Herzen und das Leben in Gott in denselben aufer-
baucn will, der muß auch eine religiöse Persönlichkeit sein und von

.Christus ergriffen. Und gerade das noch wird der theologischen

Konkordatsprüfungsbehörde vorgeworfen, daß sie gar nicht irgendwie

auf die religiöse Gesinnung der Kandidaten schaue, sondern
Jeden zur Ordination zulasse, der die wissenschaftlichen Requisite
habe; es werden den Kantonen auch etwa negative Theologen
zugeführt. Das ist wahr! Aber wer will und kann das ändern?
Nur in wenigen Landeskirchen noch giebt es irgend eine

kirchenrechtlich bestehende Bekeuntnißschrift. Und wo sind sie, die Theologen

der Gegenwart, die es wagen dürften, bei den diametral
einander entgegengesetzten theologischen Anschauungen und Richtungen,

irgend eine Konfession aufzustellen? Ob das ein

gesunder Zustand der evangelischen Kirche sei, habe ich hier nicht

zu untersuchen; aber es ist nun einmal so, und wenn in Basel
von den Kandidaten des Prcdigtamtes noch die Verpflichtung auf
die helvetische Konfession gefordert wird, so scheint mir das nur
illusorisch zu sein: denn diese Verpflichtung konnten ja auch die

Herren Professoren Biedermann und Rickenbach, als dieser noch

ein Haupt der spekulativen Theologen war, über sich nehmen. Es
bleibt nnn einmal nach meiner Ansicht bei dem gegenwärtigen
Staudpunkte der Theologie und der herrschenden Zeitbildung für
eine Prüfungsbehörde nichts anderes übrig, als sich von der
wissenschaftlichen Tüchtigkeit und von der Moralität der Kandidaten

zu überzeugen, und es dann dem Einzelneu zu überlassen, ob er
mit gutem Gewissen in der Kirche wirken könne, die da erbaut

ist auf den Grund der Apostel und Propheten, da Jesus Christus
der Eckstein ist. — Nach meiner Ansicht giebt's da freilich große
Uebelstände, aber weder irgend eine Kirchenbehörde, noch unsere

ganze Zeit scheint mir dazu angethan zu sein, dieselben beseitigen

zu können."

Auch den Schluß des Synodalberichtes, mitten aus der

kirchlichen Situation der Gegenwart genommen, erlauben wir
uns als ein kräftiges Wort zur Zeit in die Jahrbücher
niederzulegen»



137

„Herr Landammann, meine Herren! Das Alles, was ich

Ihnen zu berichten hatte, sind nur Einzelnheiten und mehr das

Aeußerliche nnserer Kirchen- und Schulzustände beschlagende Dinge.
Was das Wirken der Geistlichen und Lehrer sür Frucht gebracht

hat iu den Herzen und in den Gemeinden, wer kann das sagen,

wer ermessen? Darüber wird ein Anderer Buch führen! Jedenfalls

gehört wohl das Beste nicht in einen öffentlichen Jahresbericht.

Und dach kann ich noch nicht schließen. Es liegt mir so

Vieles auf dem Herzen und Einiges davon möchte ich vor Ihnen
aussprechen. Es bezieht sich auf die religiösen und kirchlichen
Zustände nicht nur unsers Völkleins, sondern des reformirtcn
Schweizervolkes und unserer Zeit; denn da hängt alles zusammen. Der
herrschenden Zeitströmung kann auch das kleinste Bölkleiu sich nicht
entziehen. Was ich aber noch sagen möchte, ist rein subjektiv.
Andere mögen die Lage der Dinge anders ansehen. Wir leben in
einer Zeit voll gewaltiger religiöser Gegensätze, und wenn dieselben

früher mehr nur theologische waren und in der theologischen

Wissenschaft auf einander platzten, so dringen sie immer mehr
aus den wissenschaftlichen Kreisen iu die Kirche und in das Volksleben

hinein und müssen allmälig zu einer gewaltigen Krisis, wohl
gar zu einem Bruche und einer Trennung führen, die vielleicht
noch eingreifender sein werden, als jene in den Tagen der
Reformation. Es handelt sich immer ernster und entschiedener auch in
den Kreisen des Volkes um die Frage: ist das Christenthum
etwas wesentlich und spezifisch Neues in der Menschheit, eine göttliche

Offenbarung, oder nur ein Produkt historischer Entwicklung,
eine Schöpfung des menschlichen Geistes? Es handelt sich immer
entschiedener um die Frage: was dünket euch von Christus? Ist
er der edle, schöne, schwärmerische, Renan'sche Jüngling, der noch
in Gcthsemane von den schönen Weibern Galilüa's träumte, und
ist die welterobernde Predigt von dem Auferstandenen in ihrer
gewaltigen Wirkung für unser Geschlecht genügend erklärt durch das

Renan'sche Wort über Maria Magdalena: „Heilige Liebe, durch
dich gab eine Visionärst: der Welt einen auferstandenen Gott!"?
Ist Christus nur der idealisirte lli Daniel Schenkel, mit Einem
Worte: eine bloß menschliche Erscheinung, ein galiläisches Gewächs,
oder ist er die vollendete, religiöse, gottmenschliche Persönlichkeit,
der Weg und die Wahrheit und das Leben? Ja um noch mehr
handelt es sich: ist die ganze bisherige Weltanschauung faul und
falsch gewesen und durch die Naturwissenschaften und die Philosophie

überwunden? Giebt es einen Gott, zu dem man beten



138

kann, der da hört und erhört, oder nicht? giebt es kein anderes

ewiges Leben, als das in die engen Schranken des zeitlichen
Lebens gebannt ist? Mit Einem Worte: soll es noch eine Kirche
geben und eine Glaubenslehre, oder nur noch eine Moral und eine

Philosophie? Diese großen Fragen und die Kämpfe um dieselben

bewegen immer mehr auch die Volksschichten, die sich mit scharfem

Denken und wissenschaftlichen Erörterungen sonst nicht beschäftigen

und denen alle Prämissen dazu fehlen. Weit mehr, als wir
oft meinen, beschäftigt man sich mit diesen Fragen in den verschiedensten

Kreisen. Bei einem großen Theile des Volkes zwar herrscht
kein klares Bewußtsein noch über diese Gegensätze, aber doch eine

gewisse Ahnung : das beweist der Umstand, daß man mit ein paar
Schtagwörtern in religiösen Dingen ganz beliebig es leiten kann.
Man braucht z. B. da und dort bei einer Pfarrwahl mir zu

sagen : der ist ein Pietist — und der große Haufen wird ihn gewiß
nicht wählen, auch wenn er der treneste und beste Seelsorger wäre
und keine Spur von krankhafter und ungesunder Frömmigkeit an
sich hätte. Oder umgekehrt brauchen die Tagesblätter einen nur
als höchst freisinnig zu bezeichnen, und dann ist alles recht.
Es wäre sehr zu wünschen, wenn einmal die Tonangeber genau
festsetzen würden, wie viel Negation es brauche, um ein freisinniger
Theologe zu sein, oder was einer noch glauben dürfe, um allenfalls

noch ans diesen Titel Anspruch zu machen. Daß aber die

herrschenden theologischen und kirchlichen Gegensätze immer mehr
ins Volksleben hineindringen werden, das scheint uns außer allem

Zweifel zu sein, und es wird auch genug dafür gesorgt. Was
wird wohl das Ende davon sein? Eine Versöhnung der Gegensätze

in einer höhern Einheit? Eine Erneuerung der Kirche und
eine Entwicklung derselben zu einer höhern Stufe? Ja, ich glaube,
daß auch die Kämpfe der Gegenwart dahin führen müssen und
die Gotteskraft des Evangeliums zum Siege dringen werde. Aber
bei der Schroffheit und Spannung der Gegensätze rechts und links
wird es wohl vorher noch zu einer ganzen Menge von Sekten
oder von freien Kirchen kommen. Wer darf es wohl Denen zu-
mutyen, in der Kirche zu bleiben, die aus die geschichtlichen
Thatsachen des Evangeliums all' ihr Leben gebant haben, die in Christus,

dem Gottessohn und im Glauben, daß sie in seiner
Gemeinschaft ein ewiges Leben haben noch jenseits des Grabes, wenn
in dieser Kirche das alles negirt wird und man den Boden ihnen
unter den Füßen wegreißt? Man sagt wohl: es gebe religiöse
Wahrheiten genug, die alle erbauen können; der innerste Kern des



139

religiösen Lebens sei ganz unabhängig von historischen Thatsachen
und von diesen und jenen Glaubenslehren. Aber das ist gewiß
nicht richtig. Es ist z. B. nicht dasselbe, ob das ewige Leben, auf
das ich bosse, an das ich glaube, nur in dem freien, bewußten
Geistesleben in dieser Zeit bestehe, oder ob es zugleich die persönliche

Fortdauer des individuellen Menschengeistes nach dem Tode
ist. Und so ist's mit vielen andern Dingen. O, meine Herreil
Kollegen, ich spreche das alles vor Ihnen ans, nicht um irgend
einen, der auf einem andern Standpunkte steht, als ich, anzuklagen.
Ich erkenne in der neuesten spekulativen Theologie und in allen
religiösen Bewegungen der Gegenwart eine nothwendige
Entwicklung, ich anerkenne in manchen Vertretern derselben in unserm
Vaterlande redliches Ringen nach Wahrheit und hohe wissenschaftliche

Bildung; es fällt mir nicht ein, der freien Forschung, und

speziell der Evangelienkritik Schranken setzen und mein Auge
verschließen zu wollen vor dem, was evident bewiesen werden kann;
aber dazu möchte ich Sie Alle ermuntern, doch bei aller
Wahrheitsliebe nicht voreilig den Volksglauben und die religiösen
Gefühle und Anschauungen zu verletzen, und ja nicht abzuschließen,
die sehr zweifelhaften und immer noch lange nicht erwiesenen
Ergebnisse der Kritik als unumstößliche Wahrheit anzunehmen, oder
die gesammte religiöse Weltanschauung darauf zu bauen. Gewiß,
meine Herren, es giebt noch eine andere Macht im Menschenleben,
als das abstrakte Denken, und noch etwas anderes, als der
dialektische Verstand hat ein Wörtlein mitzusprechen zur Auferbauung
der theologischen Ansicht und Ueberzeugung, nämlich die unaustilgbaren

Bedürfnisse des Herzens, die Macht der Lebenserfahrungen.
Man sagt: ein tiefer Denker sei ein ganzer Mensch ;

mir will's vorkommen, ein solcher sei nur ein halber Mensch,
dagegen ein tiefer Denker und zugleich ein tiefes Gemüth, das
sei ein ganzer Mensch, und nie wird der Eine oder Andere
allein die Wahrheit finden und zu einem gesunden religiösen Leben

kommen. Es muß beides vereinigt sein und so, denke ich, wäre
es hoch von Nöthen, daß unsere neuen Theologen es nicht
verschmähen würden, recht ernstlich jenen großen theologischen Meister
zu studiren, der, wie selten Eurer, scharfe« Denken mrd tiefes
religiöse« Gemüthsleben in sich vereinigt hat, Schleiermacher. Zn
ihm liegen immer noch die Keim« zu gesunden theologischen
Entwicklungen. Aber noch viel nothwendiger ist es, daß wir Alle
unser eigenes Herz studiren, seine Armut, seine Sündhaftigkeit,
seine ewrgeu Bedürfnisse; daß wir bei Angefochtene« und Schwer-



140

müthigen, an den Kranken- und Sterbelagern Theologie studlren;
daß wir den Herrn Jesuni Christum studiren, nicht nur in Renan,
Schenkel und Strauß, sondern in der wunderbaren Erscheinung
seines Lebens und seines Geistes, in der ganzen Entwicklung und

Geschichte seines Reiches, und dadurch, daß wir in innige
Lebensgemeinschaft mit ihm treten. Es kommt dann vielleicht Manchem
die Stunde, dem sie bis jetzt noch nicht gekommen ist, da durch
all' seine kritischen und philosophischen Voraussetzungen hindurch
das freudige Bekenntniß dringt: „Herr, wir haben erkannt und

geglaubt, daß du bist Christus, der Sohn des lebendigen Gottes!"

Die Kirchcukommission versammelte sich ein einziges Mal
und beschäftigte sich in erster Linie mit der Liturgie und der

Pastoralinstruktion für eidgenössische Fcldprediger, sowie mit
dem Gesangbuch für den eidgenössisch-evangelischen Militär-
gotteSdienst — alles Arbeiten der nun schlummernden

evangelischen Konferenz. Die beiden ersten Entwürfe waren früher

schon von unserer Synode, auf Antrag einer Spczial-
kommission derselben, den weltlichen Behörden zur Genehmigung

empfohlen und in Folge davon der herwärtige
Abgeordnete an die Kirchcnkonfcrenz instruirt worden, für
Einführung derselben zu stimmen. Die Konferenz überreichte die

Liturgie, die Pastoralinstruktion, sowie ein kleines

Militärgesangbuch dem h. Bundesrat!) mit dem Ansuchen, dieselben

für den reformirten Theil der schweizerischen Armee

einzuführen. Der Bundesrath hielt sich aber hiezu, unter
ausdrücklicher Anerkennung der Sache, nicht für kompetent. Hierauf

nahm der Kirchenrath von Zürich die Sache in die Hand
und richtete in der Meinung, daß die Kantone sich hierin
verständigen sollten, an die evangelischen Kirchcnbehördcn
zunächst die Frage, ob die Entwürfe zu näherer Prüfung auf
gemeinsame Kosten gedruckt werden sollen. Unsere

Kirchenkommission stellte diesfalls einen zustimmenden Antrag an
die Regierung, der auch angenommen wurde. Die allgemeinen

Anträge der Visitatoren der Pfarrarchive, sowie ihre
besondern Wünsche und Postulate bei den einzelnen Gemeinden,
bildeten einen wettern Gegenstand der Verhandlungen der



141

Kircheiikommissioii. Die Beschlüsse hierüber bieten indessen wenig

Interesse dar. Wir heben nnr das Eine hervor, daß die

Standeskommission sämmtliche Vorstehcrschaften aufgefordert

hat, für ein Duplum der Familienbücher zu sorgen.

Hr. Pfr. D. H. Merz in Balgach wurde den 3t. August

vor seinem Amtsantritte in Bühler auf Grund der vorgelegten

Zeugnisse und der Konkordatsbestimmungen ohne Examen

zum herwärtigcn Kirchcndicnst zugelassen.

Wir schließen unsere kirchlichen Mittheilungen vom Jahr
18V4 mit der Meldung, daß in diesem Jahre eine st. gallisch-

appenzellische Gesellschaft zum Zwecke der Neubelebung der

Landeskirche gegründet wurde. Wer zu ihr gehört und was
sie gethan, ist zur Stunde noch ein Geheimniß. Wir sind

völlig einverstanden mit dem Synodalbcricht, wenn er über

die neue Gesellschaft sagt: „Sie kann gewiß reichen Segen

stiften, wenn sie mit lebendigem Glauben einen weitherzigen
Sinn verbindet und wirklich die Kirche und das Reich des

Herrn aufbauen will, aber sich hütet vor jener Engherzigkeit,
die christlichen Geist und christliches Leben nur in der Gestalt
anerkennt, wie sie in der Dogmatik und der ganzen
Weltanschauung jener Zeit sich ausprägten, welche die altkirchlichen

Bekenntnißschriften aufstellte." Warten wir die Früchte ihrer
Wirksamkeit ab!

18« S

In diesem Jahre hatte sich der Große Rath mit der

von der Kirchen- und Standeskommission revidirlen Kirchcn-

ordnung zu befassen. Um die Leser nicht zu ermüden, theilen
wir nur seine wichtigsten Abänderungsbeschlüsse, die im ganzen
nicht so liberal ausfielen, als die Geistlichkeit gewünscht hatte,
aber doch etwelchcn Fortschritt im Geiste der Toleranz
bezeugen, mit. Art. 3. Die Abhaltungen von Privatvcrsamm-
lungen von Mitgliedern der Landeskirche und von Sektirern

zum Zwecke religiöser Erbauung kann nicht verhindert oder

bestraft werden, solange sich dieselben in keiner Weise gegen


	1864

