
Zeitschrift: Appenzellische Jahrbücher

Herausgeber: Appenzellische Gemeinnützige Gesellschaft

Band: 1 (1854)

Heft: 4

Artikel: Prosynode und Synode in Trogen, den 4. und 5. Oktober 1854

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-247704

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-247704
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


296

marktsgäste nahm dort uns auf und umrauschte uns bald

mit kräftigem Männergefang, bald mit jenem lachenden,

jauchzenden, plaudernden Getose, dem naturgemäßen heiteren

Lebenszeichen einer größeren, in sich selbst vergnügten
Volksmenge. Dein gebildeten, gcmüthvollen Beobachter aber war,
je nach seiner Individualität, eine reiche Fülle von Stoff, sei's

zu ernsteren, sei's zu heiteren Betrachtungen geboten. Doch

wir schweigen davon, mit nochmals ausgesprochenem, warmem
Dank für den schönen Tag!

Prosynode und Synode in Trogen, den 4. und

5. Oktober 1854.

Als wir lezthin die älteren Protokolle der appenzellischen

Kapitelsversammlungen durchgingen, fanden wir deren

Anfang aus dem Jahre 1602 mit folgenden Worten eingetragen:

„Als wir die Prediger Gottes Worts Im Lannd Appenzell

der Ufferen Roden by unß selbs funden, das es sehr

nuzlich, ouch zur Pflanzung Brüderlicher Liebe fast dienstlich

spn wurde, wan wir zur gelegnen Zyten, domitt unsere Pfarren
keines wegs verfumt, kraiern«8 ««nvenws hielten, und do-

rinnen abhandlitind was dann zur Befürderung göttlicher
warheit und unßer aller Verbesserung gereichen möchte; alß
do sind die Heren Predicanten all den 3. Scptembris 1602
erstlichen zu Hundtwvlen zusammenkommen."

Verzeichnet stehen dabei als anwesend die „Pfarrer von
Herisouw, zu urneschcn, zu Hundtwvlen, uff Gäß, zu Trogen,
in der Grub und zu Tüffen."

Waren die Geistlichen unseres Landes vorher nur der
st. gallischen Synode einverleibt gewesen, so beschlossen sie



297

nun, ohne übrigens deßhalb diese Verbindung mit St. Gallen
aufzugeben, auch noch nebenbei ihre eigenen Zusammenkünfte
im Lande zu haben, und zwar „Jedes Jahr 2 <2«nveriw«,
den Einen Im Früling Am Zinstag noch Ostern; den andern
aber am Donerftag vor der Wuchen, so der Tag S. Galli
fhalt." — Also auch ungefähr wie seit einigen Jahren wieder

die Synode Anfangs Oktober gehalten wird.
Abgesehen von den zur Berathung gekommenen

Gegenständen, ist interessant, die Geschichte dieser geistlichen

Versammlungen zu verfolgen und zuzusehen, wie jene anfänglich
so kleinen Zusammenkünfte von höchstens 7 Pfarrern allmälig
heranwuchsen bis zur Gestalt unserer jezigen Prosynoden und

Synoden mit ihren zweitägigen Sizungen, zu denen nicht nur
20 Gemeinden ihre 21 Pfarrcr, sondern auch die Obrigkeit
ihre 0 höchsten Beamteten als weltliche Mitglieder sendet.

Die erste weltliche Abordnung zn den geistlichen Konventen

findet sich schon 1007 notirt; nachdem nämlich im April die

Geistlichen beschlossen hatten, „die Oberkeit darumb anzugehen,
das sy uns fürohin zween Herren vom Naht, unserem convoin
umb etlicher gwüsser Ursachen willen byzusitzen günstigklich

verwilligcn wölle", kommen sortan regelmäßig 2 Landeöbe-

amtete (meistens ein „Alt-Landammann" und ein Sekelmeistcr)
und noch vor Beginn des 18. Jabrhundcrts S weltliche
Abgeordnete vor, gewöhnlich mit dcr Bemerkung: „welliche sammpt
unß ghulsfcnn, ratheun unnd bcschlicssenn alles das was
unßercnn vertruwtcnn Gmeindcnn zu gutem dienen« mögenn".

Hin und wieder kommen neben diesen von dcr Obrigkeit
beschiktcn Versammlungen auch uoch bloß geistliche Konvente

vor. Da die Verhandlungen „zu bstimptcr früher tags Zyt"
beginnen solltcn, trafen mehr und mehr die meisten Geistlichen

schon am Vorabend am Ort der Versammlung ein, und es

entstanden so allmälig jene Prosynoden, d. h. Vorversammlungen,

in dcncn Manches schon zur Sprache kam, was dann

am folgenden Tag erst nochmals Gegenstand der allgemeinen

Berathung nnd Beschließung werden sollte. Kann nicht ge-



298

läugnet werden, daß dabei auch nicht selten unwürdige
Verabredungen getroffen wurden gegenüber den erst Tags darauf
hinzukommenden weltlichen Synodalen, so darf auch nicht

vergessen werden, daß jener Mißbrauch der Prosyuode in

neuerer Zeit mehr und mehr als solcher erkannt und
verbannt wurde; und cs hat sich noch immer Stoff genug
gesunden, um in würdiger Weise die Zeit der Prosynode
auszufüllen, auch wenn ihr ein ganzer Tag eingeräumt ist.

Wir müssen eS einem Hefte deö zweiten Jahrgangs unserer

Jahrbücher überlassen, Mittheilungen zu bringen über das,
was jene alten Protokolle an mannigfaltigen Zügen zur
Sittengeschichte unsers Volks enthalten; dürfen aber versichern,

daß zur Hcilung von allzu zähem Halten an sog. altcn Sittcn
und Bräuchen nichts dienlicher ist als das Lesen dieser alten
Geschichten selbst, denn da wird man inne, wann erst und

warum dieser oder jene Brauch entstanden ist, und wie sehr

auch in früheren Zeiten die Väter je nach Umständen und

Bedürfnissen gar Manches abgeändert und Ncncrungcn
eingeführt haben, bald wirkliche, bald nur vermeintliche
Verbesserungen z wie sehr also auch wir berechtigt sind, das, was
alter Brauch heißt, drum anzusehen, ob's einer längern
Fortdauer werth oder auch einer Reformation bedürftig sei.

Doch kehren wir zum Jahre 1834 zurük und zu dein,

was die letzte Synode in ihren Berathungen und Beschlüssen

uns darbietet an kleinern und größern Zügen zur Kultur-
und Sittengeschichte, deren Darstellung hauptsächlich Zwek

dieser Blätter ist.

Die Prosynode (4. Oktober), nach Bestätigung des

Hrn. Pfr. Itter in Walzenhaufen als Kämmerer, bestimmte

von den Einkünften dcs sog. Kammcrersekels wie gewöhnlich
100 Fr. der appenz. Predigcrwittwenkassc, 120 Fr. dcm

theologischen Leseverein und 10 Fr. als vierteljährliche Untcr-

stüzuiig einem alten invaliden AmtSbruder.

Im Hinblik auf die vor der Thüre stehende dreitägige
Weihnachtsfestzeit wurde die Frage angeregt, ob es nicht



299

eben so sehr im Interesse des Volkes als der Geistlichkeit

läge, allemal in den Jahren, in denen der Weihnacht heilige
Tag auf einen Freitag oder Montag fällt, den Stephanstag

oder dessen besondere Feier fallen zu läffen nnd

dafür am Sonntag vor oder nach dem Feste das Abendmahl
Denen darzureichen, welche nicht am h. Tage selbst zum Tische

des Herrn kommen können? Obgleich man sich bei diesem

Vorschlage auf das Beispiel der Kantone Bern, Zürich und

Thurgau berufen durfte, wurde doch nicht eingetreten,
hauptsächlich aus Nüksicht auf den uns ringö nmgebenden Kanton
St. Gallen; ähnlich wie vor etlichen Jahren auch das

Verlangen nach einer Verlegung dcr Hauptfeier auf den Char-
freitag daran scheiterte, daß St. Gallen noch nicht gencigt
oder nicht bereit war, mitzuhalten; bei solchen Aenderungen
ist aber begreiflich von großem Werth, daß Nachbarn
zusammenhalten.

Es ließ sich erwarten, daß eine andere zur Sprache
gebrachte Frage wegen kirchlicher Verkündung auch dcr Taufen,
nach Analogie dcr Hochzeit- nnd Lcichenverkündungen, wegen
des bisher Ungewohnten die Mehrheit dcs Publikums und

darum auch diejenige seiner geistlichen Repräsentanten gegen
sich haben werde. Berechtigt war aber jene Frage immerhin,
nnd es durfte als Jnlonseaucnz bezeichnet werden, wenn
nicht entweder überhaupt alle solche Verkündungen beseitigt
oder aber die Tansen eben so gut als die Kopulationen nnd

Todesfälle dcr Gcmcinre angezeigt werden. Am wenigsten
nöthig erscheinen die Leichcnvcrkündungcn, so wie sie jetzt

stattfinden: gar oft zuerst öffentliche Einladung zum Leichen-

bcgleit; dann meistens Abdankung in öffentlichem Gottesdienste
nnd (an einzelnen Orten je vornebmer die Leiche, desto mehr
Wochen) hintcnnach wieder die Verkündung! Da wäre cs

wohl eben so sehr dem Begriffe einer christlichen Gemeinde

entsprechend, wenn öffentlich verkündet würde, welche Kinder'

durch die Taufe in die Gemeinschaft dcr christlichen Kirche

aufgenommen worden feicn und nun dcr christlichen Fürbitte



300

und Fürsorge derselben empfohlen werden. Wenn es leider

allerdings gar oft aussieht, als ob Eltern, Taufzeugen, Kinder
und — die Gemeindegliedcr insgesammt nicht mehr viel davon

wissen, was denn eigentlich die Taufe bedeute; wäre darum etwa

jene öffentliche Erinnerung und Empfehlung weniger am Plaze?
So lange die Taufe fast oder ganz ausschließlich bei versammelter

Gemeinde im Gottesdienste geschah, war eine Verkündung
natürlich gar nicht Bedürfniß; hat sich das Eine aber

geändert, warum dürfte und sollte das Andere nicht auch?

Ein weiterer Gegenstand der Profynodalverhandlungcn
war die Klage über gar zu ungenügende Bibelkenntniß bei

Jung und Alt, und darum die Frage: was thun, um diesem

immer fühlbarer hervortretenden Mangel abzuhelfen? An

Vorschlägen fehlte es nicht, z. B. Bibellektionen im öffentlichen

Gottesdienste, ähnliche wie in der lutherischen nnd
unirten Kirche Deutschlands und in der rcformirtcn Kirche

von England und Schottland; ferner Ertheilnng eines

besondern Religionsunterrichtes durch den Pfarrcr nicht mehr
bloß an Präparandcn und Konfirmanden, sondern an wenigstens

alle Uebungsschüler u. s. w. Einläßlicher über diese

Vorschläge sich auszusprechen, wird dem Berichterstatter dcr
Synode von 18SS zugehören, da bis zum nächsten Herbst die

Sache von einer eigenen Kommission noch reiflicher geprüft
und vorberathen werden soll; es besteht diese Kommission
aus den Herren Pfarrer Wirth, Knaus, Namsauer, Weber
und Engwiller.

Schon im 2. Hefte (S. 102) ist auf eine Schrift hingedeutet

worden, welche Namens der appenz. Geistlichkeit

herausgegeben dem Volke über die Angelegenheit der nun
gemeinsam verwalteten protestantisch-kirchlichen Hülfsvereins- und

Missionssache gehörigen Aufschluß bieten und dasselbe zu
einer allgemeinern, lebendigem Betheiligung einladen soll.

Dießmal lag auch wirklich der Prosynode das Manuskript
einer solchen Schrift vor, ausgearbeitet von einem Geistlichen,

der aus langjähriger Erfahrung reichliche Kenntniß und bei



301

freiwilligem Ruhestand auch Muße zu einer solchen Arbeit

hatte. Sie wird, nach Wunsch der Prosynode, nur mit wenig

Aenderung nun hoffentlich bald in die Hände des Publikums
kommen. — In die dem Doppelverein vorstehende (laut
Statuten alljährlich durch die Prosynode zu bestellende)

Kommission wurden gewählt als weltliche Mitglieder die Herren

Gust. Schieß in Herisau, Lieutenant I. Konr. Züst in Heiden,

Kleinrath Schläpfer zur Hofegg in Herisau und eidg. Oberst

Zellweger in Trogen; aus den Geistlichen die Herren Pfarrer
Wirth (Präsident), Bärlocher (Aktuar), Weber, Altherr nnd

Büchlcr.
Einen gemüthlichen Schluß bot der Prosynode die

Mittheilung eines für sie bestimmten Briefes von Hrn. Dekan

Weishaupt aus seiner neuen Heimath (Fairgarden in

Nordamerika, Staat Tenesse). Möge er, nachdem er das erste

Mal mehr nur von feinen Reiserlebnissen gesprochen, sobald

ein längerer Aufenthalt in Amerika ihm Stoff an die Hand
gegeben haben wird, die ihn dankbar hochachtende Geistlichkeit

auch mit kirchlichen Mittheilungen über diefes Land der

„freien Kirche" erfreuen.
Am 3. Oktober folgte dann die Synode, dießmal nicht

sehr zahlreich besucht. Was ihr sonst gleich im Anfang
besondern Reiz verleiht, wenigstens in unsern Augen, fehlte,
nämlich die Aufnahme neuer Mitglieder mit deren Meldungsworten

nnd Gelübdeablcgung. Dagegen hatte der Jahresbericht

dcs Dekans in seinem allgemeinen Theil von nicht

weniger als vier in Jahresfrist verstorbenen Synodalen zn
berichten: den Herren Alrpfavrer Wetter in Thal, Altpfarrer
L. Hohl (f. Heft 1 u. 3), Provisor I. U. Schieß in Herisau
und Pfarrer Bänziger in Lirheim (f. Heft 3). Bei der Rundschau

durch die einzelnen Gemeinden konnte wieder von drei

Orten (Schwellbrunnen, Stein und Luzenberg) etwelche Leh-

rergehaltöerhöhung, von Nehetobel Erhöhung des Pfrundge-
halts von 12 Gulden auf 30 Fr. wöchentlich und von Heiden

eine Gratifikation von 100 Fr. an einen rcsignirenden



302

Lehrer rühmlich erwähnt worden. Außerdem wurde berührt:
von Urnäschen die lange Pfarrvakanz, freilich in milderem
Tone als es in Nr. 213 der Appenzellerzeitung geschehen;

von Stein der Beschluß eines Schulhausbaues außer dem

Dorf, gegen Zweibrüken hinunter; von Waldftatt dagegen

Mangel an Geld zum Schulhausbau wegen Alles in Anspruch

nehmenden Straßcnbauten; von Bühler die Eröffnung einer

Mädchenarbeitsschule z von Speicher der Wechsel der Waisen-
elternz von Nehetobel baldige Bollendung dcr Armenhausbauten

und von Grub Singübungen zur Hebung des

Kirchengesanges.

Die Spnodalp redigt hielt Hr. Pfarrer Alder (in
Balgach) nach Röm. 10, 11—17, über „der Dienst am
Wort, ein hoher und bleibender Dienst". Die Predigt, von
klarer und warmer Sprache, ist seither gedrukt worden und
wird wahrscheinlich eine einläßlichere Beurtheilung unter der

Rubrik „Litteratur" finden.

Für einmal wieder nahmen die üblichen Wahlen des

Synodalvorstcmdes nicht viel Zeit in Anspruch, da die Herren
Dekan Walser, Vizedekan Jller und Akruar Wirth einstimmig
in ihren Stellen bestätigt wurden.

Der Wunsch der Prosynode, daß das Synodalarchiv
endlich einmal sowohl gehörig gesichtet und registrirt als auch

in Sicherheit gewährender Weise aufbewahrt, und daß die

Besorgung dieser Arbeit den Herren Pfarrer Namsauer und

Engwiller übertragen werde, wurde auch von der Synode
gutgeheißen.

Hatte die Synode 1834 eine Kommission beauftragt, die

Frage wegen Aufhebung der Ostermontagsfeier zu

begutachten, so wurde der nun eröffnete Kommissionalvor-
schlag, diese Frage fallen zu lassen, mit großer Mehrheit zum
Beschluß erhoben.

Mittelpunkt und Kern der dieMhrigen Synodalverhandlungen

bildete die (übrigens schon Tags zuvor eifrig eröffnete)
Diskussion über die Krankenkommunion.



303

Schon an der vorjährigen Synode wurde der Antrag
gestellt, es möchte das Verbot der Krankenkommunion aufgehoben

und die Ertheilung derselben den Geistlichen gestattet

werden. Die Synode, in der allgemeinen Voraussezung, daß

ein solches Verbot wirklich bestehe (wie es denn auch in der

That der halboffiziöse „Wegweiser für die Pfarrcr im Kanton

Appenzell A.RH." S. VII ausspricht), erklärte damals in ihrer
Mehrheit den Antrag für erheblich und bestellte eine

Kommission in den Herren Pfarrer Wirth, Schönholzcr, Ramsauer,

Weber und Knaus, mit dem Auftrage, ein Gutachten

auszuarbeiten und dasselbe im Laufe des Jahrs unter sämmtlichen

im Lande wohnenden Mitgliedern der Synode zirkuliren

zu lassen, damit sich desto eher inänniglich bis zum uächstcn

Zusammentritt seine bestimmte Ansicht bilden möge. — Zur
Kommissionssizung hatten sich nur 4 Mitglieder eingefunden,
diese aber so wenig geeint, daß die Synodalen statt eines
drei Gutachten zu lesen bekamen. Die Freunde dcs Antrags,
die sich, wie eS scheint, einander selbst nicht genugthun konnten,

arbeiteten nämlich Jeder für sich eine eigene Verthcidi-
gungöfchrift aus; die beiden Gegner des Antrags aber

vereinigten sich zu gemeinschaftlicher Bekämpfung derselben.

Wir enthalten uns hier billig einer näheren Cbarakterisi-

rung dieser drei Gutachten; Stoff wäre zwar genug dazu

vorhanden, indem sie alle sehr- entschieden das individuelle

Gepräge ihrer Verfasser an sich tragen. Eins ist ihnen allein

gemeinschaftlich: sie beruhen auf ernsten, umfassendcn Studicn
nnd genauer Erwägung der Gründe für und wider. Daher
waren sie denn auch geeignet, sowohl in der Prosynode als
in der Synode sehr einläßliche, lebendige Diskussionen

hervorzurufen.

Es mögen hier die Hauptgründe dcr beiden entgegengesehen

Ansichten möglichst kurz angegeben werden. Die
Vertheidiger der Krankcnkommunion machten ungefähr folgende

geltend: Das Bedürfniß für solche Kommunion ist wirklich
vorhanden und hat sich ausgesprochen. Wenn es auch viel-



304

leicht einstweilen nur seltene Kranke sind, die dieß verlangen,
so wäre eö große Inhumanität, ja ein Barbarismus solche

Bitte nicht zu gewähren. Die Kirche ist es dem einzelnen

Jndividium durchaus schuldig, ihm Alles zu bieten, was es

zu seiner Beruhigung bedarf. Wie der Geistliche dem Kranken

mit dem Troste des Wortes nahe sein soll, so darf er

ihm auch die Ertheilung der Kommunion nicht verweigern,
wenn ein wirkliches Heilsverlangen danach unabweisbar sich

ausspricht. „Ja möchten nur recht viele Kranke (so äußerte
sich ein obrigkeitlicher Synodale) dieses Bedürfniß empfinden.

Das wäre ein gutes Zeichen für die Religiosität unsers
Belkes." — Die Krankenkommunion ist nicht bloß bei den

Lutheranern allgemein verbreitet, sondern auch in vielen
Kantonen der Schweiz gestattet, z. B. Thurgau (seit einigen

Jahren), Bern, Basel, Genf, St. Gallen Denn sie widerspricht

unserer reformirten Kirchenlehre nicht, widerspricht auch

nicht etwa der Lehre der h. Schrift. Lassen sich auch derselben

nicht gerade direkte Gründe für die Krankenkommunion

entheben, so auch eben so wenig direkte Gründe gegen dieselbe,

also daß sie in dieser Beziehung der Kirche entschieden offenen

Raum gewährt. Allfällig zu befürchtender abergläubischer

Mißbrauch kann an der Ertheilung der Kommunion an
Kranke eben so wenig hindern, als er hindert an dcr

Ertheilung der öffentlichen Kommunion. Unwürdiger Genuß

läßt sich weder hier noch dort unmöglich ganz verhiiten, wie
denn auch Jesus selbst einem Judas Brod und Kelch gereicht

hat. — Die Gegner des Antrages argumentirtcn zuerst mit
Gründen der Schrift. Sie fanden, daß namentlich Paulus,
in dessen Briefen die ausführlichste Darstellung des Abendmahls

enthalten ist, insofern indirekte, doch sehr bestimmt die

Kranken- resp. Privatkommunion verwerfe, als er dabei mit

* D. h. nur die Stadt hat sich ein solches Vorrecht vindizirt, ent»

gegen einem ausdrüklichen Verbot der Kircheuordnung des evangelischen

Kantons St. Gallen.



305

größtem Nachdruk die Idee der Gemeinschaft Aller unter

einander hervorhebe. Das Abendmahl ist, nach Paulus, die

höchste Feier der christlichen Gemeinde als solcher, nicht ein

Privatakt; in dieser Feier verwirklicht sich wie ihre Versöhnung

nnd Einheit mit Gott, so diejenige mit sich selbst; ja
sie kömmt auf keine andere Weise zu solch wesenhafter, lebensvoller

Einheit und Versöhnung als im Abendmahl. Die
Theilnahme am Abendmahl ist daher, nach Paulus, nirgends zur

Bedingung gemacht, wodurch dcr Einzelne selig würde. Allein

durch den Glauben werden wir selig, sagt er. Hat irgend

ein kranker Christ diesen Glauben, so hat er in ihm das

vollkommen befriedigende Heil, das ihm nicht entgeht, wenn

er auch um seiner momentanen Verhältnisse willen nicht das

Abendmahl genießen kann. Der Gebrauch, Kranken das

Sakrament zuzudiencn, kam freilich frühe auf in dcr christlichen

Kirche, eben weil auch frühe schon superstitiöse Begriffe
von demselben sich verbreitet batten, indem man dem Genusse

des gesegneten Brodes und Weines eine magische Wirksamkeit

zuschrieb. Die katholische Kirche verkehrte endlich noch

vollends die ursprüngliche gemeinschaftliche Abendmahlsfeicr

theils ins priesterlichc Opfer, theils in die lczte Oelung. Die

Lutheraner stehcn in dieser Beziehung den Katholiken viel

näher als die Rcformirtcn, daher bei ihnen zwar dic

Privatkommunion schr häusig ist, wogegen aber bei ihnen auch

nirgends die öffentliche Gemeiiidetommiluion in fo erhebender,

durch dic allgemeinste Theilnahme belebter Weise zu Stande

kömmt wie bei uns. Muß ja uicht selten, sclbst in ziemlich

bedeutenden Ortschaften, eine anf irgend einen Sonntag fest-

sezte Kommunion wegen Mangel an Thcilnehmern wieder

abgekündet und vcrschobcn werden. — Zwingli und mit ihm
ein großer Theil der reformirrcu Kirche hob in den ausdrük-

lichsten Verboten die Privat- nnd Krankenkommunion auf,
verlegte eben so ausdriiklich die öffentliche Feier dcs Abendmahls

nur auf unsere drei Hauptchristfestc, indem er diese

Feier als den eigentlichen Höhepunkt unserer evangelischen



30«

Festgottesdienste darstellte; wie sich denn dieselbe auch als solche

bis auf den beutigen Tag in der zwinglischen Kirche erhalten hat.
Die rationellere zwinglische Auffassung vom Abendmahl hat
sich speziell unter unserm nüchternen Appenzellcrvolk seit

Jahrhunderten fest eingelebt, und wenn, troz vorhandenen Verbots,
doch hie und da die Krankenkommunion gefordert wird, so

hat dieses nicht in der religiösen Bildung unsers Volkes seinen

Ursprung, sondern ist wohl von Außen ins Land hereingetragen

worden. Es kann dasselbe mit seelsorgerlich liebevoller

Belehrung nm so gerechtfertigter abgewiesen werden, als sich

hinter diese Forderung nur zu gerne ein Mangel acht

evangelischer Gläubigkeit verbirgt, welcher allein in der Kraft des

Wortes Gottes überwunden werden kann. Damit wird dem

Kranken zugleich auch ein reichlicher Ersaz für das Vermißte
gewährt. Der christlich Leidende lernt das Entbehren deS

Abendmahls mit zu jenen vielen andern Opfern rechnen, die

er nach Gottes Willen in seinem Leiden in tröstlicher Ergebung

tragen soll. Die Gemeinde hilft ihm tragen, indem sie

seiner auödrüklich im Gebete gedenkt; aber sie darf sich das

Sakrament nicht nehmen lassen, um eS einer zugestandenermaßen

und durch Erfahrung anderwärts bestätigten, meist

unausweichlichen Profanation zu überliefern. Behüten wir die

Perle unsers Gottesdienstes vor Entweihung und nnscr Volk
vor der Verkehrtheit religiöser Begriffe!

Der Kampf war heiß; aber fein Ende gelind. Mittlerweile

ward nämlich in den Protokollen der Synode gefunden,

daß kein eigentliches Verbot wirklich bestehe. Im Jahr 1830

hatte eine ähnliche Verhandlung stattgefunden. Das Protokoll
berichtet darüber Folgendes: „Die Mehrheit dcr Synode fand
es durchaus nicht für gut, die Geistlichen zur Darreichung
der Privatkommunion förmlich zu antorisircn, in einzelnen

besonders dringend scheinenden Fällen aber möge sich der

Pfarrcr mit seinen Gemeindevorstehern verständigen. So wird
dieser Gegenstand, ohne einen Beschluß zu veranlassen,
beseitigt." — Fast gleich lautet nun das Ergebniß der Be-



307

rathungen vom Jahr 1854. Der erste Motionssteller, dcr

anfänglich den Antrag gestellt hatte, das Verbot der
Krankenkommunion aufzuheben, machte, gestüzt auf diefes Protokoll,
den Vorschlag: „Ueber Gestattung oder Untersagung
der Krankenkvmmunion wird nichts verfügt." Dieser
Vorschlag wurde sofort mit großem Mehr zum Beschlusse

erhoben, indem auch die Gegner dazu mitstimmcn konnten,
in der Hoffnung, die Sache werde damit in praxi beim

Alten bleiben, wofür sie gekämpft haben.

Es mögen hier übrigens auch etliche frühere Beschlüsse

dcr Synode aus den ältesten Protokollen, die in der Sizung
noch nicht bekannt waren, Erwähnung finden:

1609 lesen wir: „8. ist die Einführung der privat-^nm.
munion oder Ausfpendung dcs H> Nachtinals den Kranken

in den Häusern in die frag kommen und erkennt: solche dermal

noch einzustellen, sich zu bedenkhen und auch Raths zu

erholen. NL. 1054 ist dieß auch auf die Bahn kommen,
aber nit rathsam gefunden worden, das man die privat-
Oommlinion sollte brauchen."

1701, 30. April, heißt cs: „Die Privat-Oommunio ist wieder

in Anzug kommen und beschlossen worden, dcrmit nit fürzu-
cilen; wann aber in Einer oder der Andern Gmeind sich schwache

Leuth funden, die man zur Kirche weder tragen noch führen
könnte, sollte dannzumal ein Pfarrer die nächftgcscsscnen

College« consuliren und die Privatcommunion vornehmen mögen."
Schließlich brachte ein Synodale und zwar, wie er sich

selbst nannte, „urchiger Appenzeller", d. h. nicht ein dem

Landes- und Volkscharakrer fremder, fondern ein aus und

mit dem Volke aufgewachsener Mann einen schon oft besprochenen

Gegenstand zur Sprache: die leidigen Verlesungen in
den Kirchen, bald auf, bald unter der Kanzel. Er fand auch

sogar bei den anwesenden weltlichen Mitgliedern solche

Zustimmung, daß vielleicht da und dort zu sanguinische

Hoffnungen rege wurden. Das Resultat der beschlossenen Petition
an den h. großen Rath, der bezügliche Beschluß desselben



308

vom zweifachen Landrathe genehmigt, ist bekannt. Mag er

für einzelne Gemeinden Neues und einen Fortschritt zu
Besserem gebracht haben, an manch andern Orten hat er nur
längst bestehende Uebung sanktionirt, was freilich auch nichts
schadet; in der Hauptsache aber, so fürchten wir, bleibt's
beim Alten. Die unverschämte Weitschweisigkeit, mit der

einzelne Kanzleien in spezieller Nennung jedes «, v. Schweins
und jeder Mistgabel sich gefallen, wird nach wie vor Skandal

genug bereiten, bis endlich die Zeit kommt, da bei etwas
mehr Bildung noch mehr Leute Gefühl für kirchlichen Anstand
haben werden.

Uebersicht der Geburten, Ehen und Leichen im

Jahre 1854.

Die Zahl der Geburten ist die größte seit dem Jahre
1841. Nur in Grub kamen alle gebornen Kinder zur heiligen

Taufe. Die Zählungen der Ehen resultiren, daß eine

bedeutend überwiegende Zahl der Kopulationen außer dem

Kanton stattgefunden, indem die in den Kirchen dcs Landes

geschlossenen nicht einmal die Zahl der Bürgerehen ersteigt.
Die Rubrik der Ehen von den Gemeindeeinwohnern füllten
wir so gut aus, als die Rapporte der l. Pfarrämter es

ermöglichten. Wie der Titel sagt, werden darunter alle Ehen

von Gemeindeeinwohncrn, ohne Nüksicht auf deren Bürgerort

und nur Ehepaare verstanden. Wenn also z. B. ein

Herisauer, der in Schwellbrunnen wohnt, eine in Waldstatt

wohnende Bürgerin von Gais heirathet, so wird die Ehe in
Schwellbrunnen als Einwohnerche und in Hcrisau als
Bürgerehe gezählt, in Waldstatt und Gais aber wird sie aus der


	Prosynode und Synode in Trogen, den 4. und 5. Oktober 1854

