
Zeitschrift: Études pédagogiques : annuaire de l'instruction publique en Suisse

Band: 68/1977 (1977)

Artikel: La pédagogie institutionnelle et la liberté  en éducation

Autor: Ducrest, Fernand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-116614

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-116614
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La pédagogie institutionnelle
et la liberté en éducation
par Fernand Ducrest

Le problème de la liberté en éducation se trouve au coeur même de
toute la pédagogie moderne. En dehors des motivations psychologiques,

philosophiques, sociales ou politiques sur lesquelles se fondent
l'école traditionnelle et l'école nouvelle, c'est le dosage entre la liberté
et la contrainte qui fait concrètement leur différence essentielle.

Mais, comme le fait remarquer Michel Lobrot, le mouvement qui,
dès le début du XXe siècle, est à l'origine des méthodes actives et de
l'école moderne, ne supprime pas l'autorité du maître. Si le premier
principe affirmé par Dewey, Kerschensteiner, Montessori, Decroly,
Ferrière et d'autres est celui de la liberté de l'enfant et si chacun reconnaît

que le climat idéal permettant le meilleur épanouissement est celui
qui laisse subsister le moins de contraintes possibles, car la menace est
antiéducative, la nature des relations maître-élève n'est pas fondamentalement

remise en cause. Les changements intervenus, tout considérables

qu'ils soient, se situent davantage au niveau des techniques
(«texte libre» et «dessin libre» de Freinet, par exemple) qu'à celui du
couple «commander-obéir». L'instauration d'un style plus libéral, tel
que l'ont conçu et pratiqué les théoriciens et praticiens cités, reste bien
en deçà des audaces de la pédagogie institutionnelle dont l'ambition
est de changer radicalement le climat et les structures scolaires, et, par
elles et après elles, les institutions sociales et politiques.

Naissance de la pédagogie institutionnelle
La pédagogie institutionnelle (mais ne faudrait-il pas dire «les

pédagogies institutionnelles» puisque les conceptions divergent selon qu'il
s'agit de Vasquez-Oury, de Hameline-Dardelin ou de Lobrot?) n'est
pas née toute faite, spontanément, du cerveau de quelque pédagogue
en mal de nouveauté révolutionnaire.

Il a fallu tout d'abord l'apport de la psychologie sociale et la révélation,

spécialement par Kurt Lewin, de l'importance et des règles de
fonctionnement de la dynamique des groupes. Il a fallu la découverte,
au niveau du «training group», d'une pratique nouvelle: la non-directivité.



46 PROBLÈMES ET RÉFLEXIONS

C'est évidemment à Rogers que l'on songe lorsqu'on évoque la non-
directivité. Par opposition à la non-directivité négative (directivité
refusée par celui qui se trouve soumis au pouvoir autoritaire), Rogers
définit la non-directivité positive, c'est-à-dire l'abandon volontaire de
son pouvoir par celui qui, d'une manière ou d'une autre, en est investi.
On sait que la non-directivité rogérienne comporte deux aspects qui,
apparemment contradictoires, sont en réalité complémentaires:
l'acceptation inconditionnelle et la congruence.

Le principe de l'acceptation inconditionnelle veut que l'on accueille
l'autre tel qu'il est, sans que l'on fasse rien pour le transformer, l'empêcher

d'être lui-même; ce qui ne signifie pas que l'on approuve toujours
et entièrement ses idées et son comportement.

Le principe de congruence demande que l'on reste soi-même en
face de l'autre, sans honte ni hypocrisie, il admet la possibilité de se
défendre, même par le recours à la violence, à condition que l'on n'aille
pas au-delà des limites d'une simple défense; outrepasser ces limites
reviendrait alors à transformer en pression, en domination et en sanction

une défense légitime qui doit laisser à l'autre la possibilité de réagir.
Le mode d'intervention défini par Rogers, processus convenant

surtout en psychothérapie (mais transposable, selon lui et les tenants
de la pédagogie institutionnelle, à la relation pédagogique) est centré
sur le reflet qui nécessite ['empathie. Cette intervention, qu'on pourrait
appeler dans le vocabulaire psychiatrique une analyse mais sans
qu'intervienne, à aucun moment, appréciation, approbation, désapprobation,

jugement de valeur, consiste en une simple description de ce

que l'on voit, en une répétition de ce que l'on a entendu et, par le

moyen de l'empathie, en une précision des attitudes et des sentiments
réels de l'autre (individu ou groupe) comme si on était à sa place
(l'empathie étant précisément cette capacité de s'identifier à autrui tout
en se protégeant soi-même d'une quelconque réaction émotionnelle
qui empêcherait une distanciation nécessaire et une authentique
compréhension).

Si la non-directivité est opposée à toute contrainte, à tout autoritarisme,

elle n'exclut pas totalement, au dire des partisans de la pédagogie
institutionnelle, une certaine influence pour autant que celle-ci soit

souhaitée. Cette influence peut s'exercer par le canal du reflet qui peut
apporter à l'individu ou aux membres du groupe une connaissance
d'eux-mêmes plus objective, parce qu'elle est donnée par quelqu'un
d'extérieur, un peu comme le ferait un enregistrement (que l'on a
souvent d'ailleurs peine à reconnaître) qui restitue fidèlement (et
impitoyablement) le son, les intonations d'une voix.

La psychologie sociale aurait encore, en mettant l'accent sur les
rapports entre l'homme et son environnement, abouti à la constatation
suivante: l'homme est littéralement modelé, formé, construit par son
environnement. Le rôle de l'hérédité, en particulier, s'en trouve
singulièrement atténué, son influence se limitant au «soma» dont elle
déterminerait les réactions face à l'environnement. Les institutions
prendraient de ce fait une importance primordiale et, selon cette doctrine,
tout changement de l'individu serait subordonné à une modification
des institutions.



LA PÉDAGOGIE INSTITUTIONNELLE ET LA LIBERTÉ EN ÉDUCATION 47

Si j'ai sciemment usé du conditionnel, c'est que cette affirmation,
exprimée avec un tel absolu, est pour le moins sujette à caution. Que
l'environnement joue un rôle dans la formation de l'homme, personne
ne songe à le nier; qu'il soit le facteur déterminant, pour ne pas dire le
seul, qui intervienne dans cette formation, cela est beaucoup moins
certain. D'autre part, si vraiment l'individu est le produit de son
environnement, il s'ensuit des conséquences graves et c'est la notion même
de responsabilité, donc de culpabilité, qui disparaît: le délinquant ne
peut plus être accusé d'avoir volontairement choisi l'associabilité et
l'illégalité; il n'est qu'une victime des structures sociales. Il est vrai
qu'aujourd'hui nombreux sont ceux qui professant sans nuance une
telle doctrine ont rejeté, une fois pour toutes, toute idée de responsabilité

personnelle.

Qu'est-ce que la pédagogie institutionnelle?

Ce n'est pas dans les limites d'un article aussi bref que l'on peut dire
de façon détaillée ce qu'est la pédagogie institutionnelle et décrire de
manière circonstanciée son fonctionnement. On voudra donc bien
comprendre et excuser ce que cette présentation aura nécessairement
de schématique et par conséquent d'incomplet.

Si, aux Etats-Unis, le domaine de la psychologie sociale est resté
celui des adultes et plus spécialement de la population des grandes
entreprises de travail, c'est en France qu'au contact avec des courants
politiques de tendance marxiste elle est devenue nettement contestataire

et a donné naissance à la pédagogie institutionnelle, c'est-à-dire,
du moins dans son orientation radicale, à une pédagogie centrée en
priorité sur la transformation des institutions scolaires en vue d'un
changement des institutions sociales et politiques.

Le groupe classe n'est plus cette microsociété, simple reflet de la
société en général. Il devient le lieu où se fera l'analyse institutionnelle,
à son niveau, des contraintes extérieures (programmes, horaires imposés,

discipline, critères de sélection, etc.) considérées comme
«déresponsabilisantes». L'institution qu'on se propose d'analyser (l'école) est
en fait une succession d'institutions qui s'emboîtent les unes dans les
autres. C'est de la plus petite d'entre elles, le groupe classe, que l'on
part. C'est ce groupe qui tentera de devenir autonome et qui va s'auto-
gérer. Puis il sera conduit à envisager aussi les autres groupes, à les
critiquer et, partant de la classe, on arrivera à la société en général. Une
pédagogie institutionnelle rigoriste est une pédagogie de rupture qui,
en mettant en lumière les pressions qui s'exercent «abusivement» sur
les individus, va travailler à transformer la société pour aider l'homme à
se renouveler.

En ce qui concerne son fonctionnement, la pédagogie institutionnelle

se réalise sous forme d'autogestion de la classe. «L'autogestion
pédagogique est un système d'éducation dans lequel le maître renonce
à transmettre des messages et définit, dès lors, son intervention éducative

à partir du médium de formation, en laissant les élèves décider des
méthodes et des programmes de leur apprentissage.» Dans la classe en



48 PROBLÈMES ET RÉFLEXIONS

autogestion, le rapport enseignant-enseigne est aboli. L'enseignant
n'enseigne plus. Dans la tendance «libertaire», le maître s'abstient de
toute proposition et laisse aux élèves le soin de prendre toutes les
décisions. Il n'est pas exclu du groupe, mais il intervient seulement si
les élèves le lui demandent. Il est un instrument au service des élèves
qui peuvent ou non lui demander sa participation au niveau de l'analyse,

de l'enseignement (exposé sur un point particulier, indication de
références) ou de la discussion. Le principe de la demande est considéré

comme très important; c'est la seule façon de s'en tenir à une
attitude non directive. Ajoutons que si le maître ne peut répondre qu'à
la demande, il peut ne pas répondre nécessairement à toute demande.

On peut discerner trois étapes dans l'autogestion : la faci/itation,
Vanalyse et la catalyse.

La facilitation, période plus ou moins longue, toujours critique et
angoissante, consiste, pour le groupe classe, à créer un climat social
qui va par la suite rendre possibles les échanges entre individus du

groupe par l'acceptation de soi et des autres, par la tolérance, la
compréhension, l'aide mutuelle, le besoin de se prendre en charge soi-
même et de prendre les autres en charge. Ces périodes délicates ont été
remarquablement décrites par Daniel Hameline et Marie-Joëlle Darde-
lin1.

«L'analyse institutionnelle, selon G. Lapassade, est une méthode
d'intervention analytique et pédagogique qui consiste à instituer, dans
une organisation sociale déterminée, l'analyse collective, c'est-à-dire
faite en principe par tous les membres, des structures et des buts de
l'organisation ainsi que des moyens mis en œuvre pour les atteindre.» Il

s'agit d'identifier et de préciser toutes les forces et influences qui
agissent sur les individus, souvent sans que ceux-ci s'en rendent
compte. Ces normes externes étant ainsi désarticulées au cours d'un
débat où tous prennent part («tout dire» et «tous ensemble», selon
Henri Härtung), il s'agira de leur substituer des normes internes.

C'est alors le moment de la catalyse, autrement dit de la décision qui
sera prise — c'est une règle institutionnelle - à l'unanimité.

Il est évident que, dans l'état actuel des choses, il y a certains
domaines qui échappent à l'autogestion. C'est pourquoi Lobrot
précise: « Le principe consiste à remettre entre les mains des élèves tout ce

qu'il est possible de leur remettre, c'est-à-dire, non pas l'élaboration
des programmes et la décision des examens qui ne dépendent ni de

l'enseignant ni de ses élèves, mais l'ensemble de la vie, des activités et
de l'organisation du travail, à l'intérieur de ce cadre. Les élèves, non
seulement peuvent travailler ou ne pas travailler, mais ils peuvent décider

eux-mêmes de leurs rapports, c'est-à-dire de leurs relations «ici et
maintenant», de leurs activités communes, de l'organisation de leur
travail, des objectifs qu'ils entendent poursuivre. Ils détiennent donc
entre leurs mains les institutions de leur classe qu'ils peuvent, selon les

cas, laisser en suspens, constituer sur de nouveaux modèles, constituer
sur des modèles traditionnels, etc.»2

1 La liberté d'apprendre, Daniel Hameline et Marie-Joëlle Dardelin. Editions ouvrières
Coll. Points d'appui, 1967.

2 La pédagogie institutionnelle, Michel Lobrot, Editions Gauthier-Villars, Paris 1972.



LA PÉDAGOGIE INSTITUTIONNELLE ET LA LIBERTÉ EN ÉDUCATION 49

Avant d'entreprendre la critique du point précis qui nous intéresse
ici, la non-directivité, on ne peut s'empêcher d'émettre quelques
réflexions plus générales.

Critiques adressées à l'école

Nous ne pouvons ignorer, ni d'ailleurs récuser parfois, les critiques
faites par les tenants de la pédagogie institutionnelle à l'égard de
l'école. Que les programmes, surtout au niveau secondaire, s'en
tiennent à un formalisme dépassé, que leur surcharge entraîne une
regrettable superficialité des connaissances, que l'abandon des humanités

gréco-latines n'ait guère apporté d'améliorations dans le secteur
scientifique destiné à les supplanter, qui pourrait honnêtement le nier?
Que le but des études, se confinant ainsi dans une perspective à court
terme et purement utilitaire, soit pour certains enseignants et pour la
majorité des élèves la réussite des examens; que cette hantise étouffe
la recherche désintéressée, l'initiative, la vraie curiosité intellectuelle;
qu'elle incite les professeurs à ne laisser ignoré aucun détail de la
matière qu'il enseigne; qu'elle crée un climat de tension à la longue
insupportable, c'est trop souvent le cas et j'ai pu le constater par le

comportement et les réflexions des étudiants qui devaient, à la fin de
leur dernière année de formation, subir les épreuves (l'expression n'est-
elle pas étonnamment adaptée et révélatrice?) des examens de
diplôme oraux et écrits. La réussite de l'examen devenant une fin en soi
tue la spontanéité, la créativité et l'invention; elle engendre une
attitude de passivité résignée ou hargneuse, d'indifférence à l'égard de la
connaissance qu'il s'agira de resservir, au moment où le jury officiera
avec toute sa pompe et sa rigueur. L'étudiant «ne poursuit pas tant ses
études qu'il n'est poursuivi par elles». On rétorquera qu'un contrôle est
nécessaire, quand ce ne serait que pour donner au professeur l'occasion

de faire le point sur son enseignement et de vérifier si les notions
qu'il doit transmettre sont réellement comprises et assimilées par la
majorité de ses élèves. Aussi n'est-ce pas tant contre le principe des
examens que contre leur forme et leurs conséquences que l'on peut
s'élever. Qu'ils fassent la preuve davantage d'un pouvoir que d'un
savoir, d'une culture que d'une érudition, et quelque chose aura
changé qui me paraît extrêmement important.

La pédagogie institutionnelle et les niveaux d'enseignement

Mais, encore une fois, ces propos ne sont qu'une digression et il faut
revenir au problème qui nous préoccupe, celui de la liberté en éducation.

La pédagogie institutionnelle, en faisant de la non-directivité le
principe de base de la relation maître-élève, apporte-t-elle une réponse
valable à ceux qui, et ils sont de plus en plus nombreux, s'interrogent à

propos de ce dosage contrainte-liberté?
Notre prise de position ne pourra être que nuancée.



50 PROBLÈMES ET RÉFLEXIONS

Une première conclusion s'impose qui, me semble-t-il, ne saurait
être mise en doute. La non-directivité intégrale ne peut être envisagée
dans une classe primaire et les auteurs de La liberté d'apprendre2 ne

craignent pas de poser la question: «Une méthode d'autodirection
intégrale est-elle possible quand la personnalité n'est qu'embryonnaire?»

L'enfant de 7 à 1 2 ans a besoin de la présence sécurisante de

l'adulte. Son manque de maturité aussi bien psychologique qu'intellectuelle,

sa fragilité morale requièrent impérativement qu'il soit guidé,
dirigé, commandé. Peut-on concevoir qu'au stade de l'apprentissage
des techniques, qui sont par elles-mêmes normatives et contraignantes,
l'écolier puisse décider seul, dans le domaine interne de la classe, de
l'horaire, des méthodes, et se passer de la protection, de l'autorité et du
concours permanent du maître? Il est, à cet âge, non seulement
incapable d'une analyse cohérente, mais les problèmes dont il aurait à

débattre et à décider ne l'intéressent que très médiocrement. Eliminer
l'adulte équivaudrait à supprimer toute éducation et conduirait à une
anarchie, à un néant éducatif infiniment dommageable pour l'enfant
En dépit de ce que peut affirmer Lobrot, une telle aventure est absolument

impensable. Cela ne veut pas dire qu'il ne faille pas ménager, dès
le plus jeune âge, des îlots de liberté et les augmenter au fur et à

mesure du développement de l'enfant.
En est-il de même au niveau du cycle d'orientation? Je serais tenté

d'opter pour l'affirmative et pour des raisons assez semblables à celles
qui viennent d'être exprimées à propos de l'école primaire. On peut
constater que l'une des conséquences de l'accroissement de la durée
des études est la prolongation de l'enfance: l'étudiant se trouve dans
une situation telle qu'il ne se sent pas engagé dans les réalités de la vie,
que sa responsabilité, en dehors du domaine restreint des études, n'est
guère sollicitée, ce qui retarde une maturation autrefois plus hâtive et
fait perdurer certains comportements nettement infantiles. Les appels
extérieurs qu'il subit, multiples et puissants, le besoin de bruit et
d'images, le conditionnement uniformisateur des mass media
entraînent une dispersion de l'esprit, une envie de jouir de tout et
maintenant qui ne sont guère favorables à un climat de travail soutenu et
sérieux. La liberté totale que postule l'autogestion ne risque-t-elle pas
d'être un remède pire que le mal? L'élève de 12 à 15 ans est-il vraiment
capable de se prendre en charge totalement et n'a-t-il pas justement
besoin de l'appui éclairé de l'adulte, du recours à une autorité bienveillante

et comprehensive qui l'aide à résoudre ses conflits et lui évite des
erreurs inutiles et traumatisantes? L'une des ambiguïtés fondamentales
de la pédagogie institutionnelle repose sur l'affirmation suspecte de
Rousseau de la bonté originelle de l'homme, affirmation reprise par une
majorité de pédagogues modernes et par Rogers, en particulier
lorsqu'il dit sa certitude que «le noyau intime de la personnalité est de
nature positive». Or tous ceux qui ont quelque expérience dans le
domaine de l'éducation doivent honnêtement reconnaître, comme le

font Vasquez et Oury, qu'ils ne sont pas persuadés que l'homme soit

3 Ouvrage déjà cité



LA PÉDAGOGIE INSTITUTIONNELLE ET LA LIBERTÉ EN ÉDUCATION 51

naturellement bon et que «ni le bon sauvage, ni le petit Emile ne font
partie de leur expérience pédagogique quotidienne». Ils ajoutent,
qu'ayant eu l'occasion de voir en action les méthodes non directives,
ils ont pu en apprécier les limites. «Le risque de glissement vers l'anarchie

est évident... Nous hésitons à déclencher des phénomènes de

groupe aux conséquences psychologiques imprévisibles.» La remarque
de Debesse ne manque pas de pertinence: «Elle (la pédagogie
institutionnelle) doit veiller, en outre, à ce que la «centration sur le groupe»
substituée à la «centration sur l'élève» ne lui fasse courir le risque
terrible de négliger l'aspect individuel, nécessaire dans toute éducation
humaine.»

S'il s'agit du secondaire supérieur, le problème apparaît alors
différent. A la lumière de l'expérience partielle (puisqu'elle ne concernait
qu'une branche, la philosophie) de Daniel Hameline et Marie-Joëlle
Dardelin, on peut admettre que l'introduction de la pédagogie
institutionnelle est possible et même qu'elle peut avoir, si elle est bien pratiquée,

des effets tout à fait positifs. Des réserves subsistent pourtant et
le témoignage des deux responsables de cette tentative, conduite avec
des jeunes gens et des jeunes filles de 15 à 24 ans, est extrêmement
précieux par sa sincérité, son absence de parti pris et son objectivité.
«Les confusions dans le domaine de la non-directivité sont faciles et
les motivations ambiguës», disent-ils. «Aux aventuriers de l'intervention

psychologique, nous crions casse-cou. L'attitude non directive
remet en cause les personnes en relation à une profondeur insoupçonnée.

On ne peut jouer impunément les apprentis sorciers en ce
domaine.» L'enquête faite auprès des élèves concernés laisse aussi
apparaître d'assez nettes restrictions et s'avère loin d'être convaincante.
L'un d'eux maintiendra clairement son opposition à l'attitude non
directive, tout en nuançant cependant sa position: s'il y a eu réussite
relative, c'est grâce, selon lui, au petit nombre d'élèves et à l'excellente
camaraderie du groupe. De façon générale, on y trouve des critiques
révélatrices (et, il faut l'avouer, un peu inquiétantes) des difficultés
rencontrées et des échecs enregistrés: anarchie en étude; besoin d'une
surveillance de l'extérieur, groupe qui ne se sent pas en confiance ni
avec le professeur ni avec lui-même, impossibilité de discussions
sérieuses et efficaces («on ne tient pas à dire franchement son
opinion»). Si l'appréciation du travail personnel (toujours par les élèves)
conclut à un meilleur rendement, on y dénonce pourtant la faiblesse
des exposés d'élèves et l'on reconnaît que les cours magistraux ont été
plus précis et plus riches.

Préservée de l'hypothèque extrêmement gênante de finalité politique
de Lobrot, l'expérience Hameline-Dardelin s'est volontairement limitée
à l'analyse et à la prise en charge de l'activité scolaire pour une seule
matière; elle a été menée avec une rigoureuse honnêteté et après que
les raisons du choix de la non-directivité ont été mûrement réfléchies et
pesées. Cette même indispensable lucidité se retrouve dans les conclusions:

«Le terme non directif couvrira toujours une réalité ambiguë.
D'une certaine façon, aucun professeur ne peut se prétendre non directif.

Sa seule présence physique, ses attitudes et combien plus ses
silences, parce qu'ils sont susceptibles d'interprétation, exercent sur le



52 PROBLÈMES ET RÉFLEXIONS

groupe une influence très directive et souvent déterminante.» C'est
poser tout le problème de la relation maître-élève. En effet, s'il y a

égalité dans la relation interpersonnelle, autrement dit si la personne-
maître ne vaut pas davantage que la personne-élève considérées toutes
deux comme des êtres humains, cette égalité n'existe plus dans la

relation spécifiquement pédagogique, qu'il s'agisse de l'acte d'enseigner

ou de l'action exercée sur l'affectivité et la volonté de l'élève dans
le processus éducatif. Le maître est plus savant que l'élève et il est plus
entraîné aux techniques de la pensée et de la science (sans être
nécessairement plus intelligent); il connaît mieux les règles de la morale et

maîtrise plus aisément les techniques d'éducation de la volonté (sans
être nécessairement plus vertueux). Cette supériorité indéniable est
précisément à l'origine de son autorité.

On peut lire encore: «Certains sujets semblent rebelles à une pareille
épreuve; dans un groupe placé en situation autodirective, il se trouvera
toujours un ou plusieurs sujets pour lesquels l'expérience conduira à

l'échec. L'incertitude dernière sur le droit que peut s'arroger un professeur,

ou un corps enseignant, d'imposer une pareille expérience aux
individus et aux groupes n'est donc pas totalement levée. Une conclusion

pratique se dégage des constats d'échecs, c'est qu'il n'est pas
seulement aventureux d'improviser dans ce domaine, mais que la
préparation technique adéquate et la supervision en cours d'expérience
incombent aux pédagogues comme un devoir moral.» Ce sont là des
réflexions marquées de bon sens et la pédagogie institutionnelle, dans
sa tendance rigoriste surtout, risquerait fort de devenir la proie des
aventures si elle amenait toutes les écoles à la non-directivité; la
généralisation de l'attitude non directive, sans discrimination, sans sérieuse
préparation, sans nuances quant à l'âge des élèves et à leur maturité,
pourrait bien enfoncer l'école dans des maux autrement graves que
ceux qu'on se plaît à dénoncer aujourd'hui. Là encore, la réussite
dépend presque essentiellement de la valeur de l'éducateur, de ses
qualités humaines, de son sens psychologique, de son équilibre, de sa

capacité à dominer une situation, de sa générosité aussi, car, pour citer
une fois de plus les auteurs de La liberté d'apprendre: «Entrer dans la

voie non directive, c'est entrer dans la voie périlleuse de la remise en

question de soi...» et «l'expérience de cette vie de groupe amène à

prendre conscience que vivre ensemble et tendre à cette existence
cohérente et efficace est une œuvre difficile».

Règle de l'unanimité

Un point encore vaut qu'on s'y arrête: celui de l'unanimité dans la

décision prise par le groupe classe. S'il est aisé de deviner les raisons
qui ont pu motiver cette règle, on doit pourtant se demander quelle
réalité recouvre cette situation apparemment idéale. L'unanimité vraie,
conséquence d'une similitude totale des idées, n'est pratiquement
guère réalisable. Si cette soi-disant unanimité n'est que le ralliement
d'une minorité à une majorité, il faut alors l'appeler par son nom, c'est-
à-dire décision de majorité. Quoi qu'il en soit, cette unanimité finale



LA PÉDAGOGIE INSTITUTIONNELLE ET LA LIBERTÉ EN ÉDUCATION 53

n'écarte pas l'abandon par lassitude d'une opinion minoritaire; elle
n'exclut pas l'indifférence de quelques-uns qui se rallieraient de toute
façon à n'importe quelle décision; elle n'empêche pas l'influence
prépondérante d'un leader ou d'un petit groupe d'élèves. Cette unanimité
dans la décision permet-elle réellement l'exercice de la liberté
individuelle? On peut sérieusement en douter. Ne favorise-t-elle pas, au
contraire, un phénomène de massification qui n'est déjà que trop
fréquent à l'heure actuelle; l'irresponsabilité personnelle peut aisément se
masquer derrière la responsabilité collective et anonyme du groupe.

Autorité et liberté

Il est vrai que notre temps semble avoir découvert (ou redécouvert)
les vertus et la nécessité du dialogue, l'enrichissement des échanges, le
pouvoir de la tolérance, de la compréhension et de l'accueil. Jamais
autant qu'aujourd'hui on n'a prôné l'importance de l'ouverture aux
autres. Nos étudiants sont tellement persuadés de l'irremplaçable
valeur du dialogue qu'ils se contentent de dire: «On va échanger»,
sans même préciser l'objet de cet échange tant ce complément leur
paraît superflu. Que font-ils d'autre d'ailleurs que ce que nous faisions
à leur âge lorsque dans nos réunions d'amis, qui se prolongeaient fort
tard dans la nuit, nous reconstruisions verbalement le monde, sinon
d'institutionnaliser, au niveau de la classe, une coutume que nous
réservions à nos rencontres? Le cénacle élitique devient l'échange, le
forum démocratique et quotidien.

Toute ironie mise à part, il est vrai encore que l'école doit refléter les
idées maîtresses du milieu et du moment dans lesquels elle se trouve
exister et que les thèmes convergents sont bien, aujourd'hui, la relation
avec autrui basée sur la compréhension, l'ouverture, l'acceptation, le
partage. Il faut donc qu'elle accepte de privilégier, dans sa pédagogie
et ses méthodes, une nouvelle forme de relation. Cela ne signifie pas
qu'elle doive sacrifier allègrement tout principe d'autorité et faire du
maître un objet entièrement soumis au bon vouloir des élèves et à

l'arbitraire du principe de la demande.
Ce serait faire preuve de coupable irréalisme que de nier la nécessité

de l'autorité qui n'est asservissante que lorsqu'elle est utilisée au seul
profit de celui qui commande. Les enfants et les adolescents, sans
vouloir toujours le reconnaître explicitement, admettent l'autorité dont
ils font l'une des qualités nécessaires du maître, comme ils souhaitent
confusément un climat de discipline sans lequel s'instaure le désordre
et disparaît la sécurité. Le phénomène d'opposition à l'autorité existe
bien sûr; il est non seulement normal, mais il contribue à la formation
et à l'affirmation du caractère. Nous savons bien que les excès de
discipline sont tout aussi nocifs, sinon davantage, que l'absence
d'autorité. L'abus des sanctions répressives, une sévérité tatillonne, la
chasse permanente aux fautes les plus légères, les remarques ironiques
et blessantes créent un climat de tension profondément antiéducatif et
mettent gravement en péril l'épanouissement de la personnalité; on ne
peut éduquer en s'entourant d'un mur de défenses, mur sécurisant pour



54 PROBLÈMES ET RÉFLEXIONS

l'éducateur mais combien néfaste pour l'éduqué. Mais ne peut-on pas
affirmer aussi qu'il est dangereux d'accorder au groupe d'enfants une
confiance illimitée; la malheureuse expérience de Hambourg a prouvé
qu'une école où rien n'est jamais imposé court à la catastrophe et que
l'éducation sans contrainte est un leurre.

Si l'enfant refuse consciemment ou inconsciemment un autoritarisme

qui ne fait que masquer la faiblesse de celui qui l'exerce, il apprécie
la vraie autorité et la maîtrise de soi. J'ai pu constater souvent que

les élèves, enfants ou adolescents, n'éprouvent aucun respect pour
l'indulgence excessive et ne vouent au maître dont ils abusent aucune
reconnaissance. Les excès et les insuffisances de l'autorité peuvent
entraîner des traumatismes affectifs, selon que l'enfant est plus ou
moins vulnérable, et il l'est toujours par quelques aspects de sa
personne. Une sévérité exagérée peut être cause de démission, de
découragement, d'immobilisme évolutif, d'état dépressif et aboutir, dans le

pire des cas, à des tentatives de suicide, comme elle peut susciter des
réactions agressives et violentes. Elle provoquera, presque inévitablement,

une mutilation de l'être, devenu incapable d'initiative, en proie à

un sentiment d'angoisse et d'insécurité, effrayé par l'imprévu, ressentant

l'autonomie comme un vide et désemparé en face de la moindre
décision à prendre.

L'insuffisance d'autorité engendre des personnalités fragiles,
nonchalantes et velléitaires, sujettes aux engouements passagers et sans
profondeur, égoïstes et capricieuses, effrayées par l'effort et la persévérance,

plus facilement enclines à recourir à la drogue qui leur permettra
une illusoire évasion lorsqu'elles seront aux prises avec les dures réalités

de la vie. Toute la science et tout l'art de l'éducateur tiendront dans
le maintien d'une juste balance entre deux excès également pernicieux

Il faut bien admettre que trop peu nombreux sont encore ceux qui
ont assez d'imagination pour créer un climat éducatif autre que celui de
la contrainte excessive ou du laisser-faire intégral, pour instaurer entre
les méthodes anciennes qui donnent à l'adulte seul toute l'initiative et
toute la responsabilité et entre les pédagogies libertaires qui les

reportent entièrement sur les jeunes, une façon d'être et d'agir qui soit
précisément un juste milieu entre deux exagérations. Il semble bien que
la liberté, dont il est ici question, devrait d'abord comporter le respect
de la personnalité de l'enfant; si l'attitude qui consiste, par un autoritarisme

condamnable, à annihiler toute réaction personnelle révèle un
égocentrisme indigne d'un adulte, la méthode qui préconise l'effacement

total du maître et interdit la libre possibilité de communiquer ce
qui apparaît à l'éducateur comme le plus nécessaire à la vie, n'est guère
plus recommandable.

Si la liberté, dont la condition essentielle est le développement et
l'épanouissement harmonieux de la personne, réside dans l'exercice de
la plénitude de ses facultés à la lumière de la morale, comment peut-on
affirmer que l'autorité — qui précisément tend à obtenir ces mêmes
résultats chez l'enfant sur lequel elle s'exerce - est inconciliable avec la

liberté ainsi définie? L'autorité devient un moyen, parmi d'autres, de
conduire l'enfant vers son accomplissement qui ne peut se concevoir
sans une liberté effective et agissante. Les restrictions qu'elle impose,



LA PÉDAGOGIE INSTITUTIONNELLE ET LA LIBERTÉ EN ÉDUCATION 55

les limites qu'elle établit ne sont que momentanées et diminuent au fur
I et à mesure que la maturité du sujet s'affermit et s'affirme. Mais pour

préparer le jeune écolier à sa liberté, donc à sa responsabilité d'adulte,
on ne peut pas l'abandonner à ses seules ressources et à son seul

I jugement.
Tous les vrais éducateurs savent que leur tâche consiste à conduire

l'enfant hors de l'enfance, l'adolescent hors de l'adolescence; c'est
apprendre à ceux qui sont sous sa direction à se passer de cette tutelle;
c'est travailler à se rendre inutile. Cela ne signifie nullement que la
présence et l'action du maître doivent être réduites au point de devenir
presque inexistantes, et ceci dès les premières années de la scolarité.

Quand Lobrot dénonce ce «désir obsessionnel» de voir l'enfant
réussir, réussite que l'on tente de mesurer par des critères rapides et
«sûrs», quand il affirme qu'il n'y a pas, en définitive, d'autres critères
que les résultats obtenus à longue échéance, quand l'enfant est devenu
adulte, on peut être d'accord avec lui. Mais n'est-il pas précisément en
contradiction avec lui-même par le prophétisme auquel n'échappe pas

1 sa pédagogie, par la foi qu'il témoigne à l'égard de résultats qui restent
du domaine d'une spéculation incertaine et par un dogmatisme qui
relève davantage d'un esprit partisan que de la rigueur scientifique?

Conclusion

La jeunesse contemporaine n'est pas seule à subir une crise
profonde; on pourrait en dire autant des pédagogues. Si l'on écarte les
ratés, qu'aucune profession ne peut éviter, les déçus par un métier dont
ils attendaient qu'il les serve alors qu'ils auraient dû le servir, les uns et
les autres prêts à se laisser griser par n'importe quelle chimère pourvu
qu'elle ait un air de nouveauté, il reste tous ceux qui, errant dans le
désert idéologique du moment, se posent des questions et essaient
honnêtement d'y répondre. Ce n'est pas dans la non-directivité ni dans
l'autogestion qu'ils trouveront les vraies solutions. Ils ont, avant tout,
besoin d'une réponse philosophique à leurs multiples interrogations,
une réponse qui vienne les éclairer sur la nature de la liberté, sur
l'homme et sa finalité. Ils apprendront alors qu'on ne peut faire de
l'éducation sans avoir une idée de l'homme et de sa destinée et ils
sauront qu'il n'y a pas de système éducatif magique qui puisse ignorer
que l'homme n'est ni ange ni bête; ils sauront aussi que l'enfant ne
peut être conduit à la vraie liberté de l'adulte que par une autorité dont
l'emprise sera graduellement diminuée, mais qui sera toujours illuminée
par l'amour.

FERNAND DUCREST

Fernand Ducrest est né le 21 juin 1912, à Pont (Fribourg). Après ses classes primaires
à Promasens, il poursuit ses études à l'Ecole normale de Hauterive (brevet primaire
en 1932); il obtient son diplôme dènseignement secondaire à l'Université de Fribourg.
Inspecteur scolaire, en 1955. il prend la direction de l'Ecole secondaire de la Veveyse
en 1958; en 1965, il est nommé directeur de l'Ecole normale des instituteurs.


	La pédagogie institutionnelle et la liberté  en éducation

