
Zeitschrift: Études pédagogiques : annuaire de l'instruction publique en Suisse

Band: 63/1972 (1972)

Artikel: Avec les grands adolescents : savoir dialoguer

Autor: Berset, Augustin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-115998

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-115998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Avec les grands adolescents :

Savoir dialoguer

Tout le monde aujourd'hui parle de dialogue. La plupart du temps,
c'est pour mettre en évidence son absence. Des hommes lancent à

d'autres le reproche de ne pas savoir dialoguer: les jeunes aux moins
jeunes, les ouvriers aux patrons, les étudiants aux professeurs, les
enfants aux parents et... réciproquement.

Tous ont conscience que le dialogue est une réalité importante,
essentielle aux relations interhumaines. Tous aussi réalisent combien
l'être humain a de peine à se hisser au niveau du vrai dialogue.

Cette nécessité de dialogue est particulièrement ressentie dans les
milieux de l'enseignement. Des techniques nouvelles tendent à

supplanter l'enseignement magistral traditionnel.
Notre propos est ici de présenter des pistes susceptibles de favoriser

le dialogue avec les grands adolescents (17-21 ans). Non un
dialogue en vue de faciliter l'acte didactique en lui-même, non pas
la maïeutique socratique qui habituellement ne fait que mettre en
évidence la stupidité de l'élève et la science du maître. Disons: un
dialogue à l'occasion des contacts que permet la relation pédagogique.

Les enseignants se rendent compte que dans cette ultime période
où peut s'exercer une action éducative il ne suffit pas de transmettre
une marchandise intellectuelle, un bagage. Il faut vraiment éduquer,
faire grandir.

Le dialogue que nous voulons analyser est celui qui peut amener
le jeune à devenir plus adulte, mieux homme. Un dialogue qui aide
le jeune à accéder au monde des valeurs, à adopter des mœurs
conformes à sa nature d'être raisonnable et libre: en ce sens, à mener
une vie morale. En bref, c'est un dialogue d'aide pour le jeune qui
veut réussir pleinement sa vie d'homme.

Les préambules nécessaires à un tel dialogue

Il s'agit d'abord d'admettre que le grand adolescent est un
partenaire valable de dialogue. La psychologie affirme qu'il se trouve à
l'aise dans l'essentiel des opérations de l'intelligence humaine. Son
langage, expression de sa qualité intellectuelle, est à la hauteur de
celui de l'adulte. Voilà qui rend le dialogue possible et fructueux.

Avec l'enfant, un acte d'autorité doit parfois mettre un point final
à un échange verbal interminable. De même on ne peut suivre



30 ÉTUDES PÉDAGOGIQUES

jusqu'au bout un adolescent pubertaire qui s'oppose de façon
systématique, ou ergote à l'infini.

Le grand adolescent, lui, n'accepte pas, intérieurement du moins,

que l'adulte fasse état de son âge ou de sa maturité pour lui imposer
silence. Il en est blessé, il le ressent comme une infériorisation : cela

signifie pour lui que l'adulte ne l'estime pas digne d'un dialogue.

Pour être possible pendant la grande adolescence, il faut que le

dialogue ait existé de façon habituelle tout au long des étapes du

développement de l'enfant et de l'adolescent.
Les enseignants qui ont de la peine à dialoguer avec certains

grands adolescents doivent se rappeler qu'une entreprise aussi difficile

que le dialogue ne peut s'inaugurer à la grande adolescence. Il doit
être à cet âge la continuation, à un niveau plus parfait, d'une relation
interpersonnelle établie depuis l'enfance.

Sans nous appesantir sur la comparaison, nous pouvons penser
aux « enfants-loups ». Passé un certain âge, ils demeurent
imperméables à toute humanisation et socialisation. La cause en est qu'il
leur a manqué les échanges du langage humain et la relation maternelle

dans les moments où elle était indispensable à leur développement
affectif.

Ainsi un dialogue qui a fait défaut au moment où l'enfant puis
l'adolescent prenaient conscience de leur personnalité et de leur alté-

rité sera difficile à établir plus tard. C'est pourquoi notre estime du

dialogue ira jusqu'au respect de la liberté de celui qui ne sait, ne peut
ou ne veut pas dialoguer.

Pour pouvoir conduire un dialogue valorisant, les éducateurs
doivent s'intéresser à tout ce qui fait la vie du jeune. Seul un dialogue
inséré dans l'ordinaire de la vie, portant sur des événements
quotidiens, même sans relief spécial, prépare le terrain à un dialogue sur
des problèmes plus importants. Le jeune sent alors que c'est toute
sa vie qui intéresse l'adulte. Si ce n'est pas le cas, il risque de ne plus
avoir envie de s'exprimer, comme ce lycéen de 17 ans qui disait:
« Si je parle d'une fille, on me dit que je ferais mieux de m'intéresser
aux grands problèmes du monde. Si je m'aventure sur le terrain de la

politique, on me dit: « Et tes études, Pierre? » Et quand j'ai envie
de parler de la classe, ça a l'air de n'intéresser personne »

Partager certains événements de la vie du jeune favorise grandement

une situation de dialogue. Des rencontres amicales avec les

jeunes hors du cadre scolaire, un voyage, une promenade d'école
permettent des contacts où l'enseignant n'est plus le « supérieur » mais

un adulte ami.

A la base de ces préambules du dialogue avec le grand adolescent
doit se trouver l'idée que l'adolescence, la jeunesse sont des étapes



SAVOIR DIALOGUER 31

du développement valables en elles-mêmes. Elles ne représentent pas
seulement une période de transition entre l'enfance et 1'« adultesse ».

Le renversement de situation opéré à propos de l'enfant depuis
J.-J. Rousseau, depuis surtout les apports de la psychologie et de la
psychanalyse, semble être moins net pour l'adolescence et la jeunesse.

L'enfant, en effet, n'est plus considéré comme un « homme modèle
réduit », mais bien comme un enfant avec la personnalité typique de

son âge. Peut-être l'adolescent apparaît-il encore trop aux yeux de
l'adulte d'aujourd'hui comme un « grand enfant » ou un « bientôt
adulte ».

Les droits de l'homme ont été définis, puis ceux de l'enfant.
N'aurions-nous pas besoin d'une charte des droits des jeunes?

Les difficultés du dialogue

Il devient banal d'affirmer que le dialogue est réputé difficile,
particulièrement entre adultes et jeunes. Ces derniers, il est vrai, à force
de s'entendre répéter que les adultes sont « vieux jeu, croulants, hors
de course », finissent par le croire. Certains éducateurs de passage,
certains conférenciers et hommes politiques excellent à insister de
façon parfois gratuite sur le fossé qui sépare les générations.

On a beau jeu d'affirmer aux jeunes qu'on les comprend quand on
claironne que jusque-là personne n'a su les comprendre. On a dit
avec raison que la jeunesse devient un lieu commun de démagogie
rentable.

Au fond, dans sa relation avec le grand adolescent, l'éducateur
rencontre les difficultés inhérentes à tout dialogue, bien qu'elles soient
accentuées ici par l'écart des âges et le rapport délicat entre autorité
et liberté.

La première de ces difficultés réside dans le langage qu'utilisent
les êtres qui dialoguent. Le langage, en effet, comporte une certaine
matérialité: il s'agit d'exprimer par des mots la pensée et les
sentiments.

L'analogie avec l'art montre bien que tout ce qui fait appel à la
matière entraîne des limites. L'artiste ne peut exprimer avec toutes
les nuances par des formes, des couleurs ou des sons ce qu'il conçoit
dans son esprit ou l'émotion qui le pousse à créer une œuvre. Il ressent
que ce qu'il a objectivé ne contient pas tout ce qu'il voulait exprimer.
La matière est intervenue, qui permet sans doute cette expression,
mais la limite en même temps.

Ainsi en est-il du langage qui permet le dialogue. Chacun a fait
l'expérience des nombreux essais nécessaires à l'expression d'une
pensée. Les manuscrits des grands auteurs témoignent également de



32 ÉTUDES PÉDAGOGIQUES

ce fait. On se rend compte que pour exprimer certaines pensées
importantes il faudrait faire éclater les mots.

Souvent, dans l'orientation des jeunes, les éducateurs ressentent

cette difficulté. Ils ne savent quels mots employer pour que
le jeune comprenne avec justesse ce qu'ils veulent exprimer. Ce

qui se conçoit bien ne s'énonce pas toujours clairement!

Ne peut-on pas voir également un signe de cette difficulté dans le

foisonnement des néologismes des langues vivantes actuelles? Le
monde d'aujourd'hui requiert un nouveau mode de pensée, donc une
autre manière de s'exprimer, et les sciences nouvelles ne peuvent être
enfermées dans le vocabulaire traditionnel. Ce fait ne simplifie pas la

compréhension de ces sciences nouvelles, les mêmes concepts pouvant
recouvrir des réalités très diverses suivant les auteurs qui les emploient.

D'autre part, autre est ce que l'artiste veut exprimer, autre ce

que l'admirateur comprend. Ainsi le langage est reçu par autrui dans

le contexte de sa personne tout entière, dans un sens parfois très

éloigné de la pensée de son auteur. Souvent, après une discussion
longue et passionnée, les interlocuteurs en viennent à se confier: « Au

fond, nous sommes d'accord, nous ne divergions que dans la manière
de nous exprimer! » On sait que beaucoup de querelles, de haines

ont pour origine des incompréhensions de ce genre.
Enfin, il arrive qu'un effet inattendu de la matière dépasse en

signification la pensée de l'artiste. Il est lui-même émerveillé devant
l'expression qui surgit de la matière sans qu'il l'ait voulu. Un artiste
s'exclamait, en regardant une de ses œuvres préférées : « Quand je
la vois, je ne puis croire que j'en sois l'auteur. » Ainsi une parole
apparemment banale, prononcée par un éducateur, peut déclencher
une illumination chez le jeune, parce qu'elle tombe au moment
opportun dans un terrain favorable.

Tout éducateur s'est vu confier une fois ou l'autre par un

jeune: «Je n'oublierai jamais la phrase que vous m'avez dite.
Grâce à elle, j'ai pu résoudre un grave problème de ma vie. »

La plupart du temps, l'éducateur ne s'en souvient plus, et quand
elle lui est rappelée, il s'étonne qu'elle ait pu avoir une telle portée.

Une autre difficulté naît du fait que chaque être a une philosophie
différente. Derrière les mots, au-delà du langage exprimé, se cache la

philosophie de celui qui parle. Et l'interlocuteur qui reçoit ces paroles
les comprend dans le contexte de sa propre philosophie.

Avec un groupe d'étudiants, nous avons essayé de comprendre
pourquoi un maître à penser, qui avait enthousiasmé ses
premières volées d'élèves, n'exerçait plus d'influence sur eux. Nous

en avons conclu qu'à l'arrière-plan de son expression se situaient



SAVOIR DIALOGUER 33

une philosophie et une vision du monde vieillies qui ne trouvaient
plus d'écho chez ses auditeurs actuels.

N'est-ce pas également à ce niveau profond qu'il faut chercher
l'origine du Traduttore, traditore?

Pour prétendre à un vrai dialogue avec le grand adolescent, il
importe donc de savoir quelle est sa philosophie. Voilà qui est
malaisé, particulièrement dans le domaine de sa conception de vie:
le jeune d'aujourd'hui manque d'une charpente morale et les notions
traditionnelles ont peu d'emprise sur lui. Il importe de chercher à

quelles valeurs il faut faire appel pour le sensibiliser. Souvent, nous
avons remarqué que jeunes et adultes se situent à des longueurs
d'ondes radicalement différentes.

Enfin, le dialogue est rendu difficile du fait de Valterità des êtres.
Plus ou moins consciemment je me fais une idée de la personne à

laquelle je m'adresse, et cette idée ne correspond jamais entièrement à

l'idée que cette personne a d'elle-même. Réciproquement qui suis-je
pour mon interlocuteur en tant qu'autrui pour lui?

Chacun sait combien il est malaisé de se connaître soi-même.
Nous restons un mystère pour nous-mêmes, combien plus serons-nous
un mystère pour autrui, et autrui un mystère pour nous.

Or, la connaissance mutuelle et les sentiments réciproques jouent
un rôle important dans le dialogue. L'éducateur doit en tenir compte,
faire preuve de patience, en particulier dans le dialogue concernant
l'orientation pour la vie. Il est inutile et néfaste d'intervenir auprès
d'un jeune alors que vous êtes pour lui un autrui insupportable ou
détestable.

Tout éducateur, tout enseignant en fait l'expérience. Dans un
groupe qui lui est confié, il n'arrive à trouver aucune prise, chez
quelques-uns, pour un dialogue sur des questions vitales. Les
jeunes de leur côté s'expriment à leur manière en disant, par
exemple, que tel maître, tel éducateur « a une tête qui ne leur
revient pas », qu'ils « ne peuvent pas le voir », qu'ils « ne pourront
jamais s'entendre avec lui ». Nous avons remarqué que cette
rupture est souvent momentanée. Des jeunes, fermés à tout
contact pendant la période de leurs études, viennent facilement,
une fois engagés dans la vie sociale, dialoguer sur des problèmes
importants de leur vie.

L'altérité est rendue plus évidente si l'on songe au monde de
l'inconscient. Selon les psychanalystes, il représente une part beaucoup
plus importante du psychisme humain que les phénomènes conscients.
Il conditionne donc également dans une large proportion les
communications entre les êtres.



34 ÉTUDES PÉDAGOGIQUES

R. Mehl voit, avec raison, comme première condition de toute
intercommunication vraie, le respect de l'altérité de l'autre1. Ainsi
l'éducateur doit accepter que le grand adolescent soit ce qu'il est, en

particulier qu'il ne soit pas tel qu'il voudrait le voir. Il doit accepter
également d'être un autrui peut-être défiguré par le jeune.

Car, « si dans une rencontre donnée, à mon insu, je suis mené

par ce que je crois être pour l'autre (c'est-à-dire ce que je désire

être...) et si cette représentation ne correspond en rien à ce que
l'autre éprouve réellement pour sa part, il y a bien des chances

pour que le dialogue soit difficile, sinon impossible » 2.

Les apparences de dialogue

Dans le but de mieux cerner la nature du dialogue, dressons un
inventaire des faux dialogues. Combien d'éducateurs, d'enseignants
croient dialoguer, alors qu'en réalité il s'agit d'une caricature de

dialogue.

On peut mentionner d'abord la tendance à donner des ordres ou
des « conseils impératifs » pour dicter une conduite. Cette manière de

faire constitue autrui agent exécutif d'une conduite qui lui est

imposée de l'extérieur et non personne libre et responsable. Au dernier
stade, il se crée une relation de tyran à esclave.

Un professeur, père de famille, mécontent de l'attitude d'un
possible beau-fils de 20 ans, décide d'entreprendre avec lui un
« dialogue ». Il confie à un ami l'échec de son entreprise. « Et
pourtant, dit-il, je l'ai pris seul dans mon bureau et il a dû m'écou-
ter pendant plus d'une heure. Je lui ai tout dit sur sa conduite
passée et lui ai dicté ce que j'attendais de lui à l'avenir. »

Dans le même ordre d'idées se situent les recettes ou les solutions
toutes faites apportées à un problème complexe que se pose le jeune.
L'éducateur, faisant appel à son expérience, puise dans un arsenal
de faits dont il a été l'acteur ou le témoin une recette qui jadis ou

naguère avait bien réussi. Sans minimiser l'apport possible de
l'expérience, il faut être lucide et se dire que des situations identiques ne

se reproduisent jamais et que chaque problème requiert une solution
nouvelle. J. Lacroix écrit justement:

1 Cf. R. Mehl: La Rencontre d'Autrui. Delachaux et Niestlé, Neuchâtel, 1967,

p. 13.
2 M. Oraison: Etre avec... Centurion, Paris, 1968, p. 26.



SAVOIR DIALOGUER 35

« Toutes les fois qu'en face d'une situation donnée on a une
solution toute faite, un précédent, c'est que cette solution n'est
pas actuelle, ne vaut rien, n'est même pas réellement pensée: la
pensée authentique n'existe que dans l'effort de découverte et
d'invention par quoi l'esprit s'efforce de tirer le clair de l'obscur. »1

L'éduqué lui-même sollicite parfois de l'adulte ce genre de recettes
quand, après avoir exposé une situation, il demande : « Que dois-je
faire? » ou « Est-ce mal? ». Il attend passivement la réponse pour
s'y conformer ou la rejeter, ce qui le dispense de « réfléchir » lui-même
son action. L'éducateur est tenté de donner ce genre de solutions qui
facilite sa tâche, mais n'achemine point le jeune vers une vraie vie
morale.

L'éducateur ne peut, sur la base du seul exposé matériel d'une
situation, affirmer avec compétence : « Voilà ce qu'il faut faire !» ou :

«C'est mal! » L'attitude éducative consiste à analyser en détail les
mobiles, la qualité, la signification des actes dans une situation déterminée.

C'est au jeune, ensuite, à tirer les conclusions.

On peut parler ensuite de séductions quand le partenaire de
dialogue en vient à s'attacher non à une valeur, à une vérité, mais à la
personne qui lui parle. Certains éducateurs emballent les jeunes par
leur brio, quand bien même ils n'agitent que des idées creuses ou
excellent dans le superficiel et l'imprécision. S'il leur arrive de donner
des orientations valables, l'éduqué les adoptera non pour elles-mêmes,
mais à cause de la personne qui les a émises, dans la hantise de lui
être infidèle. Une telle attitude peut ne pas être étrangère à une
relation de type érotico-amoureux.

Nous avons remarqué que cette séduction est souvent exercée
par des éducateurs qui se veulent tellement proches des jeunes
qu'ils leur sont semblables. Un éducateur contestataire a forcément

la cote auprès des jeunes d'aujourd'hui, surtout s'il conteste
à leur manière, manquant comme eux d'une vision adulte du
monde, ou s'il est, comme certains d'entre eux, obsédé par
certains sujets (sexe, drogue, consommation...).

Cette séduction entraîne de fâcheuses conséquences. La plus
fréquente est que le départ de l'éducateur cause la disparition de son
œuvre. Ou, au contraire, par fidélité à sa personne, le jeune garde
certaines orientations qui rapidement se sclérosent.

Les jeunes jugent sévèrement après coup ces « baratineurs »

appréciés momentanément. Ce qu'ils attendent, plus ou moins
consciemment, ce sont des maîtres à penser, des adultes, des pères.

1 J. Lacroix: Le Sens du Dialogue. La Baconnière, Neuchâtel, 1965, p. 16.



36 ÉTUDES PÉDAGOGIQUES

Proche par l'esprit de la séduction se situe le chantage. Nous en

voyons deux formes principales. D'abord le chantage affectif.
L'éducateur exerce une emprise sur l'éduqué en faisant vibrer ses fibres
sensibles. Le jeune agit alors de telle ou telle manière pour la seule

raison de plaire à l'éducateur, pour ne pas le décevoir.

Ainsi un maître obtenait de bons résultats scolaires et une

conduite extérieurement vertueuse de la part de ses élèves en

dialoguant individuellement avec chacun d'eux. Les arguments se

situaient toujours au même plan: « Tu m'as vraiment fait de la

peine, tu m'as fait mal au cœur, j'en aurais pleuré. »

Un autre chantage est celui qui s'accompagne de menaces. L'éduqué

est censé marcher droit, sans quoi il pourrait lui arriver des

malheurs ou des échecs. Des châtiments d'une ampleur disproportionnée

aux écarts possibles de conduite sont suspendus au-dessus de

sa tête.

Ainsi, des responsables d'institutions font apparaître le spectre
du renvoi à propos des moindres manquements au règlement de la

part des jeunes qui leur sont confiés.

Un grand adolescent de 19 ans nous a raconté un fait
incroyable! Un de ses maîtres était chargé à la fois de l'enseignement

religieux et de l'enseignement de branches profanes. Le

jeune en question, préoccupé par de sérieux problèmes de vie.

profitait de poser des questions au cours de religion, mettant
parfois le professeur dans l'embarras. La réponse de ce dernier fut.

un jour: « Vous m'embêtez avec vos questions. Attendez: je vous
aurai au latin On verra si vous êtes aussi fort »

Des hommes croient dialoguer alors qu'ils conduisent un monologue
parallèle. Ils n'ont pas compris que le « signe distinctif de l'homme du

dialogue, c'est qu'il écoute aussi bien qu'il parle, et peut-être mieux t\
Généralement, l'éduqué ayant quelque déférence, c'est l'éducateur
qui en assume la plus grande part. Chacun suit sa propre pensée et

l'exprime, écoutant l'autre distraitement, dans l'exacte mesure nécessaire

pour pouvoir le contrer. Chacun développe ses propres
arguments sans se soucier de comprendre l'autre. Il n'en ressort aucun
enrichissement mutuel, chacun demeurant sur ses positions, persuadé

que plus il parle, plus il paraît intelligent et efficace
Un autre genre de monologue a lieu quand l'un d< s partenaires

assure les deux voix du dialogue. On est témoin de ce fait dans la

remise en question généralisée de nombre d'institutions traditionnelles.

Tant du côté des contestataires que des traditionalistes on se

1 J. Lacroix, op. cit., p. 127.



SAVOIR DIALOGUER 37

contente d'assener SA vérité, sans se préoccuper de rejoindre l'autre,
lui prêtant des idées fabriquées non conformes à la réalité.

Ces deux voix du dialogue sont assumées parfois par des

enseignants qui se veulent modernes. Un maître, désolé de voir
ses grands élèves amorphes, parsemait son cours de réflexions
telles que: «Vous pourriez m'objecter que... Là, vous pourriez
me dire que... Alors, je vous répondrais que... » « Dialogue »

inutile! La matière et la forme de son enseignement passaient à

un tel point à côté des préoccupations de ses élèves que l'idée de

poser une question ou de faire une objection n'effleurait aucun
d'entre eux.

Un dialogue d'orientation pour la vie ne se réduit pas non plus à
I une simple conversation, à un échange verbal entre deux individus.

On peut converser longuement avec un jeune sans vraiment dialoguer,
sans même lui donner la possibilité d'exprimer des problèmes
profonds. C'est à l'éducateur qu'il appartient, au cours d'une conversation,

de poser les questions, de faire des réflexions qui permettent au
jeune une ouverture sur ce qui fait sa vie.

Un tel échange est particulièrement infructueux quand il
s'agit, de la part des éducateurs, d'un étalage unilatéral
d'informations. D'aucuns excellent à occuper tout le temps de la conversation

par le récit de souvenirs d'études ou de voyages. D'autres,
en une heure de conversation, réussissent à faire connaître toutes
les fonctions qu'ils ont exercées et tous les titres qu'ils ont reçus
depuis leur insertion dans la vie sociale.

L'apport de C. Rogers

L'art de conduire un vrai dialogue requiert de la part des maîtres
un certain état d'esprit. Nous voudrions y insister en présentant les
principes que C. Rogers a découverts au cours d'une longue pratique
de psychothérapeute *.

Il peut paraître étrange que les principes d'une relation
interhumaine dans une situation pathologique puissent être valables pour
une relation dans une situation normale. Il nous semble cependant
— c'est là le grand apport de C. Rogers — qu'il a su à un tel point
faire ressortir la quintessence de ses relations avec ses patients que

I Cf. C. Rogers: Le Développement de la Personne. Dunod, Paris, 1967, pp. 195-
i 199. Une critique de l'application des principes de C. Rogers à la relation

pédagogique a paru dans les Etudes pédagogiques 1968, pp. 79-92, sous la plume de
L. Barbey.



38 ÉTUDES PÉDAGOGIQUES

ces principes sont dans une large mesure applicables, mutatis mutandis,
à toute relation interhumaine.

C. Rogers ne donne pas, comme il le fait expressément pour la

pédagogie, l'application de ses principes psychothérapeutiques à
l'orientation des grands adolescents. Cette application nous paraît
cependant justifiée et enrichissante.

Essentiellement, le dialogue que nous envisageons ici doit être
considéré comme une « relation d'aide » que C. Rogers caractérise de

la manière suivante:

« J'entends par ce terme des relations dans lesquelles l'un au
moins des deux protagonistes cherche à favoriser chez l'autre la

croissance, le développement, la maturité, un meilleur fonctionnement

et une plus grande capacité d'affronter la vie. L'« autre »,

dans ce cas, peut être soit un individu, soit un groupe. On pourrait
encore définir une relation d'aide comme une situation dans

laquelle l'un des participants cherche à favoriser chez l'une ou
l'autre partie ou chez les deux une appréciation plus grande des

ressources latentes internes de l'individu, ainsi qu'une plus grande
possibilité d'expression et un meilleur usage fonctionnel de ces

ressources. »1

Voici donc, appliqués à l'orientation des grands adolescents, les

cinq principes proposés par C. Rogers.

Tout d'abord, il s'agit de mettre le jeune en contact avec les
problèmes réellement vécus.

Ce premier principe concerne la relation transcendentale entre la

personne du jeune et les valeurs morales. Il faut, en effet, que le

jeune soit placé

« dans une situation qu'il perçoit comme un problème sérieux et

lourd de sens » 2.

L'éducateur doit, par le dialogue, favoriser la prise de conscience
du jeune qui doit se placer face au problème de l'orientation de sa

vie. Cette tâche est malaisée; depuis une ou deux décennies règne,
dans les milieux étudiants en particulier, un intellectualisme croissant.

Cette hypertrophie de la formation intellectuelle entraîne un

retard du développement affectif, moral et caractériel. Les jeunes se

sentent désarmés en face de la prise en charge de leur vie, sans savoir
eux-mêmes pourquoi. Il appartient à l'éducateur d'établir un climat
tel que le jeune puisse entrer

1 C. Rogers, op. cit., p. 29.
2 Ibid., p. 202.



SAVOIR DIALOGUER 39

« en contact réel avec les problèmes qui concernent son existence,
de telle sorte qu'il distingue ceux qu'il désire résoudre »1.

Ces problèmes se présentent avec un certain ordre d'urgence et
concernent son insertion dans la vie sociale, son acheminement vers
l'état adulte, vers la maturité affective et morale.

Tout grand adolescent se pose des problèmes, au moins de manière
implicite ; il les sent. Le dialogue l'éclairera de manière qu'ils deviennent

explicites et qu'en ressortent les exigences pour sa vie présente.
Quand le grand adolescent parvient à les exprimer, il le fait souvent

de façon maladroite, confuse, incomplète. L'éducateur doit
veiller à les prendre au sérieux ; si, à ses yeux, ils apparaissent comme
des problèmes mineurs, voire de faux problèmes, ils sont souvent
« sérieux et lourds de sens » pour le jeune.

L'éducateur, ensuite, doit être une personne congruente.

« Il doit être exactement ce qu'il est, et non pas une façade, un
rôle ou une prétention. » 2

« Dans mes relations avec autrui, écrit C. Rogers, j'ai appris
qu'il ne sert à rien à long terme, d'agir comme si je n'étais pas ce

que je suis. » 3

Le terme « congruence » est propre à C. Rogers, mais la réalité
qu'il recouvre doit être l'apanage de tout éducateur, de quelque
école qu'il se réclame.

Dans l'orientation des jeunes, il arrive que l'éducateur joue
certains rôles, se cache derrière certaines façades. Il peut se constituer,
par exemple, représentant de la loi, gardien des bonnes mœurs ou
défenseur de coutumes établies, juge, trop sûr de lui, du bien et du mal.
Tandis que, pour une personne unifiée, intégrée, « congruente »,

compte essentiellement la fidélité aux valeurs auxquelles elle se soumet.

De par la qualité de l'attitude de l'éducateur, le jeune pourra
parvenir lui aussi à les reconnaître et à s'y soumettre.

Il ne suffit pas que l'éducateur soit sincère ou de bonne volonté:

« Chez tel individu nous devinons que non seulement il pense
ce qu'il dit, mais que ce qu'il dit exprime ses sentiments les plus
profonds... Nous avons tendance à nous sentir en confort et en
sécurité dans nos relations avec lui... Avec une autre personne, par
contre, nous devinons plus que ce qu'elle dit est presque certainement

une défense ou une façade » *.

1 C. Rogers, op. cit., p. 207.
2 Ibid., p. 203.
3 Ibid., p. 15.
4 Ibid., p. 203.



40 ÉTUDES PÉDAGOGIQUES

La congruence invite qui veut orienter le grand adolescent à

témoigner qu'il ne connaît pas tout, qu'il n'a pas réponse à tout.
Socrate n'affirmait-il pas déjà que la vraie science consiste surtout à

savoir qu'on ne sait pas? C. Rogers a raison d'écrire:

« Il ne sert à rien de prétendre connaître des réponses qu'en
réalité je ne connais pas »1.

Dans l'éducation traditionnelle a sévi une certaine manie de

résoudre tous les problèmes, faisant appel à d'abstraites constructions
philosophiques ou scientifiques ou encore à un juridisme étroit. Ces

solutions s'avèrent rarement valables dans le concret de la vie.
Dans le dialogue, donc, l'éducateur ne doit pas « faire semblant »

qu'il a tout résolu ou peut tout résoudre. Il doit avouer que les
problèmes nouveaux posés par l'évolution du monde, par la mise en

question des valeurs traditionnelles, réclament des solutions nouvelles

qu'il importe de chercher ensemble. Certains problèmes d'ailleurs
— tel le problème du mal ou de la hberté — n'ont pas de solution
complète, mais peuvent seulement être éclairés. Cette notion d'éclairage

est importante. Elle montrera au jeune, habitué à l'esprit
scientifique, que tout problème ne peut faire l'objet de démonstration de

type mathématique ou expérimental.

Puis, l'éducateur doit porter au jeune une considération positive
inconditionnelle.

« C'est une manière d'être, écrit Rogers, qui manifeste simplement

« je vous porte attention » et non pas « je vous porte attention

à condition que vous vous comportiez de telle ou telle
manière. » 2

Voilà qui interdit, dans l'orientation des jeunes, une attitude que
l'on pourrait schématiser ainsi: « Je veux bien vous aider si vous faites
ce que je vous dis. » L'éducateur, restant à sa place de témoin
désignant les valeurs, se doit d'accepter les erreurs du jeune, ses faux pas,
ses échecs ou ses insuffisances au même titre que ses réussites. Il accepte
également, sans cesser de porter au jeune une « attention chaleureuse ».

de n'être pas suivi dans les orientations qu'il donne, ou même, au

cours du dialogue, de voir ces orientations contestées ou démolies.
Peu à peu, le jeune réalisera que les exigences sont requises non

par l'éducateur, mais « par la vie elle-même ». Il s'agit de respecter
l'évolution intérieure d'une personne, non de dicter une conduite ou

de vouloir à tout prix « arranger des choses » ou une situation 3.

1 C. Rogers, op. cit., p. 15.
2 Ibid., p. 204.
3 Ibid., pp. 204, 211, 219.



SAVOIR DIALOGUER 41

Cette considération positive inconditionnelle trouve son fondement

dans le fait qui s'est imposé à C. Rogers tout au long des

quelque trente années au cours desquelles il a essayé d'aider les

nommes :

« Fondamentalement, tous les hommes ont une orientation
positive. » *

Si C. Rogers le constate chez des êtres se trouvant dans un état
pathologique, a fortiori peut-on l'affirmer du jeune entre 17 et 21 ans,
chez qui la préoccupation essentielle est de construire une vie réussie.

L'éducateur doit remplir une autre condition importante:
comprendre le jeune de manière « empathique ». Il doit sentir le monde
intérieur du jeune comme si c'était le sien, sans jamais oublier la
qualité de « comme si », car il s'agit de

« sentir les colères, les peurs, les confusions du client comme si
elles étaient vôtres sans que votre propre colère, peur ou confusion
ne retentissent sur elles » 2.

C. Rogers attache une « valeur énorme » au fait de pouvoir se

permettre de comprendre une autre personne. De fait, il est impossible
de comprendre les paroles de quelqu'un sans comprendre le monde
intérieur de la personne qui les exprime. L'éducateur a parfois
tendance à porter un jugement rapide sur le jeune avec qui il dialogue,
sans faire un effort suffisant de compréhension.

« Si une personne exprime un sentiment, une attitude ou une
opinion, nous avons tendance à penser aussitôt: « C'est juste » ou
« c'est stupide », ou encore « c'est anormal », « ce n'est pas raisonnable

», « c'est faux », « ce n'est pas bien. » 3

Du grand adolescent, l'adulte est tenté de penser: « Il est jeune,
ça lui passera », « C'est la jeunesse d'aujourd'hui », « La vie se chargera
de lui faire les pieds »... A la base d'une telle conception persiste
l'idée que la jeunesse n'est pas une période valable en soi, mais
uniquement une étape de transition.

Une compréhension « empathique » invite au respect des «

complexités du processus vital ». L'éducateur ne doit pas imposer du
dehors des buts ou une manière de se comporter, ni façonner à sa
manière les individus. La personne du jeune doit évoluer selon ses

propres ressources et virtualités, selon également sa sensibilité à

l'appel des valeurs. Grâce à cette compréhension de la part de

1 C. Rogers, op. cit., p. 204.
2 Ibid., p. 204.
3 Ibid., p. 17.



42 ÉTUDES PÉDAGOGIQUES

l'éducateur et à son respect de ce donné réel, une heureuse évolution
pourra s'opérer chez le jeune.

La cinquième condition, appliquée à l'orientation à la vie, consiste
en ce que le grand adolescent éprouve ou perçoive quelque chose de la
« congruence », de la « considération positive inconditionnelle » et de
1'« empathie » manifestées par l'éducateur.

Ce dernier peut en effet posséder ces qualités comme dispositions
intérieures. Pour qu'un véritable dialogue puisse s'instaurer, il faut
que le grand adolescent n'ait pas de doute sur leur présence chez

l'éducateur; c'est alors seulement qu'il se sentira en relation
harmonieuse avec lui.

Certains adultes échouent dans l'orientation morale qu'ils veulent
donner aux jeunes. Ils sont pleins de bonnes intentions, possèdent
les qualités que nous venons d'énumérer, mais n'en laissent rien
transparaître. C'est le cas, en particulier, de ceux chez qui une écorce rude
voile un cœur sensible ou une grande timidité, rendant ainsi l'inter-
communication impossible.

Comment conduire un dialogue valorisant

Le lecteur qui aura eu la patience de nous suivre jusque-là a

sans doute envie de s'exclamer: « La théorie, c'est bien beau, mais... »

Nous voulons consacrer la dernière partie de cet article à des exemples
concrets, avec ce que cela comporte d'imperfection. Des exemples
significatifs au cours d'une brève conversation peuvent paraître
insipides, sans couleur une fois transcrits. Nous pensons cependant qu'ils
peuvent être très éclairants si on les analyse en profondeur.

Une technique de dialogue est présentée par trois auteurs
américains dans un ouvrage de première importance pour l'éducateur
préoccupé de faire accéder le jeune au monde des valeurs *. Nous donnons
ici les grandes lignes de ce que les auteurs appellent « la réplique
éclairante », ainsi que quelques exemples.

Il s'agit d'une manière d'intervenir par la parole, à propos de ce

qu'un jeune dit ou fait, qui l'incite à réfléchir à la qualité de sa pensée
et de son action, qui l'amène à découvrir dans quelle mesure il se

réfère à des valeurs.
Que peut répliquer, par exemple, un éducateur à un jeune qui lui

dit: « En fin de semaine, je vais à Paris avec ma famille »? Si
l'éducateur répond: «C'est chic» ou «Amusez-vous bien», le dialogue
tourne court et rien n'en sort.

1 Louis E. Raths, Merrill Harmin, Sidney B. Simon: Values and Teaching.
Charles E. Merrill Books, Inc., Columbus, Ohio, 1966.



SAVOIR DIALOGUER 43

L'éducateur préoccupé de faire réfléchir dira plutôt : « Etes-vous
content d'aller à Paris? » Peut-être le jeune sera-t-il amené à répondre:
«Oh! non, je préférerais de beaucoup rester ici et jouer un match
important avec mon équipe. » Il a été ainsi rendu un peu plus conscient

de sa manière de vivre: il accomplit des actes qui le laissent
insatisfait. C'est un petit pas sur le chemin des valeurs: le jeune sera
peut-être amené à considérer avec plus de sérieux quelle part de sa
vie il doit donner à des choses qu'il n'apprécie pas.

Prenons un autre exemple de réplique éclairante intervenant au
cours d'une leçon en classe:

L'étudiant : — Je crois que tous les hommes sont nés égaux.
Le maître: — Que voulez-vous dire par là?

— Je veux dire, il me semble, que tous les hommes sont également
bons et que personne ne devrait avoir des avantages sur quelqu'un
d'autre.

— Cette idée vous suggère-t-elle que des changements sont nécessaires

dans notre monde, même dans cette ville et dans cette école?
— Certainement, et de nombreux! Voulez-vous que je vous en

nomme quelques-uns?
— Non, nous devons retourner à notre leçon d'orthographe, mais

je me demandais simplement si vous travailliez à quelques-uns de ce
changements, si vraiment vous étiez en train d'en provoquer.

— Pas pour le moment, mais je pourrai le faire bientôt.
— Je vois. Retournons à notre leçon d'orthographe.

Un dialogue ainsi mené conduit le jeune à se demander s'il entreprend

une action conforme aux idées qu'il exprime ou s'il se contente,
comme beaucoup d'autres, d'agiter de grandes idées.

Pour conduire fructueusement un dialogue valorisant, il est nécessaire

de remplir certaines conditions.
Nous avons déjà mentionné en parlant de C. Rogers 1 que

l'éducateur doit s'interdire d'exprimer un jugement de valeur face aux
comportements ou aux idées d'un jeune. Un tel jugement (« C'est
juste », « C'est stupide », « C'est mal ») empêche le jeune d'éclairer par
lui-même sa pensée et sa vie, si, bien sûr, il désire le faire.

L'éducateur doit veiller également à ne pas répondre à toutes les
questions et réflexions, mais à celles seulement qui peuvent faire
progresser dans la prise de conscience des valeurs.

« Le jeune qui vous demande à la fin d'une ardente discussion
sur la contraception qui l'a opposé à un de ses camarades : « Et

1 Cf. supra, p. 37.



44 ÉTUDES PÉDAGOGIQUES

vous, monsieur, qu'en pensez-vous? » ne vous traite pas
nécessairement comme un être humain. Il ne désire peut-être pas
accéder au monde des valeurs. Ce qu'il veut, c'est un arbitre, une
référence. Il recourt à vous comme à YEncyclopédie britannique
pour écraser celui qui l'a contredit. Il veut gagner une bataille
intellectuelle. Se hâter de répondre dans ce cas, sous prétexte
qu'il y a une apparente demande, est une colossale erreur plus
motivée par votre désir imprudent de parler que par l'attention
à une vraie parole valorisante. » x

Habituellement, les dialogues où le maître emploie des répliques
éclairantes sont assez brefs. L'important est de donner aux jeunes un
« os à ronger » et non de les amener à dire ce qu'on voudrait qu'ils
disent.

C'est en réfléchissant dans la solitude qu'ils arrivent mieux à voir
clair dans leurs idées, quand ils le font pour eux-mêmes, sans la
tentation de les justifier face à l'adulte.

Voici, par exemple, un dialogue où le maître veut aider un jeune,
qui vient d'annoncer qu'il est libéral en politique, à réfléchir sur la

qualité de son choix:

Le maître : — Vous dites que vous êtes libéral en matière politique.
L'étudiant: — Oui.

— Vos idées, d'où sont-elles venues?
— Eh bien! de mes parents, j'imagine, pour la plupart.
— Connaissez-vous bien les autres partis?
— Jusqu'à un certain point...
— Je vois. Maintenant, toute la classe, retournons aux devoirs

que vous aviez pour aujourd'hui.

Le dialogue se termine par une phrase qui n'engage à rien, mais

qui a l'avantage de laisser ouverte la porte de la réflexion. Les auteurs
donnent comme exemples de phrases de ce genre: « J'ai eu du plaisir
à parler avec vous », « Je vois mieux ce que vous voulez dire
maintenant », « Nous en reparlerons », « Vraiment intéressant, merci ».

Il n'est pas aisé de trouver au moment favorable la bonne réplique
éclairante. Certaines réactions de l'éducateur peuvent tomber à faux
et ne pas être valorisantes pour le jeune.

Il en est ainsi quand la question posée contient un blâme déguisé
ou une directive cachée. Il faut donc éviter des répliques telles que:
« Ne vous ai-je pas dit de rester tranquille? », « Quand allez-vous

1 J. Piveteau, in Catéchistes, N° 90, p. 367.



SAVOIR DIALOGUER 45

cesser d'agir de cette manière? », « Vous savez qu'avec le peu de progrès

que vous faites vous n'arriverez jamais à obtenir votre diplôme! »

Dangereux est aussi l'emploi du « Pourquoi? » qui habituellement
met le jeune sur la défensive plus qu'il ne l'aide à rendre claires les
valeurs. « Pourquoi avez-vous fait cela? » est souvent traduit par le
jeune: «Mais pourquoi donc avez-vous fait quelque chose d'aussi
stupide? » Il se met alors à chercher des excuses, des explications,
passant à côté d'une réflexion en vérité sur sa vie.

Dans le but d'aider les éducateurs, les auteurs proposent une liste
d'une trentaine d'exemples de répliques éclairantes, liste qui, évidemment,

n'est pas exhaustive. Est éclairante, en effet, toute réplique qui
a pour but d'inciter le jeune à réfléchir, à examiner ses choix, de
l'aider à mieux se connaître et de le rendre plus conscient de ce qu'il
dit ou fait.

Nous mentionnons ci-dessous les répliques qui nous paraissent les

plus significatives en montrant la portée de certaines d'entre elles au
cours de dialogues valorisants:

L'éducateur se contente parfois simplement de répéter ce que vient
de dire un jeune: «Vous avez dit que... ». Refléter comme dans un
miroir les idées exprimées est fructueux, car il est curieux de constater
comment certaines personnes sont peu conscientes de ce qu'elles
affirment.

On peut aussi répéter de façon déformée ce qui a été dit : en
corrigeant, le jeune aura l'occasion d'approfondir sa pensée; il le fera
également si on lui demande de définir les termes qu'il utilise.

Dans le fait suivant, les répliques vont aider le jeune à se demander
si son comportement est dicté par un choix personnel et libre :

Le maître : — J'ai l'impression que vous participez rarement aux
discussions en classe.
L'étudiant: — Oui, je crois que c'est vrai.

— Est-ce là un comportement habituel chez vous? Je veux dire:
Etes-vous particulièrement calme dans d'autres groupes et en dehors
de la classe?

— Oui, peut-être bien, habituellement.
— Ne serait-il pas plus agréable de participer, d'exprimer vos

idées dans le groupe? D'un autre côté, évidemment, il n'y aurait pas
de mal à ne pas participer, si vous ne le désirez pas. Avez-vous réfléchi
à tout cela?

— Ma foi, non, pas beaucoup.
— Bien. Je ne veux pas vous empêcher plus longtemps de

travailler.



46 ÉTUDES PÉDAGOGIQUES

L'intérêt de ce dialogue est que le maître a défini sa position, sans
toutefois donner au jeune le sentiment que la seule bonne manière de

se comporter est de participer aux discussions. Il invite simplement
l'étudiant à se demander ce que vraiment il désire.

Lorsqu'un jeune avance une idée, il est bon de lui demander où,
en pratique, elle pourrait le conduire, quelles en seraient les

conséquences.

Pour l'aider à élargir son champ de réflexion, d'autres répliques
sont éclairantes, telles que : « Cette idée est-elle vraiment importante
pour vous? », « Avez-vous ces sentiments depuis longtemps? », « Avez-
vous considéré les autres possibilités? », « Cette idée est-elle si importante

que chacun devrait l'adopter? »

L'éducateur ne se contente pas de dialoguer: il est sans cesse

disposé à venir en aide au jeune dans les difficultés que celui-ci
rencontre. Voici un dialogue, apparemment banal, mais dont le résultat

a une réelle importance:

Le maître: — Aujourd'hui encore, vous n'étiez pas à l'heure à l'école.
Est-ce que vous aimez arriver en retard?
L'étudiant : — Ma foi, non.

— Depuis combien de temps arrivez-vous en retard à l'école?
— Depuis longtemps. Pratiquement, depuis que je viens à l'école,

je crois.
— Que ressentez-vous en arrivant en retard?
—- Parfois, je trouve que c'est amusant.
— Qu'entendez-vous par « amusant »?

— Eh bien! je trouve que je suis différent des autres gars. Je me
sens embarrassé.

— Si je comprends bien, vous trouvez désagréable d'arriver en

retard.
— C'est ça.
—¦ Que puis-je faire pour vous aider à arriver à l'heure?
— Ma foi, habituellement c'est ma mère qui m'appelle le matin,

mais parfois elle reste endormie.
— Avez-vous un réveille-matin?
— Non.
— Pourriez-vous vous en procurer un? Je pourrais vous aider à

vous en procurer un, si vous pensez que c'est nécessaire.

— Ce serait gentil et amusant. Je vais essayer de m'en procurer
un.

A la suite de ce dialogue, le jeune s'est pris en main: il arrive
régulièrement à l'heure à l'école. A sa mère qui lui demande les raisons de



SAVOIR DIALOGUER 47

ce changement, il répond : « Oh nous avons discuté, mon maître et
moi. »

Certains dialogues ont pour but d'aider à déceler les motivations
profondes d'une aspiration.

L'étudiante: — Un jour, j'aimerais faire partie d'une organisation
d'aide au tiers monde.
Le maître: — Que voyez-vous de positif dans cette perspective?

— Le bonheur de servir m'enthousiasme. Le fait aussi d'aller dans
des régions éloignées.

— Laquelle de ces deux raisons mettriez-vous en premier?
— Le fait d'aller dans des régions éloignées, je pense.
— Etes-vous contente que ce soit la première des raisons?
— Non. Je pense que les gens me respecteraient davantage si la

question de servir venait en premier heu.

Ce dialogue valorisant peut se poursuivre dans diverses directions :

l'importance qu'a pour la jeune fille le fait d'être respectée, sa disposition

actuelle à servir, les possibilités d'aller dans des pays lointains.

A l'aide de ces exemples, l'éducateur peut se rendre compte du
style de répliques favorisant l'accès au monde des valeurs. Il n'y a

pas en soi de formules toutes faites. Si l'éducateur a le souci permanent

d'orienter le jeune, il créera des répliques portant le sceau de sa

propre personnalité et adaptées à celle du jeune.
La préoccupation de conduire un vrai dialogue, un dialogue capable

de faire grandir le jeune, donne une dimension toute particulière à
la tâche de l'enseignant. Les grands adolescents, pour la plupart,
sont aptes à s'ouvrir à un tel dialogue qui les aide à être conscients
de ce qu'ils vivent, à devenir libres et responsables. De la part de
l'éducateur, la règle d'or reste la patience face aux jeunes qu'il doit
laisser évoluer selon leurs propres virtualités ; leur cheminement se fait
progressivement, à petits pas, tout comme, d'ailleurs, celui de l'adulte
lui-même.

Augustin Berset
Dr es lettres


	Avec les grands adolescents : savoir dialoguer

