
Zeitschrift: Études pédagogiques : annuaire de l'instruction publique en Suisse

Band: 59/1968 (1968)

Artikel: Réflexions sur la "relation pédagogique"

Autor: Barbey, Léon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-115554

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-115554
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Réflexions sur la « relation pédagogique »

Le terme de « relation » appartient depuis des siècles au vocabulaire

philosophique. On trouve chez Aristote une analyse approfondie
de la notion correspondante, sous son double aspect de relation
transcendantale (ex. relation de l'âme au corps, de l'intelligence au
vrai) et de relation prédicamentale (ex. relation père-fils).

C'est à cette dernière que se rattache la relation « pédagogique ».

Encore faut-il noter que l'expression « relation pédagogique » est
absente, à notre connaissance, des écrits du Stagyrite. On la
chercherait même en vain dans la plupart des traités de pédagogie,
disons: jusque vers... 1950. Mais elle connaît depuis peu une fortune
singulière dans la littérature des psychologues, à qui rien d'humain
ne reste étranger, et particulièrement pas l'éducation.

Est-il besoin de dire qu'Aristote et les scolastiques ne sont pas
leurs maîtres à penser? On risque dès lors de se méprendre à entendre
leur concept de relation et celui des anciens dans un sens univoque.
Lorsqu'un mot a une histoire, une sorte d'état civil en philosophie
ou dans n'importe quelle discipline, on ne l'affuble pas d'une nouvelle
identité sans risque de confusion. C'est à l'inventaire de la notion de
« relation pédagogique » que ces pages voudraient contribuer.

1. — Une formule « dans le vent » : la relation maître-élève

Sous diverses formules, l'idée de « relation pédagogique » a été
évoquée récemment à l'instar d'une panacée pour l'école de demain
lors du Colloque d'Amiens 1. On sait que celui-ci, faisant suite au
Colloque de Caen, a réuni, du 15 au 17 mars 1968, 550 enseignants
français pour discuter des « problèmes de l'école nouvelle, de la
formation des maîtres et de la recherche en matière d'éducation ». Nous
n'avons pas en main les rapports de base qui y furent présentés et
longuement discutés, ni le compte rendu complet des débats — si
même ils ont été publiés. Mais de leurs échos dans la presse 2, il ressort
qu'on y exprima une prise de conscience aiguë de la fonction
fondamentale et de la valeur universelle de la « relation maître-élève ».

1 Sans ressasser des textes connus, on nous permettra de signaler simplement
que, depuis le début du siècle, le mouvement de l'Ecole Nouvelle est fondé sur
une « contestation » — avant la lettre — de la relation pédagogique traditionnellement

pratiquée.
2 Le Monde, La Croix, notamment. Et plus spécialement la revue Pédagogie :

« L'Ecole peut-elle changer? A propos d'Amiens », par François ADER
(avril 1968, pp. 363 et suiv.).



80 études pédagogiques

A vrai dire, la notion n'en est pas rigoureusement définie; la formule
est censée comprise de chacun et dans le même sens, celui précisément
de la psychologie contemporaine.

M. Gilles Ferry, par exemple, affirme : « La pratique enseignante
exigera des enseignants, quelle que soit leur spécialité, ainsi que de

tout le personnel éducatif: la capacité de maîtriser rationnellement
et émotionnellement la relation avec autrui \ ce qui implique l'acceptation

de soi-même et en particuber de ses propres limites » 2. A travers
ce langage d'initié, on devine qu'il s'agit de transposer dans la

pratique pédagogique les caractères de la « relation humaine » tels

que les décrivent la psychologie sociale, la psychanalyse et, comme
nous le verrons plus loin, la psychothérapie d'inspiration rogérienne 3.

Dans leurs déclarations finales, les participants au Colloque « affirment
l'urgence d'une rénovation éducative aussi bien que pédagogique 4...

Une conception plus fine et plus globale de l'éducation doit encourager

l'enfant à la participation et au dialogue », ce qui « implique la

transformation des relations pédagogiques ». — Ces relations
pédagogiques — au pluriel — nous semblent évoquer ce qu'on connaît
sous le terme de public relations plutôt qu'une notion spécifique de

la relation pédagogique.

* * *

On mesurera peut-être encore mieux à quel point la formule est
dans l'air par le truchement d'un ouvrage où s'expriment les idées
d'un mibeu qu'on ne juge pas toujours être à la fine pointe de la

pensée en marche. L'auteur en est Soeur Sabine Villatte. Elle
commente une enquête menée parmi des élèves et d'anciennes élèves
d'institutions rehgieuses, sous le titre: Les religieuses. Comment les

voit-on? s. Une section en est consacrée aux religieuses enseignantes.
L'auteur pose en principe que c'est par l'analyse des facteurs de

« toute relation humaine » 6 qu'on peut découvrir ce que doit être la
« relation pédagogique » 7. Et voici sa conclusion : « La mutation
actuelle de la fonction enseignante entraîne la substitution d'une
attitude relationnelle à une attitude autoritaire et directive dans les

1 C'est nous qui soulignons.
* Pédagogie, I.e., p. 365.
3 Sous le même titre, Psychologie sociale, voir les ouvrages de J. MAISON-

NEUVE (Que Sais-Je? 1960), J. STOETZEL (Flammarion, 1963), O. KLINE-
BERG (P.U.F.,1957). On pourrait ajouter les philosophies personnalistes, la
pratique et l'esprit du case work, etc.

4 Notons la conception étriquée du a pédagogique », réduit au » scolaire ».

6 Duculot-Lethielleux, 1967.
* o.e., p. 15.

' ib., p. 181.



RÉFLEXIONS sur la « relation pédagogique » 81

rapports maître-élève, si on veut rendre ce dernier capable d'auto-
contrôle et de bberté » K

C'est Amiens avant Amiens: le livre de Sr Villatte est de 1967 et
Amiens de 1968. Nous noterons l'opposition énoncée entre attitude
« relationnelle » et attitude « autoritaire et directive », comme si
l'attitude directive et même autoritaire ne créait pas aussi une situation

relationnelle, une relation pédagogique sui generis. La formule
a donc pris un sens restrictif, elle présuppose qu'il n'y a relation
qu'entre personnes en situation d'égalité; toute «directivité» est
censée incompatible avec la relation pédagogique idéale.

* * *

Avec Le psychosociologue dans la cité 2, nous remontons quelque
peu dans le temps : le volume est bien aussi de 1967, mais il publie des

exposés et des discussions tenus à Royaumont en décembre 1962.
Il en est de même avec Pédagogie et psychologie des groupes 3,

écho d'un colloque parisien de mai 1964. Nous y retrouvons plusieurs
interlocuteurs de Royaumont : Gilles Ferry sur « la relation
pédagogique » précisément ; Mme Herbert sur « les facteurs de la situation
scolaire ». Les pages les plus originales décrivent des expériences de
pédagogie non directive réalisées en Angleterre (Mme Herbert encore)
et en France (D. Le Bon), dans l'enseignement des langues et des
sciences.

Dans cet ordre des réabsations pratiques —• pierre de touche des
théories — on lira le témoignage le plus copieux sous le titre La
liberté d'apprendre 4, par l'abbé Hameline et la Mère Dardelin.

Si nous ne résumons pas ces derniers ouvrages, c'est que leur
conception de la, relation pédagogique s'inspire expressément de
Carl Rogers, avec qui nous allons faire un plus long bout de chemin.
Nous espérons en avoir assez dit pour mettre en relief les espoirs
attachés à la valorisation de l'attitude « relationnelle » en pédagogie,
mais aussi pour faire sentir le besoin d'examiner plus à fond ce qu'elle
comporte.

1ib., p. 180.
8 Publié par la Fondation Royaumont, aux Editions de l'Epi, 1967. Sous-

titre: L'Ecole, l'Hôpital, l'Entreprise, le Syndicat. — Nous intéressent ici les
contributions d'Alexandre LHOTELLIER, « La pédagogie non directive »,
et de Mme E. J. HERBERT, a La formation des éducateurs », avec les échanges
de vues qui les accompagnent.

8 Publié par A.R.I.P. Association pour la Recherche et l'Intervention
Psychosociologiques), Epi, 1964.

4 Ed. ouvrières, 1967. Une partie de ces textes avaient paru dès 1964 dans
la revue Orientations, N08 10 et 11.



82 ÉTUDES PÉDAGOGIQUES

2. — La pédagogie non directive de Carl Rogers

1. Une psychothérapie non directive

Ni psychiatre ni médecin, Carl Rogers 1 est un psychologue
nord-américain, plus praticien que théoricien, un psychothérapeute
qui conçoit son rôle comme celui d'un simple conseiller psychologique

2. Tiraillé, au cours de ses études psychologiques, entre la
stricte discipbne des méthodes expérimentales et l'ouverture à

l'intuition de la psychologie des profondeurs, trop souvent gauchie
cependant par le dogmatisme, Rogers a fini par rejeter les concepts
rigides d'une certaine psychanalyse. Il nie l'utilité d'un minutieux
forage autour des mécanismes de l'inconscient. En revanche, il retient
le principe que le psychothérapeute ne doit ni approuver ni
désapprouver les attitudes du « client », mais seulement l'aider à s'exprimer
et par là à voir clair en lui-même. A cette attitude, il donne un fondement

positif: l'existence en chacun d'une «force spontanée capable
d'intégration et de changement de direction » 3. « C'est au patient
lui-même qu'il incombe de se construire sa propre personnalité. Le

thérapeute n'est plus que le catalyseur qui facilite l'évolution du

processus de croissance »4. C'est en ce sens que la psychothérapie
rogérienne est « non directive » ou mieux, comme il préfère s'exprimer
actuellement, « centrée sur la personne... le cbent » 5. Tout le

dynamisme du « traitement » repose sur ces forces constructives
internes qui permettent au « cbent » de parvenir à « l'actualisation
du moi » 6.

Nous n'avons pas à expliquer plus longuement comment Rogers
est arrivé à cette conception 7, mais seulement comment il en a tiré
des conclusions révolutionnaires en pédagogie. Notre source principale

est le Développement de la personne 8, ouvrage qui n'est pas d'un
1 Œuvres traduites en français: Psychothérapie et relations humaines [avec

G. Marfan KINGET), 2 vol. Nauwelaerts, 2e éd. 1965; Le développement de la
personne, Dunod, 1967. — Etudes sur Rogers: Joseph NUTTIN, Psychanalyse et

conception spiritualiste de l'homme. Public, universit. de Louvain, 2e éd. 1965;
Henri GRATTON, Psychanalyses d'hier et d'aujourd'hui, Cerf. 1955; Max PAGES,
L'orientation non directive en Psychothérapie et en Psychologie sociale, Dunod, 1965.
Voir aussi notes de la page précédente.

1 G. ROGERS, Le dév. de la personne, p. XV.
3 GRATTON, o.e., p. 200.
4 NUTTIN, o.e., p. 109.
5 et « ROGERS, Le dév. de la personne, p. XVII.
7 Lui-même l'expose dans les ouvrages cités (note 1). Voir aussi Dr. C.

KOUPERNIK, «Le colloque singulier: problèmes de l'expertise et du case
work », in Le dialogue. Groupe lyonnais d'études médicales, philosophiques et
biologiques, Spes, Paris, 1967, pp. 129-145.

8 Traduction française (1966) de Mme E. J. HERBERT, ex-professeur de

pédagogie à l'Université de Manchester. Nous citons l'éd. de 1967 (Dunod).



RÉFLEXIONS SUR LA « RELATION PÉDAGOGIQUE » 83

seul tenant, mais rassemble des textes écrits au long d'une douzaine
d'années, de 1951 à 1961. Concernent directement la pédagogie le
chapitre X (1952) et le chapitre XI (1958). De l'un à l'autre, la pensée
de Rogers subit une évolution que semblent ignorer, ou négliger, ses

disciples européens. Il vaut la peine d'en marquer les étapes.

2. Le premier moment de la pensée pédagogique de Rogers (1952)
En deux mots, disons que Rogers a commencé par penser que

la situation pédagogique est exactement du même modèle que la
situation psychothérapique.

Dans ce chapitre X qui, pour être « le plus court » — il occupe les

pages 195 à 199 — n'en est pas moins « le plus révolutionnaire », de
l'aveu même de l'auteur, Rogers rapporte avec un brin d'humour
comment il fut amené à émettre une opinion en matière pédagogique,
sur une invitation de Harvard à y tenir un séminaire, en avril 1952.
Thème: «Comment l'enseignement en classe peut-il influencer le

comportement humain? » A bre Rogers, il semble n'avoir guère
consacré de temps à sa préparation, n'ayant pas d'autre idée que
d'amorcer une discussion, en présentant « certaines opinions très
personnelles » sur son expérience d'enseignant, d'enseigné et de

psychothérapeute. Il n'a « ni demandé ni espéré » l'accord de ses
auditeurs mais simplement souhaité un échange de vues, « convaincu,
dit-il, que si j'avais commis quelque erreur, la discussion m'aiderait
à trouver la vérité ». Voilà qui est bien édifiant et ne laisse guère
prévoir la bombe que Rogers s'apprête à lancer.

Son argumentation, fort simple, se résume en quelques bgnes.
L'enseignement est ou bien inutile ou bien efficace. Dans le premier
cas, il n'y a pas de raison de le maintenir. Dans le second cas, son
efficacité ne peut être que préjudiciable à la pensée active et personnelle

de l'enseigné : il y a donc toutes raisons de le supprimer et avec
lui, par voie de conséquence, les examens et les diplômes.

Ce fut un beau tumulte. Rogers affecte d'en avoir été surpris. Se

disant « effrayé » lui-même par l'extrémisme logique de ses déductions,
il laisse entendre qu'il s'attendait à voir son argument mis en pièces
par ses interlocuteurs. Mais au beu d'un débat, il n'obtint que
véhémentes protestations, si bien qu'il put s'offrir le malin plaisir de faire
remarquer à ses auditeurs que leur réaction purement négative
constituait la plus belle confirmation des idées qu'il avait avancées.
C'en est donc fini de toutes ses précautions oratoires: ce chapitre,
conclut-il, exprime « aujourd'hui encore mes sentiments les plus
profonds en ce qui concerne la pédagogie ».

En fait de profondeur, nous avouerons, de notre côté, que cette
première mouture de la pédagogie rogérienne nous paraît se réduire
à un paradoxe facile, sinon à un simple canular. Par bonheur, le
chapitre XI nous réserve plus de substance.



84 ÉTUDES PÉDAGOGIQUES

3. Le deuxième état de la pensée pédagogique de Rogers (1958)
he chapitre XI du Développement de la personne (pp. 200-215)

reproduit le texte mis au point d'une conférence de Rogers, lors d'un
séminaire au « petit collège expérimental » de Goddard, à Plainfield,
Vermont, en février 1958. Rogers se rend compte qu'il s'est aventuré
à Harvard sur une « voie perturbatrice ». Aussi s'applique-t-il
maintenant à reformuler ses vues sur l'enseignement et l'apprentissage,

« sans pour autant, précise-t-il, amoindrir les impbcations
fondamentales de l'approche thérapeutique ».

De 1952 à 1958, le progrès est manifeste. D'abord dans l'ampleur
du coup d'oeil et de l'expression. Ensuite et surtout du fait que Rogers
apporte un complément et un correctif à ce que nous pouvons appeler
son galop d'essai de Harvard. Rogers complète, en l'étayant sur une
analyse détaillée, sa thèse de la similitude de situation en pédagogie et
en psychothérapie. D'autre part, il relève et définit une différence entre
les deux situations, dont il n'avait pas fait mention auparavant.

A) LES RESSEMBLANCES ENTRE LA RELATION PÉDAGOGIQUE ET LA

RELATION PSYCHOTHÉRAPIQUE, SELON ROGERS

La psychothérapie centrée sur le client amène celui-ci « à se voir
de façon différente », à se conduire « de façon plus mûre, plus souple...
constructive ». De même, le « savoir » que procure l'éducation « existe
essentiellement pour être utilisé », c'est-à-dire pour provoquer un
changement chez l'élève. Ce qui légitime «un type d'enseignement centré

sur l'étudiant» [211], c'est la capacité et la volonté des élèves de

changer quelque chose en eux-mêmes, dans le sens du savoir comme
moyen de croissance: « ils désirent apprendre, veulent mûrir, désirent
créer » [210]. L'analogie entre la situation pédagogique et la situation
psychothérapique est telle que, lui aussi, « l'enseignant placera sa

confiance fondamentale dans la tendance des étudiants à s'affirmer
eux-mêmes » [210].

Trop optimiste, Carl Rogers? Nous verrons bien 1. Dans l'hypothèse

où les conditions qu'il suppose n'existent pas, il faudrait s'appliquer

au préalable à les susciter. Vieux problème Supposons-le résolu :

que reste-t-il à faire? Rogers indique cinq moyens pratiques de centrer
l'enseignement sur l'élève, et ce sont les conditions mêmes que l'expérience

lui a révélées nécessaires à une psychothérapie centrée sur le

client2. Nous les présenterons dans un autre ordre que Rogers,
plaçant en dernier lieu celle qu'il énumère en premier; nous ferons mieux
ressortir ainsi les facteurs de la relation pédagogique que nous
cherchons à analyser.

1 Cet optimisme n'est pas partagé par la collaboratrice de Rogers, G. Marian
KINGET, dans Psychothérapie et relations humaines, t.I, p.19.

2 On l'a constaté déjà: Rogers ne dissimule pas qu'il envisage le problème
pédagogique à partir de ses positions de psychothérapeute.



RÉFLEXIONS SUR LA « RELATION PÉDAGOGIQUE » 85

a) Conditions de la part du maître
Trois conditions dépendent du maître, aligné ici sur le

psychothérapeute.

La première, dénommée singulièrement congruence, exige, pour le
dire en deux mots, que le maître ne triche pas. Du thérapeute, il est
précisé déjà qu'il « doit être exactement ce qu'il est et non pas une
façade, un rôle ou une prétention; éprouvant effectivement ses
sentiments et ses réactions et en possédant une conscience aiguë dans le

temps même où ils apparaissent et se modifient » [204], à la façon
d'une « personne unifiée, intégrée » [203]. Il faut pareillement que le
maître « soit véritablement lui-même, et qu'il soit pleinement
conscient des attitudes qu'il adopte,... en état d'acceptation à l'égard
de ses sentiments réels: personne authentique,... enthousiaste à

propos des sujets qu'il aime, et ennuyé par ceux qu'il n'aime pas »

[208]. Et parce qu'il se rend compte du caractère personnel de ses

sentiments, il ne se sent ni obligation, ni droit, ni «besoin de les imposer

aux étudiants ou d'insister pour qu'ils réagissent de la même façon
que lui. Il est une personne et non pas l'incarnation abstraite d'une
exigence scolaire ou bien un conduit stérile au travers duquel le savoir
est transmis d'une génération à l'autre » [208].

Voilà qui est grand et noble. La valeur de cette transparente
loyauté, de cette pure « authenticité » est indéniable. Elle n'est pas
liée à l'ensemble des théories de Rogers. Sa nécessité pour le maître
(et l'éducateur) peut être affirmée par tout pédagogue qui ne ravale
pas l'enseignement et l'éducation à l'habileté d'un commis-voyageur
ou à l'astuce d'un mercenaire. Cependant, il nous paraît que Rogers
verse dans un certain subjectivisme. Tout jugement n'est pas affaire
de goût personnel. L'adhésion à des vérités évidentes ou suffisamment
démontrées ne relève pas d'un pur attrait affectif ou esthétique, d'un
libre choix de la fantaisie. Pour être loyal précisément, et d'une
authentique sincérité, le maître qui perçoit l'objectivité de certaines
connaissances (ou l'éducateur qui perçoit celle de certaines règles) ne
peut en parler comme si, à ses yeux, elles relevaient d'une totale
liberté de choix.

Venons-en à la deuxième et à la troisième condition d'un
enseignement centré sur l'élève. Elles sont étroitement bées l'une à l'autre :

il s'agit de Yacceptation inconditionnelle du partenaire tel qu'il est, et
de la pleine compréhension qu'elle engendre à son égard. Accepter le
client, c'est le considérer positivement comme « une personne
indépendante, ayant le droit d'avoir ses propres sentiments et
expériences » [204], que ces sentiments soient « bons, positifs, mûrs,
confiants ou sociaux » ou qu'ils donnent l'impression d'être « négatifs,
mauvais ou anormaux ». L'enseignant qui sait accepter « l'étudiant
tel qu'il est», 1'« accueillir avec chaleur », sait aussi le comprendre par
« empathie », c'est-à-dire « comme s'il le percevait de l'intérieur ».



86 ÉTUDES PÉDAGOGIQUES

Pour rester dans la ligne de l'authenticité, ce sera pourtant « sans
jamais oublier la quabté de comme si, en d'autres termes, sans que ses

propres sentiments — « colère, peur ou confusion » — retentissent sur
ceux du partenaire ». Grâce à quoi, l'élève se sentira bbre dans ses

réactions, dans l'expression de ses sentiments, non seulement « à

l'égard du travail scolaire... mais encore des sentiments relatifs aux
parents, des sentiments de haine à l'égard des frères et sœurs ou à

l'égard de soi », bref selon toute « la gamme des attitudes profondes »

[208].

b) Une condition du côté de l'élève

Bien entendu — et voici une quatrième condition, côté élève cette
fois — il ne suffit pas que cette triple attitude du maître n'existe que
dans son intention, comme dispositions intérieures. Les qualités de

congruence, d'acceptation et de compréhension doivent transparaître,
s'extérioriser, de façon que l'élève les perçoive et n'ait pas de doute sur
leur présence. C'est alors seulement qu'il se sentira en relation
harmonieuse, détendue et libre, de personne à personne, avec le maître.

c) La relation à l'objet
Voici enfin la cinquième condition, celle que Rogers place en tête

de bste. Nous la mettons à part parce que, à y regarder de près, elle
ne concerne pas, comme les précédentes, la relation interpersonnelle
maître-élève. Elle se réfère à une autre relation ou, si l'on veut, à un
autre aspect de la même relation. Elle affecte la relation entre la

personne de l'élève et, non plus la personne du maître, mais l'objet
de son enseignement, l'objet que l'élève doit découvrir, apprendre,
comprendre, l'objet de savoir et de pensée à propos duquel se noue la
relation maître-élève. C'est ce que Rogers appelle le contact avec les

problèmes réellement vécus par l'élève.
Contact, dit Rogers; est-ce différent de relation? Pour lui, il

semble qu'il n'y ait relation qu'entre personnes. C'est le seul type de

relation que l'expérience psychothérapique lui ait révélé. Mais il est
d'autres structures relationnelles. On peut ne pas goûter le vocabulaire

philosophique, mais on ne peut méconnaître, à côté des relations
prédicamentales (types: père-fils, maître-élève), une autre réalité
correspondant aux relations transcendantales (types: intelligence-vrai;
volonté-bien). Il s'agit ici d'une authentique relation entre l'intel-
bgence et son objet, ou, pour mieux dire, entre la personne de l'élève
qui apprend et le savoir, la science, la culture, qu'il acquiert par le

travail de son intelligence.
Cet objet à apprendre, Rogers veut qu'il se présente à l'élève

comme « un problème sérieux et lourd de sens » [202], non seulement
en soi, mais bien pour l'esprit de l'élève. C'est le cas pour les cours
libres, choisis précisément parce que leur matière attire l'auditeur



RÉFLEXIONS SUR LA « RELATION PÉDAGOGIQUE » 87

bénévole, lui « dit quelque chose ». Ce n'est plus le cas lorsque l'étudiant
« subit... les cours obligatoires,... et se montre passif ou plein de
ressentiment ou les deux à la fois » [207]. Le malheur est, selon notre
auteur, que cette dernière situation est fréquente car nos « tendances
culturelles» [207], le style de «nos mœurs, de nos lois... de nos
syndicats et de notre patronat » [213], les « attitudes des parents et des

enseignants », bref que « toute notre culture tend à préserver les

jeunes de tout contact avec les problèmes réels » (ib.)
On reconnaîtra l'écho des idées de Dewey, de Killpatrick qui fut

le maître du jeune Cari au Teachers College de Columbia University,
dans cette condamnation de l'enseignement livresque, abstrait, sans
rapport immédiat avec la vie quotidienne. Rogers semble pourtant
douter de l'efficacité de leur influence pour un enracinement de l'école
dans le concret quand il conclut sur une question: cette tendance à
faire une école en marge de la vie, « profondément établie et qui dure
depuis plus d'une génération... peut-elle être renversée? » [213].

Quoi qu'il en soit, la nécessité du contact vécu — disons de la
relation vécue — entre l'élève et la culture va passer au premier plan
à propos de la différence spécifique entre la situation pédagogique et
la situation psychothérapique.

B) LA DIFFÉRENCE ENTRE LA RELATION PÉDAGOGIQUE ET LA RELATION

PSYCHOTHÉRAPIQUE

Le principal élément nouveau de la pensée de Rogers en 1958
— chapitre XI du Développement de la personne — par rapport à
1952 — chapitre X — consiste, à notre avis, dans le fait qu'il met le
doigt sur une différence entre la situation pédagogique et la situation
psychothérapique dont il n'était pas question dans le premier texte.
Encore, une lecture attentive est-elle nécessaire pour enregistrer cette
notion et en mesurer la portée, tant Rogers franchit ce passage comme
chat sur braise.

« En thérapie, observe-t-il simplement, les ressources dont le moi
dispose pour acquérir une connaissance authentique sont en lui. L'aide
extérieure que le thérapeute peut apporter est minime, puisque le
problème n'existe qu'à l'intérieur de la personne. Ce n'est pas vrai en
ce qui concerne la pédagogie. De nombreuses sources de connaissances,
de techniques, de théories constituent des matériaux bruts à utiliser »

[209].
Passons sur l'emploi équivoque du mot « connaissance » à trois

lignes d'intervalle. Passons sur l'emploi restrictif du mot « pédagogie
» là où il s'agit, pour Rogers, uniquement d'enseignement. Arrêtons-

nous aux deux dernières phrases de la citation, introduites par un
péremptoire « ce n'est pas vrai ». On ne saurait nier plus carrément
l'identité de situation, de facteurs, en pédagogie et en psychothérapie.
Qu'est-ce qui n'est pas vrai en 1958 pour Rogers? Il n'est pas vrai que



88 ÉTUDES PÉDAGOGIQUES

tous les éléments de solution du problème pédagogique soient dans
l'élève, ne puissent provenir que de lui, ne doivent pas être cherchés
hors de lui, comme cela est vrai pour le cbent du psychothérapeute
procédant à la rogérienne. En pédagogie, et Rogers veut dire: dans
l'enseignement, il y a des éléments, des matériaux indispensables qui
sont extérieurs au client, et ils se trouvent du côté du maître. Ce sont
les connaissances, les théories, les techniques (savoir et savoir-faire)
que le maître possède et que l'élève n'a pas.

On ne sortira pas de là, à moins d'ébminer la caractéristique
fondamentale de la situation didactique. Celle-ci ne se réduit pas au
binôme de la relation interpersonnelle maître-élève ; elle comporte un
trinôme, le troisième élément étant le savoir, à apprendre et faire
apprendre. Conclusion logique : le problème pédagogique ne peut pas
être résolu en fonction de la seule relation maître-élève, par la seule
centration empathique du maître sur l'élève. On n'en sortira pas sans
faire jouer son rôle à la relation « élève-savoir », à la relation entre
l'intelligence de l'élève et son objet.

Mais Rogers refuse de « s'en sortir » en passant par cette porte
étroite. Il ne veut à aucun prix que le matériau du savoir-extérieur-à-
l'élève vienne troubler l'unique relation binomiale dans laquelle il voit
le salut, assurant le style centré uniquement sur le client. Ce savoir ne
doit pas jouer un rôle propre, exercer une influence sur la relation
interpersonnelle. Il ne pourrait, en effet, que favoriser le maître qui
le possède et minoriser l'élève qui ne le possède pas. Jeté dans la
balance, son poids détruirait l'égabté des partenaires, — dogme intangible

de la psychothérapie rogérienne.
Que faire alors de cet encombrant et pourtant indispensable

« matériau » Le maître évitera d'imposer son savoir et de rétablir
une néfaste supériorité magistrale en se considérant simplement
« comme une source de références (resource-finder) » [209], en se

contentant de mettre sa science et toutes ses ressources intellectuelles
à la libre disposition de l'étudiant. C'est le self-service pédagogique

Le maître est autorisé à informer les élèves « qu'ils peuvent faire
appel à ses connaissances. Cependant il ne voudra pas qu'ils se sentent
obligés de l'utiliser ainsi » [ib] \ Dans une matière déterminée, il
« voudra leur faire connaître que sa propre façon de penser les choses...
est à leur disposition, même sous forme d'exposé s'ils le désirent.
Cependant encore, il voudra que ceci soit perçu comme une offre qui
pourra être aussi bien refusée qu'acceptée » [ib]. Toujours sous la
même réserve, il pourra leur faire part de ses « sentiments personnels »,

et même leur « faire partager les enthousiasmes de ses propres
1 Cette <t utilisation » du maître, qui est aussi une personne pourtant,

rappelle un passage de Montessori qui, à l'inverse, personnalise son « matériel » :

«Le matériel est véritablement une substitution au maître enseignant» [Les étapes
de l'éducation, Desclée de Brouwer, s.d., p. 16).



RÉFLEXIONS SUR LA « RELATION PÉDAGOGIQUE » 89

acquisitions,... exprimer les sentiments d'indifférence, de satisfaction,
d'étonnement ou de plaisir qu'il ressent à l'égard des activités des

individus ou du groupe... dire, pour son compte personnel: cela ne
me plaît pas, pourvu « que l'étudiant puisse dire avec la même liberté :

et moi cela me plaît » [ib]. Enfin seront mis à disposition dans le même
climat les moyens didactiques: livres, outils, images, graphiques,
cartes... visites d'usines, etc.

Rogers ne se dissimule pas que « enseignants et éducateurs forment
front avec les parents et les dirigeants pour demander que l'élève soit
guidé » [213]. Mais il refuse au maître le droit d'agir en guide. Car de
deux choses l'une: ou bien vous guidez l'élève, mais alors, se laissant
guider il n'accède pas à une connaissance personnelle, à une pensée
authentique ; ou bien vous voulez qu'il parvienne à une pensée personnelle,

alors abstenez-vous de le guider: pas de pédagogie directive.
Ce dont nous voudrions être certain pour souscrire à ce raisonnement,

c'est 1° que toute attitude directive, toute manière d'être un
guide annihile réellement la possibilité pour l'élève de parvenir à une
recherche et une pensée personnelles ; 2° que la « mise à disposition »

de son savoir par le maître, telle que la prône Rogers, n'exerce aucune
influence directive sur l'élève, ne le guide en aucune manière. — Sur
ces deux points, il nous semble que Rogers manque de réalisme. Et
nous n'aimons pas qu'on nous paie de mots.

3. — Action pédagogique, relation pédagogique et non directivité

Sans remonter jusqu'à saint Augustin ou même Platon, les
auteurs que nous avons cités, depuis les pionniers de l'Education
Nouvelle jusqu'à Rogers et ses disciples en pédagogie, tous attestent
qu'on n'a pas attendu ce qu'on appelle pudiquement en France les
« événements » de mai 68 pour soumettre à la critique le style
traditionnel de la « relation maître-élève ». Mais naguère la critique ne
sortait pas du champ clos des éducateurs. La « contestation » récente,
et encore virulente, a explosé dans le mibeu étudiant. Des auditoires,
des campus, elle a gagné la rue. Dans le Vieux et le Nouveau-Monde,
les universités ont retenti de revendications plus ou moins bruyantes.
Avec des motivations variables, certes, des implications politiques et
des contextes sociaux qui rendent aléatoire un jugement compact sur
leur signification dans les différents pays.

Seule la signification pédagogique des théories et des contestations
nous intéresse ici.

Première constatation. Aujourd'hui, la nature du « fait
pédagogique », ce qu'il est et doit être, a cessé de constituer un problème
ésotérique. L'opinion publique en est saisie, avec la puissance des

moyens modernes de communication, et chacun est en passe de
« penser » la pédagogie.



90 ÉTUDES PÉDAGOGIQUES

Deuxième constatation. De l'opinion pubbque, toujours passionnée,

on ne saurait attendre ni unanimité, ni sereine objectivité. Même
si une majorité s'y dégage, qu'est-ce que cela prouve? Pendant des

siècles, pauvres hommes, nous avons tenu pour vérités des erreurs
aujourd'hui manifestes. Si donc un intérêt généralisé pour nos

problèmes est heureux, il n'offre pas pour autant la garantie d'une
meilleure approche de la vérité.

Continuons donc à chercher, de quelque côté que souffle le vent!

* * *

Nous voudrions conclure ces pages en concentrant nos réflexions
sur la thèse essentielle mise en cause par les auteurs que nous avons
présentés et, pour une part, par les événements que nous venons de

vivre: la pratique pédagogique peut-elle, doit-elle être directive ou

non directive?
Nous ne voyons pas le moyen de répondre honnêtement à cette

question sans la subdiviser. Car le fait ou le phénomène pédagogique
est lui-même complexe. Il comprend ce que nous appellerons l'action
pédagogique et la relation pédagogique. Un exemple banal suffit à

illustrer pour l'instant ces deux composantes : tout le monde a constaté
que la même action pédagogique (leçon, méthode, exhortation, « bon
exemple ») n'a pas les mêmes effets sur différents élèves également
doués, si la relation de chacun d'eux avec le maître n'est pas de même
quabté affective. Une élucidation plus poussée de ce qu'est action et
de ce qu'est relation relève de la métaphysique. Nous n'en prendrons
en considération que ce qui éclaire notre problème.

Relation pédagogique

La relation envisagée ici s'établit entre deux personnes *. Elle est

plus précisément le rapport réciproque entre la personne de l'éducateur

et la personne de l'éduqué, la manière, pour ainsi dire, dont ils se

sentent et dont ils se voient. Relevons-en deux caractéristiques, inégalement

mises en lumière par Rogers.
D'abord la teneur affective de ce rapport: il s'agit de sentiments

mutuels: Rogers le montre et le dit. Mais cette attitude n'est pas
purement affective, et cela Rogers le laisse apercevoir, mais ne le dit
pas formellement; l'attitude affective est sous-tendue par une attitude
intellectuelle, une manière de voir l'autre, de le juger, de l'apprécier.
Rogers apporte un utile éclairage sur l'égalité des partenaires en tant
qu'ils sont tous deux des personnes. Cette égalité est effectivement
vécue si le maître admet (intellectuellement) et traite (affectivement)
l'élève comme son égal en tant que personne.

1 Ce n'est pas le cas de toute relation, comme paraissent le croire nos psycho-
sociologues et les pédagogues qui s'en réclament.



RÉFLEXIONS SUR LA « RELATION PÉDAGOGIQUE » 91

Autre caractéristique, celle-là non mentionnée par Rogers. La
situation affective mutuelle de nos deux partenaires, il l'envisage
toujours au moment du face à face pédagogique. Mais elle peut fort
bien être antérieure, ou extérieure, à toute action pédagogique. Elle
peut évidemment en accompagner le déroulement ou en découler. Elle
peut enfin subsister quand tout processus de cette nature aura cessé.

(Nous pouvons connaître et aimer ou détester un homme avant de
l'avoir comme professeur, puis ne plus l'apprécier de la même manière
dans le cadre de la relation pédagogique. Nous pouvons nous ber
d'amitié, après nos études, avec un homme que nous n'avions pas aimé
du tout comme maître.)

Action pédagogique

Si la relation interpersonnelle peut exister en dehors de l'action
pédagogique proprement dite, c'est que celle-ci est autre chose. Au
sens strict, en tant que distincte de la relation interpersonnelle
maître-élève, ou éducateur-éduqué, et quel que soit le cbmat de cette
relation, l'action pédagogique est l'acte par lequel l'éducateur intervient

dans la vie et agit sur le psychisme de l'éduqué:

— sur son intelligence, par l'action didactique ou l'acte d'enseigner
(à quoi Rogers réduit l'action pédagogique) ;

— sur son affectivité et sa volonté par l'action qui vise à l'éducation
caractérielle, morale, sociale, etc. (pour laquelle nous manque un
qualificatif adéquat, parallèle à « didactique »).

Or en quelque domaine que s'exerce l'action pédagogique, et pour
reprendre une formule de Rogers en lui donnant la portée qu'il lui
refuse, il n'y a pas, « ce n'est pas vrai » qu'il y ait égalité entre ses

partenaires, entre celui qui agit et celui qui est « agi ». Le maître est
plus savant que l'élève, plus aguerri aux techniques de la science et de
la pensée, même s'il n'est pas plus intelligent (s'il a un Q.I. inférieur...).
L'éducateur moral sait mieux les règles de l'éthique et comment s'y
prendre pour entraîner la volonté à rester bbre sous les pulsions de
l'instinct ou les sollicitations du milieu, même s'il n'est pas plus
vertueux que celui dont il est le mentor. Pour le maître de pratique
professionnelle par rapport à l'apprenti, la chose est encore plus claire.

Bref, l'éducateur est supérieur à l'éduqué
— non en tant que personne : il y a égabté dans la relation inter¬

personnelle,
— mais en tant qu'éducateur, dans toute l'ampleur du terme, par cela

qu'il possède les « matériaux » que lui reconnaît Rogers : il y a
inégalité des partenaires dans l'action pédagogique.

* * *



92 ÉTUDES PÉDAGOGIQUES

Tout se passe, avec Rogers et ceux qui le suivent, comme si la

personne de l'auditeur ne pouvait qu'être brimée lorsque le maître
lui dit que cela est vrai qu'il tient pour vrai, cela est bon qu'il tient
pour bon; comme si, de ce fait, l'élève était empêché d'accomplir un
effort personnel de pensée ou de volonté. Nous savons bien qu'il y a

une manière d'« asséner » la vérité, d'« entonner » la science, comme dit
Montaigne, dont ne résultent que mémorisation mécanique et dressage.
Mais nous ne ferons pas à Rogers l'injure de croire qu'il n'a voulu que
condamner cette funeste pédagogie, disqualifiée depuis longtemps.
Ni à ses disciples l'injure de penser qu'à cela se réduit la révolution
rogérienne, qu'ils saluent comme une véritable « mutation » de
l'enseignement 1. Ce qui est rejeté, c'est toute tendance « directive » de l'action
pédagogique. Et c'est en quoi on se trompe.

Sans doute y a-t-il lieu de nuancer la « directivité » selon l'âge de

l'enfant ou de l'élève, selon les niveaux et les matières d'études, selon

qu'il s'agit d'enseignement instructif ou de culture, de didactique
ou de formation esthétique, éthique, etc. Mais, d'une manière ou d'une
autre, toujours le maître agit sur l'élève, ce qui revient à lui imprimer
ou lui suggérer tout au moins une certaine direction de croissance,
de progrès, d'enrichissement, de perfectionnement. La tyrannie
pédagogique est anti-éducative, mais le désistement pédagogique est le

sabordage de l'éducation.
En nous séparant de Rogers sur la nature de l'action pédagogique,

nous le suivrons cependant dans sa conception de la relation
interpersonnelle qui postule l'égalité. La synthèse souhaitable réside en
ceci: l'action pédagogique est sainement efficace dans la mesure où elle

exerce son influence directive dans le climat de la relation
interpersonnelle. En tant que personne, l'homme plus savant qu'un autre
ne vaut pas plus que cet autre, qui est son égal; mais sachant plus
que lui, il peut l'aider à s'instruire, et même à le dépasser par la suite,
ce qui exclut que l'infériorisation du disciple soit fatalement liée à la

supériorité du maître.

Léon Barrey
professeur à V Université

de Fribourg

1 Sr. S. VILLATTE, Les religieuses ; comment les voit-on? Duculot-Lethielleux,
1967, p. 180. Cf. supra, p. 80.


	Réflexions sur la "relation pédagogique"

