Zeitschrift: Etudes pédagogiques : annuaire de l'instruction publique en Suisse
Band: 45/1954 (1954)

Artikel: Nova et Vetera ou I'évolution homogéne des humanités
Autor: Michelet, Marcel
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-114234

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-114234
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

28 ETUDES PEDAGOGIQUES

Nova et Vetera
ou Pévolution homogéne des humanités

Pour devenir chaque jour ce qu’il est, tout organisme vivant suit
un rythme d’assimilation et de désassimilation. Le corps de I’'homme
ou de I’animal n’est pas la somme de ce qu’il mange et boit, il n’est
pas non plus un recommencement absolu. Chaque gramme de nour-
riture lui a laissé quelque chose non seulement en ordre additionnel
et quantitatif mais en ordre de transformation et d’accroissement
substantiels.

Cette loi entraine celle du choix. Tous les aliments ne sont pas néces-
saires 4 I'accomplissement physiologique du corps, mais le corps ne
peut pas vivre non plus «sur la base d’un seul aliment, comme le révait
Hippocrate, ni d’une seule sorte de combustible, comme la machine » 1.
Les biologistes ont calculé que « prés de quarante principes essentiels
sont indispensables au parfait équilibre nutritif de I'organisme » 2.

Comparaison n’est pas raison, cependant nous devons retrouver
certaines lois analogues sur le plan de la vie spirituelle. Il doit exister
non seulement un parfait équilibre de 'homme total, mais un idéal
de perfection humaine qui se cherche. Mais si les biologistes peuvent
déterminer avec une certaine précision les conditions d’équilibre
d’un organisme, il n’en va pas de méme pour déterminer pratiquement
et empiriquement la nature de ’homme. La donnée de la Révélation
selon laquelle ’homme est une nature raisonnable composée d’un
corps et d’'une 4me et créée a 'image de Dieu, outre qu’elle n’est
ni connue ni acceptée universellement, ne brille pas sans obscurité.
Qu’est-ce que cette image de Dieu ? Elle se réduit le plus souvent
a I'image que chaque génération se fait de I’homme. Une image chan-
geante. Chrémés curieux de ce qui tourmente son voisin se déclare
en cela un homme :

Homo sum, humani nil a me alienum pulo?3

Mais il y a loin de 13 jusqu’a cette perfection que chante Sophocle
dans un chceur d’Antigone :

:JI %SEE DE CASTRoO : La Géopolitique dela Faim.Les Editions Quvriéres, Paris 1953.
idem.

® Je suis homme, rien de ce qui est humain ne me laisse indifférent. TERENCE :
L’Heauton Timoroumenos.




L'’EVOLUTION HOMOGENE DES HUMANITES 29

Innombrables sont les merveilles du monde, mais la plus grande
merveille, c’est I'homme.

Il sillonne la mer moutonnante quand soufile la tempéte, il passe
au creux des houles tonnantes.

Une année aprés ’autre, un sillon aprés 1’autre, il tourne et retourne
la terre inépuisable au pas de ses chevaux sous la charrue qui va et vient.

Esprit plein de ruse, il capture les oiseaux a la téte légére et les
bétes sauvages et la faune marine ;

il prend a ses piéges les animaux errants par les prairies des mon-
tagnes ;

il empoigne les chevaux a la criniére et les courbe sous le collier, il
dompte le taureau dans le plein de sa force.

Il1 s’est enseigné a lui-méme le langage, et les hautes pensées ou
souffle I’esprit, et les lois et les moeurs.

I1 apprend & fuir les rigueurs de I’air, les gelées hostiles, les fléches
de la pluie ;

comprenant tout, jamais pris de court, il va son chemin ; & des maux
sans espoir il a trouvé reméde.

Seule la Mort ne le manquera pas...?

Il y a plus loin encore de 14 jusqu'a 'homme accompli du XXe
siécle, jusqu'a ce formidable spécialiste atomique en face duquel
je me demande si ’humaniste traditionnel ne doit pas raisonnablement
se sentir en état d’infériorité. Et si ce n’est pas ne rien dire que de
définir I’éducation : I'art d’élever le fils de I'homme a la dignité
d’homme. Henri Marrou la définit : la technique collective par laquelle
une société initie sa jeune génération aux valeurs qui caractérisent
la vie de sa civilisation. Cette formule nous semble pauvre : I'éduca-
tion ravalée au rang de technique, les valeurs humaines réduites a
celles d’une civilisation particuliére. Nous sommes bien obligés pour-
tant de l'accepter ; 'homme parfait, universel, accompli, n’existe
pas et ne naitra jamais. Les valeurs humaines ne s’actualisent que dans
une civilisation donnée. De méme qu’un arbre n’est arbre que pommier
ou poirier, un homme n’est homme qu’Européen, Américain ou Chinois
et il ne dépend pas davantage de lui qu’il vive en un siécle plutét qu’en
un autre. Chercher une culture uniforme & I'échelle méme du monde
équivaudrait a4 unifier tous les plants de vigne en les greffant les uns
sur les autres et escomptant de cette opération un vin supérieur orné
de toutes les qualités, exempt de tous les défauts. Pourtant, cette
détermination naturelle ne doit pas devenir un exclusivisme. L’édu-
cation ne doit pas se couper du temps et de I’espace. Le Grec était
un type d’humanité dont nous pouvons conserver les valeurs essen-
tielles sans redevenir des Grecs. On rencontre des Esquimaux dont
humanité ne le cé¢de en rien i celle des plus hautes civilisations :
elle peut nous enrichir sans faire de nous des Esquimaux.

1 SoPHOCLE : Antigone.



30 ETUDES PEDAGOGIQUES

Réduisons le débat aux dimensions du temps. Que nous le voulions
ou non, notre civilisation occidentale est au confluent des courants
grec, romain et judéo-chrétien, dont les sources continuent de nous
alimenter. Faut-il, pour devenir nous-mémes, renier les anciens ?
Assurément la question n’a rien de neuf et elle ressemble davantage
a un champ de bataille qu’a un champ de blé.

Les bouleversements de I’histoire entrainent chaque fois, dans
le domaine de la culture, une option. Pauvres de lettres, les Romains
résistérent cependant a l'influence culturelle des Grecs. Rétrospec-
tivement, le plus fin des Romains, Virgile, mettait un certain orgueil
a répudier ce qu’il avait recu quand il chantait la réponse d’Anchise
a Enée:

Ezcudent alii spirantia mollius aera,

Credo equidem, vivos ducent de marmore vultus,
Orabunt causas melius, coelique meatus
Describent radio et surgeniia sidera dicent:

Tu regere imperio populos, Romane, memento :
Haec erunt tibi arfes...!

Conception héroique, mais peu spirituelle de I'homme et des
humanités ! Virgile semble jeter par-dessus bord comme un lest encom-
brant et les arts plastiques et la littérature et la science. Le bon
vilicus, le fermier modéle de Caton devenu conquérant et adminis-
trateur, voila 'homme ! Caton se contentait de moins et se croyait
pleinement homme en faisant de I’agronomie. Cependant I'arbre
latin plongeait ses racines, on ne I'empéchait pas de puiser sa séve
ou il la frouvait. Caton lui-méme se rend et, sur ses vieux jours, apprend
assez de grec pour lire passionnément Démosthéne. « Un homme,
avec tout le talent qu'on puisse lui supposer, ne saurait contrebalancer
victorieusement les forces mystérieuses qui poussent un peuple a
Pachévement de son destin. » 2

Le Romain, heureusement, n’est donc pas resté ce que voulait le
vieux Caton et, dans le temps méme ou Virgile lui assignait une
destinée si positive, si réaliste, il avait recu des Grecs le sens de I'élo-
quence, de la logique, des lois du logos. Virgile, Horace, Ovide, suffisent
a démentir cette assertion courante que les Romains seraient incapables
d’une activité désintéressée de l'esprit. Les Eglogues de Virgile, les
Odes d’Horace, méme certains poémes élégiaques de Catulle, Tibulle,
Properce et d’autres poefae minores, manifestent un sens de I'art et

1 D’autres, je le crois, sauront mieux animer 1’airain et tirer du marbre des
visages vivants, sauront mieux plaider, mieux mesurer au compas les mouvements
des cieux et le cours des astres : ton affaire 4 toi, Romain, ta civilisation propre,
c’est d’imposer aux peuples ta puissance. VIRGILE : Enéide, Chant VI,

? BERTHAUT et GEORGIN : Hisloire de la littérature lafine.



L'EVOLUTION HOMOGENE DES HUMANITES 31

de la beauté. Dans I’architecture non plus, tout ne vise pas unique-
ment au solide et a I'utile. Il y a certainement quelque différence
de cet ordre entre le style des aqueducs romains, du théatre d’Ostie,
voire du trop colossal Colisée d’une part, et 'Empire State Building
ou les abattoirs de Chicago.

Certains esprits mathématiques ont prétendu que les Romains
n’ont rien fait de bon dans le domaine de I'esprit parce qu’ils multi-
pliaient moins rapidement que nous 357 par 962. Evidemment ils
ne connaissaient pas nos machines a calculer, ils ne pensaient pas
que la science du nombre est toujours I'essentiel d’une civilisation, du
moins pour autant que cette science s’exprime en formules abstraites.
Ils ne furent aucunement rebelles & l'intuition des rapports infor-
mulés qui ordonnent toute poésie, toute architecture, toute ceuvre
belle.

Autre accusation, plus grave : « Le Latin ne s’insurge pas contre
le destin comme le Grec, il ne se plie pas & son approche comme I’Arabe,
mais il s’efforce de passer un contrat avec lui: et c’est cette forme de
servilité qui est au fond de la nocivité du latin, car elle ne conduit
ni 4 la révolte ni au renoncement, eile est essentiellement immorale. »
Entre le refus hautain de Prométhée ou la divine fermeté d’Antigone
ou la furieuse opinidtreté d’Electre et le Mekioub tristement résigné
des Arabes, les Romains suivent effectivement une autre voie, mais
qui n’est pas du tout un contrat avec le destin ni une forme de ser-
vilité indigne de I’'homme. Le Carpe diem et le Nil mirari! d’Horace
nous établissent dans un 4 mi-céte non dépourvu de sagesse. Quant
a I'obéissance filiale d’Enée non pas au destin mais aux dieux, marquée
en des formules comme Ego poscor Olympo, Cede deo, fafis huc fe
poscentibus affers?, seul peut I'appeler une attitude immorale celui
qui ne voit de morale que dans la révolte ou la démesure, aboutissant
I'une et 'autre au suicide. Cette soumission aux lois de la nature,
cette docilité religieuse aux forces obscures du destin, c’est-a-dire
a la volonté d’un Dieu qu’on ne connait pas encore, je douterais bien
qu’elles ne représentent pas des valeurs humaines authentiques, au
méme titre :

Que cet ardent sanglot qui roule d’4age en 4age
et qui est, selon Baudelaire,

... le meilleur témoignage
Que nous puissions donner de notre dignité.

S’il est trop humain de refuser la condition humaine, il est peut-étre
aussi humain de savoir I’accepter humblement et de ne rugir ni devant
la vie ni devant la mort. Combien émouvante, combien douloureuse-
ment humaine la mort de Cicéron ordonnant & ses esclaves de déposer

1 Saisis I’instant présent. Ne t’étonne de rien. (HoRAcE).
2 Le ciel me réclame. Céde au dieu. Tu obéis aux destins qui t’appellent.



32 ETUDES PEDAGOGIQUES

sa litiére sur le chemin et de quiefos patfi quod sors iniqua jussisset!1
Voila, entre beaucoup, certaines valeurs de civilisation dans ce monde
romain ou quelques-uns ne voudraient voir que « fadaises, mensonges,
pauvretés et fourberies ». Je ne pense pas que I’humanité mourrait
d’inanition si I’on supprimait la culture latine de ses nourritures intellec-
tuelles et morales; j'imagine cependant qu’elle n’en sortirait ni
meilleure ni plus belle.

Sur la fin du paganisme, du II® au IVe siécle, les chrétiens
se trouvérent précisément en face de ce choix. La Révélation dépla-
cait singuliérement la notion de personnalité. I.’homme n’était plus
le jouet de forces occultes ni de divinités passionnées ou jalouses,
mais '’enfant de Dieu. La Bible fournissait sur I'instruction, I’éducation,
I’école, des principes entiérement théocentriques, ot 'on se demandait
ce que viendraient faire les disciplines des humanités gréco-latines.
On pouvait croire — et certains éducateurs chrétiens fervents se
scandalisent qu’ils ne I'aient pas fait — que les chrétiens des premiers
siécles rejetteraient en bloc toute la sagesse culturelle des Grecs et
des Romains, dont saint Paul avait dit qu’elle était folie aux yeux
de Dieu. Au contraire, ils crurent si peu devoir s’en passer que les
deux Apollinaires, pére et fils, succombérent i la fantaisie d’accom--
moder la Bible a la sauce de la rhétorique latine. « Le pére traduisit
en vers la Bible ; il composa un poéme épique de vingt-quatre chants
avec les événements qui vont jusqu’au régne de Saiil ; du reste, il fit
des tragédies sur le modéle d’Euripide, des comédies & la facon de
Ménandre, des odes imitées de Pindare. Le fils mit les Evangiles et
les écrits des apotres en dialogues qui reproduisent ceux de Platon. » 2

Nous n’allons pas qualifier cette erreur de sublime ; elle signifie
simplement que les chrétiens, qui pouvaient se laisser tenter par
une formule de 'homme fils de Dieu, ont senti confusément que ce
fils de Dieu s’enracinait dans le temporel et, en lui donnant de I'air
et du soleil, ils n’ont pas jugé utile de lui couper les racines. L’homme
et rien que ’homme, semblaient dire les anciens. L.’ homme el tout I’ homme,
Nova et velera, reprennent les chrétiens en s’avisant que, pour n’étre
pas incapable de Dieu, I’homme reste avant tout tributaire de I’humain.
C’est ainsi qu’ils ont continué de fréquenter les écoles classiques
traditionnelles et qu’en dépit du tenace préjugé qui les veut partisans
de l'ignorance, des esprits comme Tertullien, saint Cyprien, Arnobe,
étaient largement familiarisés avec la culture profane.

« Aujourd’hui encore, écrivait Gaston Boissier, c’est presque un
lieu commun de soutenir que I’Eglise a détruit I'ancienne littérature
et I'on ne parait pas douter que les ténébres du moyen 4ge ne soient

1 Souffrir en silence I’arrét d’un cruel destin. TiTte Live : fragments.
? Voir GasTtoN BoOISSIER : La fin du paganisme, 1., p. 204, ou il cite Socrate,
Hist. Eccl. 1II, 16 et Sozoméne V, 8.



L’EVOLUTION HOMOGENE DES HUMANITES 33

son ceuvre. » Dans un autre camp et pour des raisons également précon-
cues, on accuse I’Eglise d’avoir «copié, copié, copié» et conservé
ainsi les funestes reliques de la littérature latine. Rendre le christia-
nisme responsable, selon la mentalité, soit de la décadence soit de la
conservation des lettres latines, sont deux positions aussi injustes
I'une que l'autre. En vérité, les écrivains chrétiens ont conservé
I'ancienne langue latine sans la mettre en conserve, comme nous
gardons un étre vivant, en respectant les lois de 1’évolution et de la
croissance. Ils ne pouvaient préserver dans sa pureté une langue
appelée a traduire des réalités nouvelles. Ils y ont introduit le voca-
bulaire biblique des réalités spirituelles, enrichi I'apport grec de
termes philosophiques.

Et quand la dislocation de I'Empire fut consommeée, que des
envahisseurs sans liens politiques ni culturels eurent occupé les diverses
parties de son territoire, la langue méme, base de I'unité de culture,
se morcela, ce que constate déja saint Jérdme : « Cum et ipsa latinitas
et regionibus mutetur ef tempore. » 1 Les études classiques s’affaiblirent
et cette fois I’Eglise est responsable d’avoir conservé artificiellement,
comme langue liturgique, un latin dont elle a plus ou moins bloqué
I'évolution. Responsable également, par ses moines, d’avoir copié,
copié... Mais, ce qu’on parait oublier, non moins responsable d’avoir,
par ses philosophes et mathématiciens, accueilli, nourri, perfectionné
la culture arabe. Elle adopta avec reconnaissance ses chiffres importés
de I’Inde, qui lui permettaient enfin de multiplier rapidement 357 par
962 ; elle n’a pas spécialement combattu I'alchimie, ni l'alcool, ni
la pierre philosophale, ni les cuirs de Cordoue, ni les armes de Toléde
et de Damas, ni les mousselines de Mossoul, ni malheureusement
la poudre 4 canon; elle a tiré un meilleur parti de la boussole, du
papier, de I'architecture et de ses arabesques. Et si la langue de
Mahomet n’a pu supplanter celle qui, du latin, évoluait alors vers le
roman, elle a laissé assez de mots, depuis I'azur jusqu’au tarif, pour
enrichir les rimes bizarres de Victor Hugo, le jargon militaire et les
formules de ’administration. Une fois de plus, la civilisation occiden-
tale, sans tuer les valeurs humaines que portait son propre courant,
sans se gaver non plus de nourritures étrangéres, accueillait les apports
essentiels de 'affluent nouveau, opérait dans la surabondance un
triage et une syntheése : elle suivait les lois élémentaires de toute vie.

I1 est vrai que du XI® au XVIe siécle, « toute culture demeurera
fondamentalement religieuse » ; que «le personnel de l’enseignement
et des lettres sera presque entiérement d’église »; mais n’oublions
pas deux choses qui confirment la loi de conservation et d’évolu-
tion : que «I’Eglise travailla & la sauvegarde de I'esprit en faisant de

! La latinité elle-méme se diversifie dans le temps et I’espace. Voir BouRrciez :
Eléments de linguistique romane, p. 131,

3 ETUDES PEDAGOGIQUES



34 ETUDES PEDAGOGIQUES

la foi le soubassement de la culture et de la pensée », et que ces valeurs
d’intelligence qu’elle a sauvées du désastre sans en revendiquer le
monopole, «elle va leur procurer un magnifique développement »1.

Ajoutons, pour qui la taxerait d’ignorance parce que trop peu
scientifique, que le quadrivium comprenait I’arithmétique, la géométrie
Iastronomie et la musique. « Rien de plus absurde que l'image trop
souvent reprise d’'une pensée en stagnation, figée dans la soumission
aux impératifs de I’Eglise, terrorisée par la peur de I'Inquisition,
timide devant ses propres exigences 2 » C’est 'Eglise qui adopte ce
qu'a de valable la civilisation arabe et, par elle, les Grecs oubliés ;
elle encore qui, tout en conservant et renmouvelant le latin dans des
poémes comme le Dies irae et le Stabat Maler, donne I'impulsion aux
langues vulgaires, crée les langues modernes, retient Platon et Virgile,
prépare Dante et Chrétien de Troyes. Nova et vefera. L’ancien et le
nouveau.

Il arrive qu'un organisme d’ailleurs bien portant éprouve une
lassitude et commence & dépérir sans qu’on puisse déterminer la cause
de son mal. Un médecin déclare sous-alimentation ou surmenage et
fait administrer a fortes doses, sous forme de vitamines A, B, C...
les éléments que cet organisme réclamait confusément, qu’il absorbait
avec sa nourriture normale mais pas dans les proportions voulues.

Serait-ce un phénoméne spirituel analogue qui détermine aux
XVe et XVIe siecles cette fringale de culture antique baptisée du
beau nom de Renaissance ? En tout cas, on se sent revivre, on traduit
avec enthousiasme Aristote, Tite-Live, Xénophon et cent autres
auteurs que les moines, en silence, avaient copiés, copiés... Et comme
il arrive, la mode des vitamines en comprimés fait perdre le gout des
aliments naturels. On quitte I’état de langueur pour un équilibre
instable, artificiel.

Entre la culture ancienne qui parait nouvelle et la foi qui semble
faire vieux jeu, entre les audaces de la pensée moderne et la timidité
traditionnelle, Saint Francois de Sales réussit heureusement une
synthése : I’homme et fout homme. Mais bientét Descartes élimine le
mystére et s’appuie sur la raison seule, faisant de I’évidence I'unique
régle du vrai : Chomme ef rien que ’homme. Aprés un nouveau moment
d’équilibre classique, la raison continue seule, mais en évacuant cette
fois les anciens au profit des sciences glorieuses, des initiatives poli-
tiques et sociales, en un mot, du monde moderne. Une fois de plus,
I'Encyclopédie coupe les racines pour mieux développer les branches.
Depuis, la bataille livrée se poursuit avec des succés divers et nous
nous trouvons, semble-t-il, au plus fort de la mélée. L’armée des
assaillants grossit de jour en jour ; aux effectifs de I"'homo scienti ficus s’a-

1 Voir DanieL-Rops : L’Eglise de la cathédrale et de la Croisade, pp. 380 et ss.
2 Idem. .



k

|
i
b
5l

L’EVOLUTION HOMOGENE DES HUMANITES 35

joutent les régiments de 1’homo fechnicus et de I’homo afomicus dont
chacun, évidemment, prétend bien étre un homme complet, & I'exclu-
sion de toutes les autres variétés. L’homme ef rien qu’une partfie de
Uhomme. Comment le titulaire d’une chaire du subjonctif aoriste
second dans Thucydide, comment I'ingénieur diplémé d’une marque
de moteur a réaction, comment le docteur en oto-rhino-laryngologie
ne se croiraient-ils pas des hommes complets ? Quelle figure fait auprés
d’eux, dans le monde moderne, ’humaniste du type traditionnel ? Le
vir bonus dicendi peritus ? ! L’honnéle homme qui a des notions de tout
et ne se pique de rien ? Piéce de musée, fossile, animal préhistorique !
S’il en était vraiment ainsi, il y aurait longtemps que la bataille serait
terminée par la victoire inconditionnée des spécialistes, « ces nouveaux
barbares, hommes sans cesse plus savants et sans cesse plus incultes » 2.
Non, les études classiques ne sont pas mortes, mais elles se trouvent,
comme elles le furent a tous les carrefours de I'histoire, devant une
option. :

Toutes les guerres d’idéologies ont ceci de commun, que la partie
victorieuse a contracté sans le vouloir les idées et les méthodes mémes
qu'elle combattait. En luttant contre la pseudo-civilisation des spé-
cialistes, les humanités sont plus ou moins devenues elles-mémes
des spécialités. Une certaine intransigeance aristocratique de la culture
humaniste, qui déniait toute grandeur aux conquétes scientifiques ou
techniques modernes, n’a-t-elle pas retranché les études classiques
elless-mémes dans un camp bardé de science et de technique ? Sans
parler de certains hellénistes ou latinistes pour qui I’érudition rem-
place la culture, ne pourrait-on pas dire que nos études classiques
abandonnent l'essence d’une culture humaniste pour spécialiser nos
éléves dans la grammaire de Démosthéne et de Cicéron ? N’ont-elles
pas oublié les vraies nourritures pour des vitamines et des comprimés ?
Si c’est le cas, elles donnent beau jeu a leurs ennemis. Car il est difficile
de prétendre que parler Démosthéne et Cicéron constitue une culture.
On peut lire et parler Démosthéne ou Cicéron ou tous les deux et étre
un parfait imbécile, de méme qu’on peut exprimer en une quinzaine
de langues modernes une pensée qui n’a rien de génial. Anciennes ou
modernes, les langues, étudiées en tant que telles, sont objet de curio-
sité ou d’utilité et non de culture, et la récente invention de traducteurs
automatiques en est un signe suffisant. Anciennes ou modernes, les
langues ne seront un objet et un instrument de culture qu’étudiées en
rapport avec des lois de pensée, de sentiment, de vie, en rapport avec
une meilleure connaissance et une meilleure sympathie de I’homme.
Certains humanistes fervents, laudafores temporis acti, voudraient
rayer le latin et le grec du programme des humanités sous prétexte que

1 L’homme complet et qui sait parler. Définition que Cicéron donne de I’orateur.
2 Josvuk DE CasTroO : La Géopolitiqgue de la faim, citant Ortega Y Gasset.



36 ETUDES PEDAGOGIQUES

nos bacheliers ne savent plus, comme il y a cinquante ou cent ans,
lire aperto libro Cicéron ou Démosthéne. Je crois bien que Racine,
Bossuet, Victor Hugo, voire Alfred de Musset, lisaient plus facilement
que nous les textes des anciens. Mais c’étaient, en leur temps déja, des
exceptions et au surplus, je ne crois pas que 1 ait consisté leur culture.
Le latin classique était pour saint Augustin a peu prés ce qu’est pour
nous la langue de Montaigne. Latin et grec ont toujours été, dans les
temps modernes, des langues de culture, donc d’étude, de formation
et non d’usage pratique. Et je me demande si ce n’est pas un bluff et
une erreur de préparer huit ans nos collégiens a traduire sans le secours
d’aucun dictionnaire un texte ol bien des professeurs de faculté, a
supposer qu’ils le rencontrent pour la premiére fois, commettraient
pas mal d’inexactitudes et méme un ou deux contresens.

Anciennes ou modernes, les langues ne peuvent figurer au pro-
gramme des humanités que comme étude du langage en tant qu’ex-
pression d’'une forme de pensée ou d’une forme du sentiment esthé-
tique. Savoir, par exemple, comment le mot focus, le foyer, en est
arrivé a désigner ce que contient le foyer, c’est-a-dire le feu, et a pris
la place du mot ignis, comment le mot fempestas finit par ne plus signi-
fier une température bonne ou mauvaise, mais seulement un état
troublé de I'atmosphére, est peut-étre plus important que de connaitre
a fond la régle du gérondif et de ’adjectif verbal & une époque donnée!.
Goiter poétiquement l'intense poésie de la dixiéme églogue est cer-
tainement plus proche des humanités que de connaitre parfaitement
la flexion de tous les mots qui la composent. On dira que I'un n’em-
péche pas l'autre, mais ceci est une autre question.

Un excellent usage des langues au programme des humanités est,
comme le dit Meylan, de faire connaitre suffisamment sa langue
maternelle « pour s’approprier les plus précieuses valeurs élaborées
par ’homme, et pour communier avec ses semblables en ces valeurs.
Car tout d’abord, de méme qu'on n’apprend & se connaitre qu’en
apprenant a connaitre autrui, on ne connait sa langue maternelle
que dans la mesure ou ’on en connait au moins une autre, et ou 'on
a pris conscience des différences qui I'en distinguent » 2. Les ennemis
des langues classiques I'attendent au contour et prétendent qu’une
langue synthétique comme le latin ne peut simplifier ou faciliter
celle du francais, qui est analytique. Voire. L’intention des humanités
n’est pas de simplifier ou faciliter quoi que ce soit ce qui est plutdt
le role de la machine, mais de mieux pénétrer, de mieux s’assimiler
une langue, une pensée et, par comparaison, de mieux connaitre les
lois générales de la pensée et du langage comme la plus authentique
manifestation de ’homme & travers tous les temps. Et nous n’avons

1 BOURCIEZ, ouvrage cité.
2 MEYLAN : Les Humanités et la Personne.




L’EVOLUTION HOMOGENE DES HUMANITES 37

que faire de la quantité, la science au kilo n’a aucune espéce de rapport
avec la culture. De méme qu'un organisme vivant n’a pas englouti
toute la nourriture des organismes qui 'ont précédé mais en garde
I’essence, I'intention et la finalité, I’homme d’aujourd’hui ne s’accom-
plit pas en absorbant « comme qui dirait d’'un entonnoir » mais, par
fidélité a sa propre nature, en restant essentiellement ce qu’il a été
pour devenir non seulement ce qu’il est, mais ce que fera de lui son
destin.

Nous voici trop compromis pour ne pas risquer la folie de proposer
un programme des humanités. Un parmi tant d’autres, sans prétention,
et je ne cherche méme pas & m’en excuser.

Les humanités actuelles sont rongées par les deux bouts. L’école
primaire enseigne de omni re scibili aux dépens de sa mission propre,
qui est d’enseigner a lire, écrire et compter. L’université impose
au collége ses propres spécialisations. Le collége doit étre rendu a sa
fonction, celle des études classiques.

Les quatre premieres années du college seront communes, elles
comportent le grec, le latin, une langue vivante & part le francais.
Ne discutons méme pas d’inventions aussi dépourvues de sens que le
latin par la joie et le grec sans larmes & I'usage des jeunes filles. Il
n’y a pas d’instruction sans joie, pas plus que sans labeur et douleur.

Il ne faut pas craindre d’utiliser (nous ne disons pas d’écraser)
la mémoire a I'dge ou cette faculté est dans sa fleur, mieux ou elle
est la forme méme de l'intelligence. On apprend a jouer du piano en
faisant des gammes, on apprend les déclinaisons et les conjugaisons
en meémorisant.

Quatre années suffisent, non pour lire aperfo libro n’importe quel
texte, ce qui est une utopie, mais pour étudier personnellement et
avec fruit, au moyen des instruments appropriés, la plupart des
auteurs grecs et latins. C’est aprés la quatrieme année des humanités
que doit étre fixée I'épreuve des langues anciennes au point de vue
grammaire, syntaxe et vocabulaire. Nous n’avons pas a faire des hellé-
nistes ou des latinistes, ce qui appartient a la faculté des lettres, mais
des humanistes.

Les derniéres années du colléege, avec une distribution d’heures
adaptée aux embranchements classique, scientifique, technique et
commercial, conserveront cependant une base commune d’enseigne-
ment humaniste. En ce qui concerne les langues, on donnera la majo-
rité des heures a ’étude des textes et des ceuvres plutdét qu’a la gram-
maire et au vocabulaire. Les études de textes sont la clef de toute
littérature. Plutét que de faire la chasse aux corrigés et aux diction-
naires sous prétexte qu’ils sont des oreillers de paresse, enseignons
a en faire des instruments de travail ; poussons les éléves a la lecture
des textes et, pourquoi pas, des traductions excellentes que nous en
possédons aujourd’hui avec le texte en regard. C’est par des traduc-



38 ETUDES PEDAGOGIQUES

tions existantes qu'on apprend a traduire, par des comparaisons
entre traductions qu’'on pénétre mieux la valeur d’'un texte et les
ressources de sa propre langue. Cette méthode permet d’aborder les
ceuvres dans leur ensemble. Vingt heures de grec ainsi employées
a lire le Bangquet laissent plus de fruit aux éléves que les mémes heures
usées sur quatre ou cinq pages de traduction; en outre, ce systéme
a quelque chance de faire que 1’éléve, au lieu de vendre ses manuels
a la fin des classes, trouve a sa petite bibliothéque humaniste un goiit
qui ne s’éteint pas avec la fin des études. :

L’éléve des branches classiques apprendra des sciences et de la
technique ce qu’elles ont de contenu humain, les principes, les ten-
dances actuelles. Tout ce qu’'il en saura de plus, s’il n’entre pas dans
une carriére scientifique ou technique, ne lui servira de rien.

Inversement 1’éléve des branches techniques et scientifiques ne

sera pas completement coupé de la culture classique, il saura que
I'utilité immédiate n’est pas tout. De I'avis d’'un savant économiste,
M. André Siegfried, la supériorité de I'esprit occidental dans les
domaines scientifiques et dans 'organisation ne tarderait pas a baisser
et 4 s’éclipser si elle ne repose sur les bases de la culture gréco-latine,
qui seule maintient le role régulateur de la raison et le sens de la
mesure.
A la fin de son enseignement en paraboles, Jésus compare le bon
maitre 4 un homme qui tire de son trésor des choses anciennes et
des choses nouvelles. Nova ef vetera. Pas fout ce qui est ancien, ni fout
ce qui est nouveau. Mais fouf ce qui est nécessaire a ’accomplissement
temporel et spirituel de ’homme.

Bien méditée, cette formule pourrait nous faire mieux comprendre
non seulement la doctrine surnaturelle du royaume des cieux, mais
encore une loi fondamentale de l'accroissement et du développement
de I'esprit dans sa condition charnelle.

Chanoine MArRCEL MICHELET.




	Nova et Vetera ou l'évolution homogène des humanités

