
Zeitschrift: L'instruction publique en Suisse : annuaire

Band: 38/1947 (1947)

Artikel: Alexandre Vinet : éducateur et philosophe de l'éducation

Autor: Meylan, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-113436

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-113436
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ALEXANDRE VINET 9

Alexandre Tinet
éducateur et philosophe de l'éducation

Le penseur et le moraliste dont les écrits restent, un siècle
après sa mort, «le pain des forts»; le critique dont les
jugements ont nourri et nourrissent encore tant de cours de
littérature, au degré secondaire ou universitaire, Alexandre Vinet
fut, de vocation et de profession, un éducateur ; exactement, ce

que nous appelons aujourd'hui un maître secondaire.
Sa théologie achevée, le futur auteur de la Chrestomathie,

qui avait, durant ses études déjà, servi de précepteur au jeune
Aug. Jaquet, à la Longeraie. près de Morges, se vit en effet
confier, à l'âge de 20 ans, en 1817, sur la recommandation de
son professeur de littérature, Ch. Monnard, l'enseignement du
français dans les classes supérieures du Gymnase et au
Pädagogium de Bâle.

Vinet fut ainsi, vingt ans, maître de français : il donnait,
en moyenne, douze leçons hebdomadaires au Gymnase, et dix
au Pädagogium. Il faisait en outre des cours de littérature à
l'Université (selon les années, un ou deux cours, en général
de deux heures chacun) et des cours libres. En tout, près de
trente heures par semaine L'enseignement n'était donc pas
pour lui un à-côté, mais son occupation, sinon exclusive, du
moins principale et absorbante, consciencieux comme nous
savons qu'il l'était (et déjà de santé délicate).

Il ne tarda pas à se sentir à l'aise dans ces fonctions (bien
qu'à son arrivée l'allemand lui fût, à l'en croire, aussi inconnu
que le syriaque), c Mes fonctions me deviennent toujours plus
chères, écrit-il à son ami Leresche, le 27 mai 1818 ; l'intérêt des
études auxquelles je me livre et surtout l'affection de mes
élèves, que j'ai eu le bonheur de me concilier, me font aimer le
poste où la Providence m'a placé. »

« Il naît, écrivait Vinet en 1838, plus de gens poètes que
pédagogues : il faut, pour cette dernière fonction, joindre, à
une fermeté virile de pensée, je ne sais quelle maternité de cœur



10 l'instruction publique EN SUISSE

qui s'y allie rarement. II faut aimer le monde de l'enfance, y
séjourner avec plaisir, avoir des goûts d'enfant avec des pensées
d'homme. » Confronté à ces très hautes et très précises exigences,
Vinet a été un de ces pédagogues, plus rares que les poètes, en
effet, puisqu'ils constituent une variété ou une espèce de poètes,
libérant en leurs élèves la vie spirituelle, comme le musicien
fait chanter un thème, comme le sculpteur dégage du bloc de
marbre la figure qui y sommeille

Philosophe et sociologue, moraliste et théologien, il lui arrivait

cependant, parfois, de se sentir à l'étroit dans cette tâche,
qui tournait en rond, comme le cycle des travaux agricoles,
et recommençait, presque identique, avec chaque nouvelle
année scolaire : « Depuis un certain temps, écrit-il, en juillet
1831, à son ancien maître, Ch. Monnard, j'éprouve dans ma
sphère d'activité un vide pénible ; je sens une véritable soif
de faire quelque chose de mieux; j'étends comme je puis mon
département ; mais le temps et les circonstances me limitent ».

Néanmoins, lorsque, répondant à l'appel du Conseil d'Etat
vaudois, il eut accepté, en 1837, une chaire à l'Université de
Lausanne, il ne tarda pas à se rendre compte que l'enseignement
secondaire était véritablement sa vocation : « Oh Monsieur,
écrivait-il à Lutteroth, le 5 août 1838, que ma situation est
changée Non pas pourtant plus que je m'y attendais ; mais
je n'en sens pas moins la pesanteur du joug ; et cela, joint à

bien d'autres choses, me persuade que j'étais à ma place à Bâle,
et que j'ai eu tort de la quitter. J'étais peu de chose, sans doute,
et je faisais peu de chose ; mais, quoi qu'il en soit, je me suis
déraciné et mes racines sont encore hors de terre ».

« J'étends comme je puis mon département », écrivait-il à
Ch. Monnard. Il prêchait, en effet, à l'Eglise française, où l'on
aimait l'entendre. Surtout, il écrivait ; c'est pendant son séjour
à Bàie qu'il a composé et publié son mémoire sur La liberté
des cultes, ses Discours sur quelques sujets religieux et ses Essais
de philosophie morale et de morale religieuse. Il donnait
d'importants articles au Nouvelliste vaudois, au Journal d'éducation,
puis, dès 1832, au Semeur de Lutteroth. Et il mettait au point
sa méthode d'explication des auteurs français, forgeant ainsi
cet admirable instrument de culture, auquel cent volées de

collégiens et de gymnasiens romands ont dû l'essentiel de leur
formation spirituelle.

Nous ne pouvons songer à analyser toutes les pénétrantes
études qui font de Vinet — bien qu'il ait parlé durement d'une



ALEXANDRE VINET 11

certaine pédagogie : « ces ténébreuses théories qui font ressembler

le plus indispensable des soins à la recherche de la pierre
philosophale » — un des classiques de la pédagogie moderne.
Nous nous bornerons donc à caractériser celles de ses positions
qui étaient les plus neuves, au moment où il les a formulées,
et sur lesquelles un proche avenir devait lui donner raison :

Vinet, pionnier de l'école de culture à ses divers degrés, telle
qu'elle est aujourd'hui comprise et, en quelque mesure,
administrée, chez nous tout au moins

Ses articles de 1832 (dans Le Semeur) sur l'éducation populaire,
principale revendication des partis avancés, dans cette France
qu'il considérait à tant d'égards comme la patrie de son esprit,
offrent un vif intérêt rétrospectif. Mais notre moraliste-philosophe

s'installe toujours si exactement au cœur de chaque
problème, que beaucoup de ces pages, écrites il y a plus d'un siècle,
gardent aujourd'hui encore une saisissante actualité.

Après la Révolution de 1830, constate-t-il d'abord, le gouvernement

français ne peut plus voir son salut dans l'ignorance
du peuple et doit, au contraire, considérer comme sa plus forte
carte l'instruction répandue dans les classes qui n'en avaient
pas bénéficié jusqu'alors.

Mais, de ces considérations de tactique politique, Vinet ne
tarde pas à s'élever à un point de vue plus généreux. La conception

de l'homme et de la cité, qui est, de droit, celle de la
civilisation européenne, dès le moment où elle a adopté le
christianisme, le personnalisme chrétien, exige que tout être humain
soit aidé par la communauté à devenir tout ce qu'il peut être,
au service de tous et à la gloire de Dieu. Aux partis politiques,
notre publiciste oppose donc le parti chrétien :

« Ce parti, distinct de tous les autres, en ce que proprement
il n'en est pas un a, depuis longtemps, sans vues politiques
et sans arrière-pensée d'intérêt, témoigné la sympathie la plus
réelle pour l'instruction populaire. Cette sympathie repose sur
des principes bien plus nobles que celle de l'homme politique,
ou même que celle du philanthrope. Le premier, dans son zèle

pour l'instruction, ne voit que le citoyen, l'Etat, la liberté
civile ; le second, l'ordre, le repos, le bien-être, et tout au plus
quelques vertus sociales : le chrétien seul conçoit toute la dignité
de l'instruction. Il sait que Dieu, en déposant sa sagesse
dans un livre, et en nous invitant tous à y puiser directement la



12 l'instruction publique en suisse

nôtre, nous a, par là même, commandé à tous d'apprendre à
lire. Mais ce n'est pas tout. Observant la liaison intime de
l'intelligence et de la moralité, convaincu que la seconde est jusqu'à
un certain point conditionnée par la première, et que, sans un
minimum de développement intellectuel, tout développement
religieux est impossible, il envisage la culture de l'esprit comme
prescrite par Celui qui a prescrit la culture de l'âme. Enfin,
il se regarde comme responsable des talents que son maître
lui a confiés ; il ne suppose pas qu'on puisse sans crime laisser
en friche un terrain que Dieu a évidemment destiné à produire ;

il croit que le perfectionnement intérieur de la créature honore
le Créateur, et il ne reconnaît à cette obligation d'autres limites
que celles que Dieu lui-même indique à chaque individu, soit
dans la mesure de capacité dont il l'a pourvu, soit dans les
circonstances où il l'a placé. »

C'est dire que l'instruction réclamée, dans cet esprit religieux
et personnaliste, par le « parti chrétien » ne saurait se borner
à l'enseignement de techniques utilitaires. Vinet, qui jamais
ne se paie de mots, Vinet qui est sérieux, perce à jour les
illusions de ceux qui attendaient la régénération de l'humanité
d'écoles où l'on apprît à tous les enfants à lire, à écrire et à

compter :

« II faut munir l'esprit de l'enfant d'une certaine provision
de notions diversement précieuses, soit par leur utilité immédiate
dans la vie, soit par leur utilité médiate, plus relevée encore.
Il faut que ce soit vraiment instruction, c'est-à-dire, ainsi que
le mot l'indique, un armement, un renforcement de l'homme,
un approvisionnement de toutes les choses propres-à accroître
sa puissance intellectuelle jusqu'à la pleine mesure des besoins
de sa condition d'homme et de citoyen. Une connaissance
générale du monde, une idée nette des principales lois de la
nature, une vue sommaire, sous le rapport physique et social,
du globe où nous sommes confinés, ennobliraient singulièrement
la pensée populaire, lui donneraient plus d'étendue, fermeraient
la porte à bien des préjugés, à beaucoup de dangereux mensonges.
Bossuet trouverait sans doute qu'il est aussi indigne du paysan
que du prince << d'ignorer le genre humain » : et nous trouvons
aussi qu'aucun homme ne devrait ignorer les grandes masses
de l'histoire et les moments principaux de la marche laborieuse
de l'humanité. Nous n'avons pas besoin de parler de quelques
autres connaissances immédiatement applicables à la vie, et
utiles aux individus de toutes les classes ; et nous omettons à
dessein les études qui, comme celle de la musique, ont directement

pour objet la culture de l'âme ».



ALEXANDRE VINET 13

Ce que Vinet réclame pour « le peuple ». c'est ainsi une
information complète et harmonieuse de la personne humaine Un
certain « encj'clopédisme » est, en effet, dans la ligne de la
conception chrétienne de l'éducation ; car l'homme n'est l'homme
que par l'équilibre complémentaire de tous les pouvoirs dont le
Créateur l'a doué : connaissance et sensibilité, raison et
imagination créatrice, méditation et action, caractère et esprit de
service. C'est donc la mise en valeur, par le moyen des disciplines
les plus efficaces, de tous ces divers modes de l'être, que Vinet
réclame sous le nom d'éducation populaire. Mais, pour éviter
la dispersion, il a soin de tracer les deux grands axes de cette
information de la personne. L'un c'est la raison ou, comme il
dit, la pensée :

« Concevons-nous bien l'école populaire Elle devrait être
avant tout une gymnastique de la pensée. Non seulement la
pensée bien dirigée est le chemin de la vérité ; la pensée est
l'activité d'un principe noble dans l'homme. L'homme
ne s'élève à la dignité d'homme que par la pensée. L'homme
qui pense mal peut être vicieux, l'homme qui ne pense pas ne
saurait être vertueux. Le perfectionnement intellectuel est
souvent le prélude du perfectionnement moral. »

Mais, si la culture de la pensée est le petit axe de l'harmonieuse

ellipse circonscrivant la culture, vraiment générale,
réclamée par Vinet au degré élémentaire de l'école publique,
son grand axe, c'est la culture morale, la culture du caractère.
L'exercice de la pensée requiert d'ailleurs absolument certaines
qualités d'ordre moral ; la connaissance n'est jamais que le
fruit de l'ascèse. Et rien n'étant à part dans la personne, on ne
saurait cultiver une fonction à part de toutes les autres. Cependant,

de toutes les fonctions de l'esprit, celle dont la culture
féconde le plus généreusement toutes les autres, c'est, selon
Vinet, le sens moral :

« La culture morale est pleine de développement intellectuel ;

on perfectionne bien moins le cœur par l'esprit qu'on ne perfectionne

l'esprit par le cœur. Si quelque intelligence est nécessaire

à la morale, la morale lui rend cette avance avec usure ;
les sentiments délicats et relevés qui appartiennent à une bonne
morale correspondent nécessairement à des idées relevées et
délicates ; et l'on peut assurer que cette instruction supérieure,
que nous attendons, sera bien plus promptement procurée par
l'éducation morale, que le perfectionnement moral ne nous sera
procuré par cette culture de l'esprit. »



14 l'instruction publique en suisse

Relire les études que nous venons d'analyser, c'est retrouver
— on le voit — une des sources, la plus pure, d'où est sortie
notre école educatrice romande. Or, remonter à la source,
c'est toujours le meilleur moyen, quand il s'agit d'institutions
se développant dans la durée, pour discerner, parmi tous les
courants d'idées qui s'y sont ensuite déversés, leur inspiration
propre et leur fin véritable. Vinet a eu l'idée nette de l'homme
que l'école doit contribuer à former ; et c'est là le seul point
de vue d'où tous les éléments du problème pédagogique
apparaissent dans leur ordonnance juste et leur hiérarchie nécessaire.

Mais la Suisse romande doit à celui dont elle commémore
le premier centenaire autre chose encore que de judicieuses
considérations sur la fin de l'enseignement de culture. Nous
lui devons la Chrestomathie française et, avec elle, par elle, l'étude
concrète et méthodique de la langue maternelle, dans les chefs-
d'œuvre de sa littérature.

Sur ce point, Vinet innove hardiment. Car, en son temps,
l'étude de la langue maternelle se bornait à la grammaire (une
grammaire morte, qu'on apprenait par cœur) et, au degré
supérieur, au cours de littérature (non moins mort, souvent,
consistant essentiellement en caractéristiques et en jugements,
qu'on apprenait aussi par cœur). Il lui manquait ce que nous
considérons aujourd'hui comme son centre, sa substance même :

l'étude des textes, la lecture expliquée, comme on dit. Ces
exercices qui, avec les exercices d'élocution et de composition,
auxquels ils conduisent, contribuent, de la façon la plus efficace,
à donner à l'adolescent, avec la propriété de sa langue maternelle,

la propriété de ses pensées et de ses sentiments.
Pendant plus d'un siècle, les trois tomes de la Chrestomathie

Vinet — c'est ainsi qu'on avait pris l'habitude de la nommer —
revus successivement « dans l'esprit de l'auteur » par Eug.
Rambert et Paul Seippel, (enfin réduits en deux volumes,
pour des raisons économiques), ont été la « viande » dont se

sont nourris, dans le monde protestant de langue française,
tous les esprits curieux de se mieux connaître en étudiant
l'esprit humain dans quelques-unes de ses expressions essentielles

; la source à laquelle adolescents et hommes faits ont bu
ce respect de la langue, qui est un des modes du respect de
soi-même et de l'Ordre.



ALEXANDRE VINET 15

Et maintenant que ce vénérable ouvrage a été remplacé
par les Textes français (qui ne constituent, sous ce titre nouveau,
qu'une troisième revision de la Chrestomathie Vinet), souhaitons
que tous les maîtres de français continuent à prendre pour guide,
dans l'étude et l'explication de ces textes, les « épîtres dédica-
toires » dans lesquelles l'auteur définit son propos et explique
sa méthode. C'est d'ailleurs par quelques extraits de ces préfaces
que j'illustrerai, sommairement, l'originalité du propos de Vinet
et la profondeur des vues qui l'ont guidé, dans un travail où il
n'avait guère, comme précurseurs, que ces Messieurs de Port-
Royal.

Sa grande idée, c'est d'appliquer à l'étude des œuvres
littéraires, écrites dans la langue maternelle de l'élève, la méthode
et les procédés appliqués, dès l'époque gréco-romaine, dans la
classe du grammaticus, et rentrés en usage au XVIe siècle,
dans les collèges de l'Université comme chez les Jésuites ou
les Oratoriens, pour l'explication des chefs-d'œuvre des
littératures antiques.

C'est pour disposer de textes propres à faire connaître à

ses élèves bâlois les principaux aspects de la littérature française,
que Vinet avait composé son premier choix de lectures. Mais
il ne tarda pas à se rendre compte quel profit de jeunes Français,

et surtout de jeunes Suisses romands, retireraient d'une
telle étude. Et l'on peut dire que, bien qu'il ait entrepris son
travail pour ses étudiants du Pädagogium, c'est à l'intention
expresse des écoliers de la Suisse romande qu'il a élaboré les
trois tomes de sa Chrestomathie. C'est ce qui ressort, avec une
parfaite évidence, de ce passage de la Lettre à Ch. Monnard,
en tête du tome I.

« Il s'agit d'apprendre notre langue à fond, d'en pénétrer
le génie, d'en connaître les ressources, d'en apprécier les qualités
et les défauts, de nous l'approprier clans tous les sens ; et ne
me sera-t-il pas permis d'ajouter (puisque je parle du français
et que j'en parle en vue de la culture vaudoise), que le français
est pour nous, jusqu'à un certain point, une langue étrangère
Eloignés des lieux où cette langue est intimement sentie et
parlée dans toute sa pureté, ne nous importe-t-il pas de l'étudier
à sa source la plus sincère et avec une sérieuse application '?

Or, on ne peut hésiter sur les moyens. Les grammaires et les
dictionnaires, dont je ne prétends point contester la nécessité,
sont à la langue vivante ce qu'un herbier est à la nature. La
plante est là, entière, authentique, et reconnaissable à un certain
point ; mais où est sa couleur, son port, sa grâce, le souille qui



16 L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

la balançait, le parfum qu'elle abandonnait au vent, l'eau qui
reflétait sa beauté, tout cet ensemble d'objets pour qui la nature
la faisait vivre, et qui vivaient pour elle La langue française
est répandue dans les classiques, comme les plantes sont dispersées

dans les vallées, au bord des lacs, et sur les montagnes.
C'est dans les classiques qu'il faut aller la cueillir, la respirer,
s'en pénétrer : c'est là qu'on la trouvera vivante ; mais il ne
suffit pas, je le répète, d'une promenade inattentive à travers
ses beautés. »

L'idée hardie de Vinet a obtenu la sanction de l'expérience
Il avait eu soin d'ailleurs de prévenir les objections, et tout
d'abord celle-ci, qu'U n'y a pas lieu d'expliquer, à des jeunes
gens dont le français est la langue maternelle, les chefs-d'œuvre
de la littérature française, « parce qu'ils les comprennent ».

A cette objection, il répond en démontrant ce que l'étude
approfondie d'une tragédie de Racine lui a permis d'y découvrir,
et ce qu'elle pourrait apprendre à ceux-mêmes qui estiment un
tel travail inutile. Et l'on voit bien par là tout ce que son œuvre
théorique doit à sa pratique de maître d'école :

« Je conçois maintenant qu'on puisse un mois entier tourner
autour de Britannicus, et qu'on se puisse à peine sortir d'une
lecture où la perfection, non une perfection négative, mais le
choix de tout ce qu'il y a de meilleur à dire dans tout ce qui
pouvait se dire, vous oblige à chaque vers à vous arrêter pour
admirer ; où l'élégance la plus exquise semble n'être elle-même
qu'une partie de la vérité ; où la suite du dialogue, l'enchaînement

des idées dans chaque discours, le mouvement du
style dans chaque phrase, sont tellement la nature, l'âme
humaine, la vie ; où tout est si nécessaire à la fois et si imprévu,
si frappant et si simple, si hardi et pourtant si uni ; où le naïf
(j'entends celui de la passion), l'involontaire, les cris de la nature,
abondent tellement, qu'il vous semble, en posant la main sur
chacune de ces pages, que vous devez y sentir battre un cœur ;

où règne partout une vérité si concrète que vous croiriez pouvoir

faire des observations de psychologie aussi authentiques
sur les hommes du poète que sur les hommes que Dieu a faits ;

en un mot, où tout révèle une des natures poétiques sinon
les plus puissantes, du moins les plus rares et les plus heureuses. »

Vinet réfute avec le même bonheur cette objection, plus
spécieuse — car il y a une certaine façon d'expliquer les chefs-
d'œuvre qui épuise non seulement le texte, mais les élèves —
que l'analyse de la beauté tue la beauté :

« Admire-t-on moins parce qu'on sait pourquoi l'on admire
Il faudrait alors condamner toutes les œuvres de la critique



ALEXANDRE VINET 17

littéraire. N'y a-t-il pas d'ailleurs des beautés plus cachées,
engagées pour ainsi dire dans le tissu du discours, reluisant
partout sans briller nulle part, et dont l'effet ressemble à celui
d'une lumière douce uniformément répandue, qui fait regarder
les objets avec plus d'intérêt sans pouvoir elle-même être
regardée L'ordre des pensées, leur liaison, le mouvement du
discours, les proportions du développement, la variété des
tours, le ton, qui est l'accent de la pensée, en un mot tout ce
qui fait d'un écrit la vibration d'une âme ou l'ombre vivante
d'une idée, tout cela est peu apprécié, peu aperçu par de jeunes
lecteurs... »

Dans la Lettre à Alexis Foret, qui sert de préface à la deuxième
édition du tome II, Vinet développe ses idées (que le progrès
de la science linguistique n'a pas infirmées, bien au contraire
sur l'étude historique de la langue, seule capable, selon lui,
d'en donner une connaissance complète et vivante.

C'est dans cette lettre aussi qu'il précise les trois points
de vue auxquels se placera successivement le maître, pour
« expliquer » les textes recueillis dans ce florilège : le point de
vue lexicologique, le point de vue sémantique et le point de
vue grammatical. A ces judicieuses remarques, dont le maître de
français peut faire aujourd'hui encore son profit, Vinet enchaîne
un développement du plus vif intérêt sur les langues de type
logique et les langues de type philosophique.

On pourrait tout aussi bien dire sur la langue (ou le style)
logique et la langue (ou le style) philosophique. Car ces
différences se marquent dans les frontières d'un même idiome,
notamment de la langue française. Ici la pensée subtile et
profonde de notre philosophe-poète s'élève, d'un de ces grands
coups d'ailes qui lui sont naturels, à des considérations qui
annoncent celles des plus grands penseurs et poètes contemporains,

Bergson ou Claudel (le Claudel du Traité de la Connaissance

au monde et de soi-même (sic) ; et qu'il a d'ailleurs
développées lui-même, plus tard, dans des pages étonnantes de sa
Littérature française au XIXe siècle.

« Une langue philosophique est celle qui correspond à la
nature de l'esprit humain ; or l'on ne peut l'envisager
dans sa réalité sans que le regard embrasse forcément tout
l'ensemble des phénomènes au milieu desquels il se développe :

car l'esprit isolé de l'âme est une fiction, la raison pure est un
être de raison. La philosophie, qui est la science de la vérité
interne, doit reproduire cet état complexe ; pour le reproduire,
il faut le sentir ; avec de la logique pure, on ne fera jamais que

2 l'instruction publique en suisse



18 L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

de la logique : la philosophie, c'est l'humanité avec la
conscience réfléchie d'elle-même. Si ces observations sont justes,
on comprendra qu'une langue puisse être logique sans être
philosophique au même degré. Une telle langue s'attache aux
idées des choses plus qu'aux choses elles-mêmes ; elle est
conséquente, régulière, toujours prête à rendre compte de ses
procédés ; elle reproduit les formes de la pensée, plutôt que la
pensée. Elle analyse toujours, et n'est contente que de ce qu'elle
peut analyser. La langue philosophique procède davantage
par synthèse ; et, chose remarquable, parce qu'elle est
philosophique, elle est poétique. Elle ne conclut pas seulement,
elle devine, elle invente. Les formes qu'elle rencontre lui
donnent gratuitement ce que l'analyse vend pour ainsi dire à une
langue logique. Elle est moins conséquente pour être plus
humaine, moins exacte pour être plus vraie. »

La troisième de ces « épîtres dédicatoires », la Lettre à André
Gindroz, qui parut en tête du tome III (et que compléta plus
tard ce chef-d'œuvre de justesse et de concision, le Discours
sur la littérature française), ne le cède pas en intérêt aux deux
premières. La définition qu'y donne Vinet de la littérature
achève de justifier son propos d'en faire, pour la jeunesse et
l'adolescence, l'instrument privilégié d'une culture vraiment
générale et humaine :

« La littérature vit de tout, lève sur toutes choses un tribut.
Elle n'est pas tant une science à part que le lien commun,

l'interprète mutuel de toutes les sciences ; elle réduit toutes
les idées à l'unité de sa forme, ou les passe toutes à son filtre,
qui ne laisse traverser que ce qu'elles ont de plus général et
de plus simplement humain. A la lettre, on doit dire qu'elle
humanise la science, ou qu'elle rend propre à l'humanité ce
qui n'était convenable d'abord qu'à une certaine partie de cette
humanité, à tel ou tel groupe séparé des autres.

Infatigable messagère, elle va donc de l'humanité vers ces
groupes, et de ces groupes vers l'humanité ; elle demande à
la science des idées générales, pour en grossir ce fonds que
l'humanité entretient et renouvelle sans cesse ; puis elle retourne
vers la science, et lui porte des idées humaines dont la science
profite à son tour. Elle rapporte, aux dépôts du vrai et de l'utile,
cet utile et ce vrai traduits sous l'aspect du beau ; du beau,
qui est sa forme, son objet, l'émanation la plus pure de la pensée,

et, peut-être, le vrai dans toute sa vérité, dans toute sa
lumière, avec tous ses reflets. »

Cependant, parmi toutes ces œuvres par lesquelles s'exprime
une civilisation, certaines sont plus propres que les autres,



ALEXANDRE VINET 19

estime Vinet, à former le goût et la raison de l'adolescent. Ce

sont celles qui, tout en étant relativement proches de lui, l'arrachent

néanmoins au tourbillon des sentiments et des passions
qui agitent ou troublent son temps, et lui présentent, de ces
sentiments et de ces passions, une expression plus sereine et
en quelque sorte purifiée : la littérature classique, donc, dans
laquelle l'homme d'une civilisation particulière, dans l'espèce,
de la civilisation française, se manifeste sous ses traits permanents

et en quelque sorte éternels.
Vinet sent bien que le goût des « usagers » de sa Chrestomathie

irait plutôt, d'un élan qu'il comprend, resté jeune de cœur,
aux œuvres contemporaines, dans lesquelles ils retrouvent
justement ce qui les trouble et les ravit : le frémissement de
leur propre cœur, leurs perplexités, leurs angoisses, leurs extases

Mais, avec ce courage et cette générosité (qui sont deux
des secrets de son succès dans la carrière pédagogique), il
entreprend, s'adressant directement à eux, d'obtenir leur consentement

au choix que lui ont dicté sa raison et son expérience :

« Il y a deux choses dans la littérature du temps : la
littérature, soit, mais le temps aussi, le temps surtout ; c'est-à-dire
tout ce qu'on aime, on sent, on souffre, on espère autour de
vous ; tout ce que vous-mêmes vous aimez, vous sentez, vous
souffrez et vous espérez ; une vie trop réelle, trop saisissante,
pour être de la littérature. Les émotions littéraires sont d'une
autre sorte ; humaines, j'en conviens, et comment non, puisque

la littérature c'est l'homme humaines, mais non
contemporaines, présentes, individuelles ; ce qui reçoit en nous
l'impression littéraire, c'est moins l'individu que l'homme ; c'est
dans les parties les plus générales de notre être que nous sommes
atteints ; et une émotion qui trouble l'âme, qui y jette l'incertitude

et le désordre, qui réagit trop immédiatement sur la
vie, n'est pas une émotion purement littéraire ».

Cette littérature qui n'est plus qu'humaine, dans laquelle
on trouve donc l'image la plus complète et la plus vraie de
l'homme, c'est, pour l'esprit véritablement philosophique qui
affirme ici son pouvoir réducteur de toutes les antinomies,
celle qui fond, dans l'unité d'une synthèse harmonieuse, les
éléments valables de la sagesse antique avec l'idée chrétienne
de l'homme et de sa destination : la littérature du grand siècle,
qui, contenant l'homme antique, contient et exprime avec
autant de vérité les valeurs chrétiennes ; incarnant ainsi
exemplairement l'idéal moins simple, mais moins incomplet aussi,
que, sous ce double éclairage, nous nous faisons aujourd'hui



20 l'instruction publique EN SUISSE

de l'homme. L'étude approfondie de cette littérature (que Vinet
appelle, dans un sens non pas dogmatique, mais philosophique

et historique, la littérature chrétienne) constitue donc
pour un adolescent français, ou suisse romand, une nourriture
complète et les plus efficaces humanités. Tous les mots méritent

d'être pesés, dans la définition qu'il en donne :

« La littérature chrétienne n'est pas exclusivement gothique,
pas plus que nos vieilles églises ne sont exclusivement
chrétiennes. Je la maintiens, en principe comme de fait, grecque
pour une bonne partie ; l'élément grec n'est point en dehors
du christianisme, qui ne l'a pas seulement recueilli, mais, si
je ne me trompe, reproduit et consacré. Et pourquoi s'en étonner

L'élément grec, c'est l'élément humain, dans sa pauvreté,
je le veux, mais aussi dans sa simplicité ; or cet élément, pris
dans tout ce qu'il a de sain et de normal, est harmonique au
christianisme dans le plus haut degré. Là donc où cet élément
aura trouvé sa part, mêlé avec d'autres, dont l'admirable fusion,
la définitive unité, ne laisse démêler qu'à grand peine les
ingrédients qui l'ont formée ; là où ces teintes diverses formeront

une nuance générale et propre, sur laquelle brillera toute
la clarté de l'esprit hellénique, là vous aurez trouvé, non la
réalité parfaite (elle est hors d'atteinte), mais l'idée approximative

et les signes distincts de la littérature chrétienne. »

Telle est la littérature dans laquelle Vinet souhaite que les
adolescents de son pays puisent la nourriture de leur esprit
et des joies comparables à celles qu'il y a lui-même trouvées :

« Après avoir cherché ailleurs, comme tout le monde fait
d'abord, des secousses et des éblouissements, je suis revenu
pas à pas, et avec bonheur, en ce pays de limpide lumière et
au centre de ces clairs horizons ; ces formes hardies et pures,
ce mouvement à la fois vif et retenu, cette perfection d'ensemble

si rare chez nos modernes, ce mélange étonnant du sublime
le plus naïf et du goût le plus correct, enfin cette beauté chaste
et, si l'on peut transporter à la littérature les expressions de
la morale, ces charmes innocents, ont toujours plus ravi
toutes mes facultés. »

** *

La Chrestomathie Vinet a constitué, pendant plus d'un siècle,
dans nos cantons romands de confession protestante, le seul
point stable dans le rapide mouvement qui condamne à l'oubli
les manuels et les anthologies scolaires, avec quelque faveur
qu'ils aient été tout d'abord accueillis ; elle est restée le sym-



ALEXANDRE VINET 21

bole de cet enseignement éducatif ¦— informateur de la raison,
du goût et du caractère — dont son auteur avait si utilement
contribué à définir l'esprit et le programme ; le symbole et
l'instrument privilégié des humanités secondaires.

L'Ecole Vinet, elle, — ainsi que l'Ecole supérieure communale,

qui s'en est détachée en 1848 — continue d'attester,
par son existence et son développement, que notre plus autochtone

philosophe de l'éducation avait tiré, de la religion dont il
se réclamait, cette conséquence, inaperçue jusqu'alors, que,
dans une société chrétienne — personnaliste — et notamment
dans une démocratie chrétienne, l'Etat doit offrir à toutes
les jeunes filles capables de se l'approprier une culture, non
pas identique, mais équivalente à celle qu'il offre aux garçons
du même âge.

Tout jeune encore, il avait proclamé sa conviction sur ce

point dans une série d'articles publiés, en 1824, dans le
Nouvelliste vaudois : Quelques réflexions sur un sujet important.
Ce fut au soir de sa vie seulement qu'il eut la joie de voir son
idée recevoir un commencement de réalisation dans sa cité
natale ; et c'est dans sa chère Ecole supérieure que ce penseur
et ce critique illustre donna, le 3 février, sa dernière leçon,
avant de se rendre à Clarens, pour y mourir le 4 mai 1847.

Adversaire résolu de l'intervention du gouvernement dans
tout ce qui relève de la conscience, Vinet ne peut pas concevoir
que l'Etat abandonne à l'arbitraire des parents une affaire
de si grave conséquence pour la collectivité ; une affaire si
visiblement d'intérêt public que l'éducation des femmes. A quoi bon,
en effet, organiser des écoles de culture à l'intention des futurs
citoyens si, avant qu'ils y entrent et tout le temps qu'ils la
fréquenteront, ils doivent subir, au foyer domestique, une influence
qui en compromettra peut-être irrémédiablement l'action

Or, si l'éducation religieuse impartie par l'Eglise, et une
instruction élémentaire alors déjà largement répandue, suffisent,

à la rigueur, selon Vinet, pour préparer à leurs responsabilités

les filles des artisans ou des paysans, celles qui, femme
d'un avocat ou d'un ingénieur, d'un pasteur ou d'un médecin,
devront donner l'être spirituel à des enfants destinés à jouer
dans la société un rôle hégémonique, comment les prépare-t-on
à cette tâche, d'une importance « effrayante »

Plus mal, répond Vinet, beaucoup plus mal que les femmes
de la classe artisanale ou pajTsanne ne sont préparées à la leur
Et il dénonce avec sévérité l'éducation superficielle, qui était alors



22 l'instruction PUBLIQUE EN SUISSE

celle des jeunes filles de la classe aisée et soi-disant cultivée :

« Cette tendance toujours plus générale à sacrifier, dans
l'éducation, l'essentiel à l'accessoire, et le solide au brillant ;

ce concert effrayant à regarder comme l'éducation la plus
distinguée celle qui forme des femmes du monde, des virtuoses
et des précieuses, plutôt que celle qui prépare à la société des
épouses vertueuses et des mères de famille respectables. »

Il s'agit donc d'apporter un correctif aux dispositions qui
rendraient ces femmes impropres à jouer dans la société le rôle
utile, indispensable, qu'elles y peuvent jouer. Et, pour cela,
tout d'abord, de les bien connaître Si, en effet, la pédagogie
doit se fonder sur l'étude psychologique de l'enfant, l'éducation
des filles doit procéder et de la psychologie générale et de la
psychologie de l'adolescente, en tant qu'elle diffère de
l'adolescent. C'est dire que notre philosophe n'est pas partisan de
la co-éducation ; les deux sexes, égaux en dignité, mais
complémentaires l'un de l'autre, doivent recevoir une éducation
équivalente, mais sous une forme et par des méthodes, en partie
du moins, différentes.

Au moment où il écrit les articles que nous feuilletons, Vinet
n'avait pas encore professé dans une école de filles. C'est en
1825 seulement qu'il accepta, avec joie, un enseignement à
l'Ecole supérieure de Bâle (Töchterschule). Il n'en avait pas
moins déjà une idée assez précise de quelques-unes au moins des

particularités, dont une éducation publique aurait à les libérer :

« Mobile, enthousiaste, et trop constamment sous le joug
du sentiment, la femme se passionne aisément ; elle est à la
merci de ses émotions ; et n'examinant souvent les plus grandes
questions que dans les rapports qu'elles ont avec le cœur, elle
peut, avec les intentions les plus pures, donner dans les erreurs
les plus graves. Avec de pareilles dispositions, rien de plus
dangereux qu'une instruction superficielle, qui ne fait que
communiquer au sentiment plus d'exaltation et d'irritabilité ;
mieux vaudrait, sous ce rapport, une absence complète de
culture ; mais mieux vaut encore une instruction solide et
sérieuse, telle que l'offrent les établissements d'instruction publique,

laquelle, fortifiant l'ascendant de la raison, oppose aux
écarts de l'imagination une insurmontable barrière. »

L'auteur ne juge pas utile de s'étendre longuement sur le

programme et les méthodes de l'école qu'il réclame. On n'en est
pas encore là Il n'entend qu'éveiller une inquiétude dans l'esprit

de ses lecteurs et provoquer leurs réflexions sur « ce sujet
mportant ». Il se contente donc de noter qu'il faut aux jeunes



ALEXANDRE VINET 23

filles une instruction véritable, les munissant ou les armant
de connaissances qu'on n'ait point « avilies » à leur usage ;

plus de ces poudreuses nomenclatures, comme « les tiroirs d'une
boutique abandonnée » mais une science digne de ce nom,
un système de connaissances assimilées par la raison, et non
seulement mémorisées ; « de façon que, dit-il, l'élève puisse
rendre compte, à soi-même et aux autres, de ce qu'elle a appris ;

car ce qu'on ne peut pas communiquer, on ne le sait pas
véritablement ».

A la fin de son quatrième et dernier article, Vinet insiste,
d'un point de vue nettement politique, sur l'avantage qui
découlerait, pour la communauté, de l'organisation d'écoles
« supérieures », dans lesquelles les jeunes filles destinées, par
la naissance ou par leur intelligence, à vivre dans la classe
hégémonique, soient formées en fonction de leur tâche « civique »,

dans « une république, dont la vraie force est toute morale,
et tient par-dessus tout aux sentiments de ses citoyens, à
l'unanimité et à la perpétuité de ces sentiments » :

« Formée par une éducation semblable à celle de l'homme,
imbue des mêmes principes, la femme en grave la première
empreinte dans l'âme de ses enfants ; elle est auprès d'eux
le premier organe, le premier interprète de ces croyances qui
doivent devenir l'instinct du citoyen. Nous n'avons point en
vue des doctrines politiques, persuadés que nous sommes que
la femme doit demeurer étrangère à cette partie des affaires
humaines ; nous ne parlons que de ces idées dont le crédit
fait la force du pays aux circonstances duquel elles sont appropriées

; ainsi, dans notre pays, le goût de la simplicité, le mépris
des distinctions arbitraires, l'indifférence pour les plaisirs
factices et le respect de la terre natale. C'est sous ces rapports
que la femme devient citoyenne, c'est de cette manière qu'elle
exerce des fonctions civiques ; et, quelque ridicule que puisse
paraître dans de grandes monarchies l'application de ces termes
aux personnes du sexe, il n'y a personne, dans un état républicain,

qui n'en sente facilement la justesse. »

Quinze ans plus tard, Vinet eut la joie de voir ces idées prendre

corps, à Lausanne, par la fondation, en 1839, de l'Ecole
supérieure, modeste institution dont sont sorties, par un
développement organique, puis par division fonctionnelle, l'actuelle
Ecole Vinet et l'Ecole supérieure et gymnase de jeunes filles
de la Ville de Lausanne.

Ouverte sous le patronage de la Municipalité, cette école
n'émargeait pas au budget de la Commune, ni de l'Etat : elle



24 l'instruction PUBLIQUE EN SUISSE

tirait toutes ses ressources d'elle-même. Les écolages (l'école
comptait, en 1841-42, 62 élèves, payant chacune 120 fr. par an)
suffisaient à payer le loyer de l'immeuble (550 fr. par année), les
honoraires de trois maîtresses d'études (700 fr. par an, à chacune)
et à rétribuer les professeurs à raison de 15 batz par heure

Ce n'en était pas moins une maison de grande classe. Si son
budget était des plus modestes, si le mobilier et le matériel
étaient rudimentaires, les maîtres les plus distingués se faisaient
un honneur d'y enseigner. Vinet, il est vrai, n'y donnait, au
début, qu'une heure hebdomadaire de français ; mais il suppléa
maintes fois le professeur de littérature, J.J. Porchat, que d'autres

fonctions appelaient souvent ailleurs, et, en 1843, le maître
d'histoire, qui était alors Juste Olivier. Il y fit, en outre, dans
les derniers mois de sa vie, un cours d'introduction à l'étude
des sciences.

Mais surtout il lui donnait, jour après jour, le meilleur de
sa pensée et de son cœur. Les circonstances dans lesquelles
il entra, en 1841, dans son Comité directeur (qu'il présida dès

ce moment jusqu'en 1847) méritent d'être relatées. Vinet avait
une fille, de santé frêle, mais d'âme exquise, Stéphanie. Il s'était
réjoui à la pensée qu'elle bénéficierait de l'enseignement et de
l'ambiance de l'école appelée à l'être par ses vœux. Hélas
comme on venait de lui proposer de faire partie de son Comité,
Stéphanie s'éteignit doucement.

Son ancien professeur, devenu le confident de ses pensées
et de son cœur, Ch. Monnard vint alors lui déclarer que ses amis
comprendraient parfaitement qu'il déclinât des fonctions qui
lui rappelleraient, quotidiennement, sa fille et le rêve caressé

pour elle. Mais Vinet répondit qu'il voyait au contraire, dans
la mort de son enfant, une raison de plus de s'occuper de la
maison que c'est à juste titre qu'elle porte, dès 1892, le nom
d'Ecole Vinet dans laquelle les adolescentes recevraient,
pour leur joie, pour leur épanouissement spirituel et pour le
bien du pays, l'instruction et l'éducation qu'il avait souhaitées

pour sa fille bien-aimée. L'esprit de service, chez des hommes
de la qualité d'un Vinet, se nourrit du deuil même

Ouvrant, en sa qualité de président, et au nom de la
Municipalité, la troisième classe de cette école (dont il fut, en même
temps que le sage administrateur, l'inspirateur et proprement
l'âme), il s'exprime avec cette mesure, qu'on ne peut se lasser
d'admirer, et cette lucidité, qui se mariait si exquisement en
lui à la générosité et à l'enthousiasme :



ALEXANDRE VINET 25

« Nous n'obtiendrons sans doute que des résultats inférieurs
à nos vœux ; mais pour élever les résultats, élevons les vœux.
Dans l'imperfection de nos moyens, ayons toujours la perfection
en vue. Peu soucieux de l'apparence et de l'éclat, recherchons,
dans toutes les parties de l'instruction de nos élèves, la solidité

parfaite, le bon sens parfait, et surtout la parfaite fidélité
à la pensée de Dieu, qui nous est bien connue. Disons-nous
bien que cette imagination, cette sensibilité, cette mémoire,
ces talents divers et inégaux de nos élèves sont un dépôt sacré,
duquel, pour tout ce qui aura pu dépendre de nous, nous aurons
à rendre compte aux familles de ces jeunes personnes, à leur
patrie et à Dieu. »

** *
Si donc, comme nous avons tenté de le mettre en lumière

dans ces pages, Vinet a été, dans nos cantons de langue
française, un des pionniers de l'école élémentaire éducative ; s'il
a contribué à assurer à notre enseignement secondaire sa pleine
valeur informatrice de la personne, en attirant l'attention sur
la nécessité d'enseigner méthodiquement la langue maternelle ;

s'il a été, à Lausanne, l'ordonnateur et l'attentif jardinier du
parterre fleuri de l'Ecole supérieure des jeunes filles ; il a été,
centralement, par vocation et de profession, un éducateur.

Sa philosophie de l'éducation est née de la continuelle
méditation de la tâche précise à laquelle il s'adonnait, avec gravité
et enjouement, lui consacrant le meilleur de son esprit et de
son cœur. Et c'est pourquoi, née organiquement, elle a cette
saveur de fruit mûri au soleil et à la pluie des saisons.

Et c'est aussi pourquoi il serait convenable qu'en cette année,
où nous commémorons le premier centenaire de la mort d'Alexandre

Vinet et, fidèlement, année après année, non seulement
les maîtres d'école viennent méditer devant le monument de

Montbenon, où se lisent les deux affirmations centrales de sa
philosophie religieuse et de sa pédagogie ; mais qu'encore de

joyeuses théories d'adolescents et d'adolescentes, les élèves de
toutes nos écoles— renouvelant le geste de gratitude des élèves
de l'Ecole Vinet en 1939 — couronnent des fleurs de la saison
l'effigie de l'ami, à qui ils doivent de recevoir, dans leurs diverses
écoles, de ceux de leurs maîtres ou de leurs maîtresses en qui
son esprit est resté vivant, en même temps qu'une instruction
les armant pour la vie, l'initiation à la joie d'admirer et à celle,
plus profonde encore, de servir.

L. Meylan.


	Alexandre Vinet : éducateur et philosophe de l'éducation

