
Zeitschrift: L'instruction publique en Suisse : annuaire

Band: 36/1945 (1945)

Artikel: Les constantes de l'école

Autor: Piller, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-113230

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-113230
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


32 l'instruction publique en suisse

danger à le nier « On est bien près de tout croire, disait Gœthe,
quand on ne croit à rien. » Et Chateaubriand reprend le même
thème : « on est bien près de croire, quand on ne croit rien. On a
des devins quand on n'a plus de prophètes, des sortilèges quand
on renonce aux cérémonies religieuses ; et l'on ouvre des antres
de sorciers quand on ferme les temples du Seigneur. » On aurait
peine à partager de teUes pensées, si l'on n'assistait pas aujourd'hui

à une recrudescence de l'astrologie et de l'occultisme.
Nos reUgions supérieures sont notre vraie sauvegarde contre les

superstitions. Saluons donc le temps qui vient, où une science et
une foi, purifiées et pacifiées, serviront ensemble dans le temple
de Dieu.

L. Baudin.

Les constantes de l'école

Notre époque vit sous le signe de la confusion. Les mots
ont perdu toute consistance : leur signification varie le plus
souvent avec celui qui les emploie, si bien qu'on ne se comprend
plus. Aussi éprouve-t-on chaque jour de façon plus aiguë la
nécessité de restituer aux termes leur véritable sens. Du même coup,
on sent le besoin de repenser les problèmes fondamentaux, de
les situer dans la totaUté qui leur confère leur véritable reUef.
Ce travail est d'autant plus urgent que nous traversons une
période de transformations ininterrompues. C'est ainsi
qu'aujourd'hui il ne suffit plus de répéter : « Il faut adapter les
institutions aux circonstances ». Les circonstances, en effet, se
déroulent et se modifient à un rythme tel qu'à vouloir opérer
cette adaptation, on risque de disloquer complètement les
institutions et, finalement, de les ruiner. Il ne suffit plus aujourd'hui

d'adapter, il faut définir, il faut fixer, il faut prendre



LES CONSTANTES DE L'ÉCOLE 33

position. Dans l'intérêt même des institutions, il faut déterminer
ce qui en fait les caractères propres, ce qu'elles ne peuvent
perdre sans cesser d'être elles-mêmes, ce qui en constitue
l'armature stable.

Or, parmi les problèmes qui, sans cesse, reviennent à l'ordre
du jour, se pose celui de l'école. Les discussions renaissent
sans fin à propos de son but, de ses programmes, de ses méthodes,
de ses moyens d'action. Peut-être jetterait-on un peu de clarté
dans le débat en examinant quelle est fondamentalement la
tâche de l'école, quelles sont les conditions essentielles
auxquelles elle satisfait quand elle reste fidèle à elle-même, en
d'autres termes, en cherchant à préciser queUes sont les
constantes de l'école.

Lorsqu'on demande à l'enfant qui, sac au dos, se dirige pour
la première fois vers la maison d'école : « Pourquoi vas-tu en
classe », la réponse vient immédiate : « Mais pour apprendre

à lire, à écrire et à compter ». Et si l'on continue : « Pourquoi

veux-tu apprendre à lire, à écrire, à compter », le petit
écolier déclare : « Parce que les grands, parce que tout le monde
sait cela ».

Si l'on écoute des parents admonester leur fils qui fait l'école
buissonnière, se montre paresseux, apporte de mauvaises notes,
on entendra à peu près ce qui suit : « Tu n'apprendras jamais
rien, tu resteras ignorant, personne ne pourra t'employer, tu
seras plus tard incapable de gagner ta vie ».

La Uste de semblables exemples, tirés de la banalité
quotidienne, pourrait s'allonger, mais on retrouverait toujours, sous
de multiples variantes, l'affirmation du bon sens populaire :

l'école est là pour enseigner quelque chose — quelque chose
qu'on n'apprend pas dans la famiUe — quelque chose qu'il
est nécessaire de savoir pour être capable de vivre parmi les

gens de son miUeu, de son temps ; on y retrouverait aussi la
persuasion impUcite que l'école donne cet enseignement de
façon systématique et organisée. Mais ce n'est pas tout. Chacun,
sans se le formuler clairement, croit que par la communication
des connaissances l'école amène une modification durable,
permanente du sujet auquel elle s'adresse. Bref, selon l'opinion
commune, l'école instruit et celui qui a suivi ses leçons est
un homme instruit.
3 L'INSTRUCTION publique en suisse



34 l'instruction publique en suisse

Ces constatations sont exactes. L'école, en effet, instruit.
Elle instruit progressivement l'enfant pour contribuer à l'enraciner

dans son temps, dans son miUeu. EUe lui fournit
méthodiquement, dans la mesure qui lui est propre, le moyen d'entrer
en contact avec la culture de ce temps, de ce milieu, et de s'y
insérer à fond. Elle contribue à lui donner, selon un plan établi,
les connaissances et les habitudes nécessaires pour le préparer
à jouer, dans sa sphère d'action, un rôle véritablement utile,
générateur de progrès au sens plein. Mais, tout en apprenant
à l'enfant à prendre possession de tout ce qu'il apporte avec
lui en venant en classe, l'école ne restreint pas le cycle de son
enseignement à l'entourage immédiat de l'enfant. EUe ne tient
pas seulement compte des miUeux dans lesquels vit l'enfant,
miUeu famiUal, social, régional. EUe lui aide encore, en tenant
compte du stade de son développement, à les dépasser et à

élargir son horizon dans le temps et dans l'espace en lui donnant
des aperçus sur les domaines que les conditions concrètes
de son existence risqueraient de lui laisser ignorer. Et pour
ne pas fausser la vision du réel qu'eUe communique à ses

élèves, l'école prend garde de ne pas opérer un découpage
arbitraire du savoir qui mettrait l'enfant hors de la réalité.
En effet, tout est dans tout ; en définitive, chaque connaissance
est un point de départ d'où l'on peut s'embarquer à la
conquête de toute la science. Chaque connaissance n'est en soi

qu'une vue partieUe de la réalité : elle n'est que le ruisseau

par lequel on peut accéder à l'océan du savoir. Chaque connaissance

n'a sa véritable valeur que si elle est portée par son
contexte, située dans l'ensemble du réel, si eUe est, pour celui
qui la possède, un point de vue d'où l'on peut établir en quelque

sorte un tour d'horizon sur le réel. L'école le sait, tout
comme elle sait que, pour des raisons d'ordre méthodique,
chaque discipUne doit être enseignée d'une façon qui lui est

propre. Elle sait aussi que les distinctions d'ordre méthodique
qui s'imposent ne doivent pas correspondre à des coupures :

il n'y a pas de cloisons étanches entre les domaines du savoir
si bien que la première lettre de l'alphabet, le premier chiffre,
pourraient fournir aux élèves l'occasion d'entrer en relations avec
les différents peuples, avec les temps les plus reculés, à condition,

bien entendu, que le maître sache s'y prendre et mettre
à leur portée le caractère conventionnel de pareils signes. Bref,



LES CONSTANTES DE L'ÉCOLE 35

l'école qui donne à l'élève un savoir dont il est maître, un savoir
adéquat au réel, tout en opérant les discriminations nécessaires,
tout en distinguant telle connaissance dans l'ensemble du réel,
l'unit à ce réel.

Et cette mission s'avère de plus en plus importante au fur
et à mesure que s'élève le nombre des connaissances nécessaires
à un être humain pour s'insérer dans son temps et son milieu,
alors que la famiUe, sous le coup des nécessités de l'existence,
ne dispose ni du temps ni des moyens qui lui permettraient
de mener cette tâche à bien.

L'école, avons-nous dit, opère une modification durable du
sujet qui lui est confié. Cela est juste. Lorsqu'elle a rempU sa
tâche, il n'y a pas un sujet plus une connaissance ; le sujet
est devenu autre : il y a un sujet informé, transformé par cette
connaissance. Il n'est plus le même que précédemment : tout
à l'heure, il était ignorant, maintenant il est connaissant, c'est-
à-dire qu'il est plus capable de se diriger dans la vie, de dominer
la réaUté, de surmonter les difficultés, d'entrer en relations
avec son entourage, avec les gens de son miUeu, de son temps,
plus capable de produire quelque chose. En résumé, à l'école,
l'élève n'acquiert pas seulement des connaissances dont il
pourra disposer, redisons-le, il devient autre, il revêt les caractères

de celui qui est instruit. Ainsi il se prépare à affronter
l'existence et à y jouer son rôle.

Il peut y avoir un certain intérêt à préciser le sens de la
modification, de la transformation que l'école tend à opérer. Cette
transformation ne saurait être une mutilation. EUe ne peut
être qu'un développement harmonieux de toute la personne.
Une transformation qui ferait de l'élève un être dont certaines
possibilités seraient hypertrophiées au détriment des autres,
se révélerait désastreuse : on n'aurait plus affaire alors à un
être humain, mais à un monstre. Transformer un enfant de telle
sorte que ses pouvoirs de connaissance soient exercés au détriment

de ses facultés physiques, de ses capacités artistiques,
de ses possibiUtés d'action, ce serait lui causer un dommage
profond. C'est pourquoi, alors même qu'eUe s'adresse avant tout
aux facultés de connaissance, l'école n'oubüe pas que ces fonctions

ne sont qu'un aspect de l'activité de l'élève, et, pour
demeurer pleinement fidèle à son rôle, elle se fait une loi de



36 l'instruction PUBLIQUE EN SUISSE

cultiver tous les autres aspects de cette activité. Pour ne pas
gauchir le développement des écoliers, elle fait en sorte que
toutes leurs possibilités entrent pleinement en jeu et qu'aucune
d'elles ne végète, faute d'exercice.

Ces considérations permettent de faire toucher du doigt
combien l'opposition que l'on a voulu parfois étabUr entre
l'instruction et l'éducation est fallacieuse. Elle repose, en effet,
sur une vue fragmentaire de la réaUté. Il n'y a pas opposition
entre elles, bien qu'il y ait Ueu de les distinguer l'une de l'autre.
En effet, éduquer l'enfant, c'est exercer sur lui une action en vue
de l'amener à la perfection que requiert sa destinée d'être Ubre.
Instruire l'enfant, ce n'est pas autre chose que chercher à le

développer en le mettant de façon systématique et organisée,
nous l'avons dit, en contact avec les biens de connaissance. Il
n'y a donc pas opposition entre éducation et instruction :

instruire l'enfant, ce n'est qu'un mode de l'éduquer.
C'est pourquoi l'école fait comprendre, fait retenir, mais aussi

fait aimer, fait vouloir. S'il est certaines activités de l'être
humain que l'on développe en faisant observer, en expliquant,
en démontrant, il en est d'autres que l'on amène à leur plein
épanouissement en faisant sentir, éprouver, vivre. Toutefois
il faut le reconnaître, comme il est relativement facile d'établir

le programme des connaissances qui relèvent des activités
cognitives proprement dites et d'organiser le contrôle de leur
acquisition, il peut arriver que, cédant à la loi du moindre
effort, l'école se consacre tout entière à eUes et, au grand dam
de ceux qui lui sont confiés, négUge les autres. L'enseignement
des disciplines intellectuelles auxqueUes on a eu parfois trop
tendance à borner la formation scolaire est loin d'assurer la
formation complexe dont l'enfant a besoin — l'intelUgence,
en effet, ne se réalise pleinement que dans la sensibilité et
l'amour —. Et il est possible de s'engager si loin dans cette
voie de la spécialisation que l'école, infidèle à sa définition,
pourrait courir le risque de se constituer en une sorte de cénacle
fermé, loin de la vie et du monde, où l'on passe son temps à

jouer le jeu des demandes et des réponses sans que la
participation vitale des joueurs soit engagée, où l'on jongle plus
ou moins habilement avec des notions que l'on a apprises sans
qu'elles aient vraiment pénétré l'être, sans qu'il les ait
assimilées. Une telle école oubUerait que l'école en soi n'est qu'un



LES CONSTANTES DE L'ÉCOLE 37

Ueu de passage, qu'elle est là pour préparer les enfants à la vie,
pour intéresser l'être tout entier à la conquête de la vérité,
pour faire que la vérité connue devienne la vérité aimée, la
vérité voulue. L'école qui se contente de faire « apprendre »

ne songe qu'à faire emmagasiner une certaine érudition, mais
elle oubUe que les connaissances ainsi ingérées ne font pas
acquérir une formation, n'entraînent pas une véritable
transformation, n'aboutissent pas à un réel épanouissement. La
connaissance, certes, est un bien en soi qui n'est pas à dédaigner,

mais pour avoir sa pleine signification, il faut qu'eUe
devienne un bien par rapport à celui qui l'acquiert, elle doit
changer quelque chose en lui en mettant en jeu son activité
totale qu'elle assouplit, affine, rend plus différenciée. — Il ne
s'agit pas seulement d'enseigner l'arithmétique, par exemple,
il faut aboutir par ces leçons à transformer un être humain —.

L'école, par l'enseignement qu'eUe donne, tend donc à former
un être qui ait l'esprit juste, c'est-à-dire qui sache voir le réel
comme il doit être vu, qui puisse à juste titre affirmer de cette
réalité le jugement qu'il porte sur elle, un être qui ne reste pas
enfermé dans le cercle de ses illusions ou de ses préjugés, qui
sente que tous les sujets ne se laissent pas aborder sous le même
angle, que le concret est inépuisable et ne saurait être enfermé
dans une formule, qui soit assez affiné pour soupçonner que
toute chose renferme des trésors de grandeur, de beauté, de
poésie, qui soit assez vigoureux pour attaquer de front l'étude
des questions qui se posent, assez maître de soi pour que ni
sa paresse, ni sa sensibilité ne l'empêchent d'examiner les
questions en face et à fond, assez courageux pour tirer jusqu'au
bout les conséquences pratiques de ce qu'il a compris. Cela

suppose que, par la communication des connaissances, l'école
a fait acquérir une attitude d'esprit, une discipline d'obéissance,
de soumission au vrai, de droiture, de loyauté, d'humilité, de
simphcité, de sourde ténacité, si bien que l'enrichissement
intellectuel donné à l'élève devient pour lui l'occasion d'augmenter

sa maîtrise de lui-même et ses moyens d'action sur le
monde. De plus, parce qu'elle tend à une formation harmonieuse,
l'école n'oubUe pas qu'un organisme vigoureux est, lui aussi,
un de ces moyens d'action et elle donne aux élèves la saine
préoccupation de leur santé, des manières de la conserver, de
l'améliorer. Société en miniature, dans laquelle se nouent entre



38 l'instruction PUBLIQUE en suisse

enfants du même âge les premières relations basées sur les

rapports organiques de voisinage, elle initie ceux qu'elle réunit
au véritable esprit social.

Tout ceci nous permet de conclure jusqu'ici que l'école qui
veut l'épanouissement de ceux dont elle a la charge ne se borne
pas à enseigner des éléments de science, mais donne nécessairement

certaines habitudes, communique un art de vivre, le
fait acquérir, l'inculque. Et, en manière de parenthèse, ceci
nous expUque la durée de la scolarité obligatoire. Car si un
élève normalement doué peut assimiler en un laps de temps
relativement court le savoir qu'enseigne l'école, ce n'est pas
trop de plusieurs années — huit à neuf généralement — pour
que s'acquièrent les habitudes, que se prenne l'attitude que
nous venons de caractériser, pour que l'école aboutisse
pleinement à la transformation qu'elle est censée opérer chez les
élèves qui lui sont confiés.

Un fait vient compUquer encore la tâche ardue de l'école :

cette transformation ne se réause pas in abstracto mais bien
dans des êtres concrets. Or, tous les sujets auxquels l'école
s'adresse sont des êtres distincts les uns des autres, chacun
d'eux ayant sa physionomie psychologique propre, tout comme
il a son visage particuUer. L'école se garde d'anéantir cette
spécificité ; au contraire, elle la défend tout en veillant, bien
entendu, à ce qu'eUe ne dégénère pas en pauvreté. Elle cherche
à mettre en jeu tous les aspects de chaque élève par le cycle
des connaissances qu'elle donne, l'activité qu'eUe fait déployer
tout en respectant le stade de développement atteint par
l'enfant. Il s'agit pour elle de former, non de conformer — ce qui
reviendrait à déformer. Conformer n'aboutirait qu'à couler dans
le même moule des individualités différentes entre elles à de

multiples égards, à faire violence à des particularités légitimes
qui ont le droit de s'affirmer dans la mesure où cette affirmation
ne rend pas impossible la vie dans le miUeu scolaire ou social.

L'activité de l'école pose une question plus fondamentale
encore que celles que nous avons résolues jusqu'ici. Communiquer

des connaissances, transformer l'élève ne saurait constituer
un but en soi. Ces opérations supposent elles-mêmes un principe
directeur, un principe d'ordre supérieur, qui leur donne leur
orientation suprême et sur lequel l'école se doit d'être au clair.



LES CONSTANTES DE L'ÉCOLE 39

On peut, en effet, concevoir le sens et le but de cette instruction,

de cette formation, de manière différente suivant l'idée
qu'on se fait de l'enfant, suivant qu'on le considère, par exemple,
comme un agent de production au service de la communauté, une
force qui assure la grandeur de la race, de la classe sociale, de la
nation, de l'Etat. En d'autres termes, suivant le rang qu'on assigne

à l'existence humaine dans l'échelle des valeurs, on aboutit
à des conclusions différentes quant à l'orientation de l'école.

Nous ne tenterons pas d'exposer ni de critiquer les diverses
conceptions possibles du sens de la destinée humaine. Nous
nous bornerons à affirmer que seule une orientation qui tient
compte de toutes les réalités sur lesquelles nous avons insisté,
tout en leur conférant à chacune l'importance relative qui est
la sienne dans l'ordre du réel, est une orientation satisfaisante.
Seule une synthèse prise de très haut est capable de répondre
à ces conditions.

Mais avant d'exposer notre conception, qui est la conception
basée sur la philosophie de l'être, avant d'indiquer quelles
sévères exigences une telle conception impose à l'école, nous
tenons à relever que ce n'est pas l'école qui peut, seule et
librement, choisir l'orientation, le but vers lequel elle tendra pour
donner à la jeunesse la formation que nous avons décrite. Au
choix de ce but sont intéressés tout d'abord les parents ; ils
en sont les premiers responsables. C'est à eux, en effet,
qu'incombe le soin de l'éducation de leurs enfants, l'école étant à
leur service pour les aider à accomplir, dans les conditions les
meilleures possibles, cette tâche redoutable et sacrée. Une
école — qu'eUe soit une école publique ou une école Ubre —
ne saurait choisir un but qui serait en opposition avec celui
que les parents trouveraient seul légitime. Mais d'autres
pouvoirs, à côté de la famille, ont également le droit de dire leur
mot dans cette question. Telles sont les communautés publiques,
qui imposent l'enseignement obligatoire, qui en assument en
tout ou en partie les charges : l'orientation donnée à

l'enseignement et à l'éducation des membres de la communauté
sociale de demain ne saurait leur être indifférente. Les Eglises,
elles aussi, ont des droits à sauvegarder. Elles ne sauraient
davantage se désintéresser de la formation spirituelle et morale

de leurs adhérents. Une chose est en tout cas certaine :

quel que soit le but que l'on assigne à la destinée humaine,



40 l'instruction PUBLIQUE EN SUISSE

les chances de réussite seront d'autant plus grandes en éducation

qu'une plus grande unité liera les différentes forces sociales
intéressées à cette œuvre, alors même que, en raison de la liberté
humaine, les chances de réussite ne sont jamais absolues.

Dans une société où l'unanimité ne peut se faire sur cette
question fondamentale, il convient de laisser aux parents et
aux diverses forces sociales, dans les limites de l'ordre public
et des bonnes mœurs évidemment, une certaine liberté. Il
s'agira de rendre possible l'organisation d'écoles entre lesquelles
les partisans des diverses conceptions du sens de la vie puissent

choisir : ils pourront ainsi donner à leurs enfants la
formation qui, pour eux, est la seule valable, là seule saine.

Ceci étant dit, on nous permettra d'exposer objectivement
et sans porter d'aucune manière un jugement sur les opinions
de ceux qui ont des conceptions différentes, comment une
école orientée selon la phUosophie de l'être envisage ce
problème et quel but, par conséquent, est le sien.

Tout être fini doit avoir une cause. L'homme, être fini, n'est
pas sa propre cause. Où rechercher cette cause Certes non
dans l'univers matériel : inteUigence spirituelle, volonté libre,
l'homme dépasse cet univers et ne saurait en aucune façon lui
être subordonné. Cette cause ne saurait, évidemment, pas davantage

être un autre homme, puisque l'homme n'est pas sa propre
cause ; l'homme ne dépend pas de l'homme, il ne saurait lui
être subordonné. En dernière analyse, l'homme ne peut trouver
sa cause que dans un être infini qui réunit en soi, de manière
absolue, toute vérité, toute beauté, tout bien, c'est-à-dire Dieu.
La dépendance de l'homme vis-à-vis de cet être — mais de
celui-là seulement — sera inconditionnée. L'homme aura
l'obligation de réaliser les desseins de cet être en lui et autour de

lui, aura l'obligation de réaliser les desseins de Dieu. Or, Dieu,
plénitude de l'être, ne peut vouloir que la production de l'unité,
du vrai, du beau, du bien, sous toutes leurs formes et la lutte
contre le mal sous toutes ses modalités. Et l'homme parviendra
d'autant mieux à ce résultat qu'il aura assuré son indépendance

morale vis-à-vis des choses et des gens.
En outre, il faut constater que l'homme n'est pas jeté dans

le monde sans « coordonnées ». Il est créé avec certaines
aptitudes personnelles, dans un groupe social déterminé — la société



LES CONSTANTES DE L'ÉCOLE 41

avec son organisation hiérarchique est d'ailleurs nécessaire à

l'épanouissement de sa nature —. Il est créé dans un temps,
dans un lieu donné. Ces « coordonnées » lui appartiennent en
propre, elles sont voulues par sa cause, par Dieu. Pour ce motif,
il devra les connaître, les respecter : il devra en prendre
pleinement conscience, car elles le situent, lui, dans le temps, dans
l'espace, elles servent à définir le sens de son action. Vis-à-vis
de ces « coordonnées », l'homme n'est pas indépendant ; au
contraire, parce qu'elles sont l'expression de la volonté de Dieu
— mais pour cette raison seulement —, il est vis-à-vis d'elles
dans une relation de dépendance. Cette dépendance qui tient
à la nature des choses, l'homme pourra l'accepter ou ne pas
l'accepter : il est libre. Ce sera la tâche des agents d'éducation,
famUle, Etat, Eglises, chacun à sa place, chacun à sa façon,
mais travaillant tous dans la collaboration la plus étroite,
d'amener progressivement l'enfant à comprendre ses dépendances

et à faire un usage tel de son indépendance, de sa Uberté,
que cette compréhension soit l'occasion d'une acceptation
pleine et entière. Ils devront l'aider à se rapprocher de sa cause
en lui faisant acquérir une indépendance morale de plus en
plus grande vis-à-vis des impressions que lui font les choses
et les gens, le rendant ainsi un instrument plus souple pour la
production des valeurs, tout en lui donnant le sentiment aigu
de sa dépendance envers sa cause et ses « coordonnées ».

L'enfant, en effet, n'arrive pas du premier coup à assurer
son indépendance morale vis-à-vis du monde matériel, vis-à-vis
des autres êtres dans une mesure qui lui permette de vivre
conformément à sa dignité d'être humain, cette indépendance
qui assure la perfection du jeu de son action. Il n'arrive pas du
premier coup à produire le vrai, le beau, le bien. Il faut l'y
préparer, l'y amener peu à peu. Il ne découvrira pas seul ce

que lui imposent ses « coordonnées ». L'enfant est un être enseigné,

l'éducateur devra ainsi lui apprendre à dominer l'univers
matériel par la connaissance — connaître est, en effet,
posséder et dominer — et par les habiletés techniques, si
inférieures soient-elles. Il devra lui apprendre à se dominer soi-
même en mettant de l'ordre dans le chaos de ses impressions,
de ses émotions et de ses tendances en les hiérarchisant peu à

peu sous l'empire de la raison. Il devra lui apprendre à dominer
l'opinion et à savoir s'affirmer contre elle, si son jugement éclairé



42 l'instruction PUBLIQUE en suisse

par sa raison, par sa conscience, considérée comme l'expression
de la loi morale, lui en montre la nécessité. Mais ce n'est là
qu'une partie de sa tâche. Il devra amener l'enfant à

comprendre quel vrai, quel beau, quel bien, U a concrètement
l'obligation de réaliser, il devra l'amener à s'engager à fond et sans
retour pour la production de ces valeurs dans telles conditions
de hic et nunc, reconnues et acceptées comme les signes de la
volonté de Dieu sur lui. Telle est donc, brièvement résumée,
l'attitude que devront faire adopter les éducateurs et l'école
qui, pour sa part, et selon son mode particulier, en quaUté
d'auxiliaire des agents d'éducation, a son rôle à jouer. Tel est
donc l'esprit dans lequel elle donne l'enseignement et forme
les élèves.

Il n'est pas sans intérêt de voir comment l'orientation de
la vie, teUe que nous l'avons définie, permet d'étabUr une
hiérarchie entre les connaissances et les habiletés que l'école a
mission de communiquer. La sténographie ne revêtira pas une
importance égale à celle de la reUgion et le programme, parce
que l'école aura pris conscience de l'importance relative des

branches, pourra judicieusement limiter ses exigences. Comme
l'école aura le sens de la finalité suprême qui ordonne les diverses
finalités entre elles, elle ne se laissera pas guider seulement
par les finaUtés les plus immédiates, celles qui revêtent une
importance disproportionnée due uniquement au moment
actuel, au mUieu donné, aux préjugés de classe. Les nécessités
du marché ne seront plus seules déterminantes dans l'étabUssement

d'un programme. Il ne s'agira plus seulement de donner
les connaissances qui forment le spécialiste dans le plus bref
délai, il s'agira de donner les connaissances qui forment un
homme appelé à devenir le maître des circonstances et non leur
esclave.

Il est d'autre part intéressant de voir dans quelle mesure
l'orientation de la vie, teUe que nous l'avons définie, précise
le sens de la transformation que l'école doit opérer en ses élèves.
Parce que l'école saura que tout don en l'élève est une richesse
qui doit être cultivée, car rien ne doit être laissé en friche de
ce que Dieu confia à un être humain, eUe aura le souci de
procurer une formation harmonieuse. Elle saura que devant Dieu
eUe est comptable de la vie inteUectueUe, de la vie émotionnelle,
de la vie volitive de ceux qui lui sont confiés, et tenant compte



LES CONSTANTES DE L'ÉCOLE 43

de ce que la psychologie lui révèle, elle ne laissera dans l'ombre
aucune virtualité de ceux auxquels elle a affaire. Mais eUe

aura soin de les cultiver de façon équiUbrée, de les ordonner
sous le contrôle de la raison : elle contribuera à les unifier en
faisant aimer une grande idée pour laqueUe les enfants seront
prêts à engager tout, jusqu'à leur vie s'il le faut.

Mais il peut être intéressant de pousser plus avant cette
étude et de se rendre compte du caractère essentiel que revêtira

une école informée par une telle conception de la vie.
Elle pourra faire sienne l'expression du grand pédagogue
fribourgeois, Mgr Devaud, eUe sera « affirmatrice de vie » K En
effet, elle rendra l'enfant « conscient de sa responsabilité devant
Dieu, du service qu'il a à lui rendre ici-bas dans cet état (que
les circonstances lui assignent), en suscitant ensuite en son
intelligence, en sa volonté, une attitude affirmative à l'égard
de sa vocation personnelle » 2. Elle lui apprendra « la valeur de
sa personne, afin qu'on la respecte, afin qu'U la respecte » 3.

Elle lui apprendra « qu'il est sujet d'une vie filiale à l'égard
de Dieu et conséquemment fraterneUe à l'égard des autres fils
de Dieu, ses frères » 4. Une telle école donnera à ses élèves une
attitude affirmative à l'égard du travail 5. Elle lui fera accepter
ce travail comme « l'accomplissement d'une tâche temporelle
d'utUité sociale »6, comme un service. Elle lui fera réaliser
comment, par le travail, il atteint à sa vraie grandeur, comment le
travail est la condition de toute existence humaine et comment
rien n'est plus éloigné d'une affirmation de la personne que le
refus du métier, le refus de la tâche quotidienne, même si elle
est humble et ignorée. Elle lui apprendra que le travail est
un service divin qui ne cesse jamais et qu'il participe à la
conception de la vie la plus élevée. Mais elle lui apprendra que
ce travaU, pour être ce qu'il doit être, doit être animé par un
esprit ; elle lui enseignera que les loisirs sont faits pour rendre
à cet esprit une vigueur renouvelée, cette vigueur que la
répétition fastidieuse ou le terre à terre des occupations risquent
de lui enlever.

1 E. Devaud, L'Ecole affirmatrice de vie, Fribourg, Librairie de
l'Université, 1938, 2« éd.

2 Id., p. 19.
3 Id., p. 20.
« Id., p. 22.
5 Id., p. 26 ss.
¦ Id., p. 27.



44 l'instruction publique en suisse

L'école dont l'orientation est ceUe que nous avons déterminée
aura encore cet autre caractère que lui voulait Mgr Devaud :

elle sera affirmative dans le comportement à l'égard du miUeu
social *. Elle préparera l'élève aux influences qu'U y subira,
aux relations qu'il y nouera. Elle lui apprendra le respect de
la nature, le respect des autres, fera mûrir en lui la résolution
de servir le bien commun au sens complet du terme, dans le
cadre des institutions locales et de contribuer à vivifier l'esprit
de solidarité entre tous les membres du miUeu entendu au
sens large. Elle sera encore affirmative à l'égard de la nation2.
Elle doit amener le jeune à « élargir son cœur et lui faire admettre

comme étant ceux de son pays, ses semblables originaires
d'un territoire cerné par des frontières politiques nettes, qui
font, comme lui, partie d'une nation organisée»3, à comprendre
« que le bien commun de la nation est son bien, que le rôle
de la nation parmi les autres nations est son rôle » 4. Elle l'amènera

à une attitude intérieure envers « le territoire avec son
organisation poUtique, le bien commun et la mission du pays » 5.

Elle l'amènera encore à une attitude affirmative à l'égard de
l'humanité 6 en lui apprenant que les hommes peuvent être
autres que ceux avec lesquels il vit, en lui apprenant combien
les hommes sont soUdaires les uns des autres dans tous les
domaines. Elle l'amènera finalement à une attitude affirmative
à l'égard de la vie7 : de tout ce qui est enseigné se dégageront
des résolutions de vie, de tout sortiront des occasions de
méditations de vie qui mènent à des conclusions de service
et d'amour. En résumé, l'école qui donne des connaissances
et opère la transformation des élèves dans le sens que
nous indiquons ici se rappellera que « l'enseignement doit incliner

le jeune à dire : oui, de toute son âme, de tout son cœur,
de toutes ses forces. A qui à soi aux autres aux
circonstances et nécessités à la race à la nation Non, à Dieu,
et par lui à tout le reste »s. Et cette école n'aura rien à changer

1 E. Devaud, L'Ecole affirmatrice de vie, Fribourg, Librairie de
l'Université, 1938, 2e éd., p. 33 ss.

2 Id., op. cit., p. 40 ss.
3 Id., p. 41.

Id., p. 41.
5 Id., p. 42.
« Id., p. 49 ss.
7 Id., p. 54 ss.
8 Id., p. 58.



LES CONSTANTES DE L'ÉCOLE 45

à son attitude fondamentale, expression de la philosophie de
l'être, elle n'aura qu'à affirmer sa foi au Christ, à l'affirmer
vitalement, et elle sera alors affirmatrice de vie au sens chrétien,

ainsi que le souhaitait Mgr Devaud.

Au terme de ce travail, nous sommes en mesure d'énoncer
ce qui fait les constantes de l'école.

L'école, quels que soient sa forme, ses modalités, son niveau,
quels que soient les programmes imposés, les méthodes adoptées,
les procédés en usage, a pour tâche fondamentale de donner
des connaissances à l'élève. Ces connaissances contribuent, d'une
part, à l'insérer dans son milieu, dans son temps, à le mettre
en contact avec tout le réel ; elles contribuent, d'autre part, à

assurer son développement harmonieux en informant sa personne
tout entière. Par ce double aspect de son activité, l'école prépare
les élèves à remphr leur destinée : eUe les amène à dire : non
scholae sed vitae discimus. Mais cette tâche suppose un principe
directeur, un principe d'ordre supérieur qui soit une expUcation
de la destinée humaine, qui lui donne son orientation. Ce principe,

l'école l'accepte des agents d'éducation dont eUe est
l'auxiliaire, et, pour l'école chrétienne, ce principe ne saurait
être que le suivant : « La vraie destination de notre vie, c'est
de la restituer à Dieu, après l'avoir fait fructifier selon sa
volonté connue »1.

Fribourg. Joseph Piller
Conseiller d'Etat

Directeur de l'Instruction publique.

1 E. Devaud, op. cit. p. 58.


	Les constantes de l'école

