Zeitschrift: L'instruction publique en Suisse : annuaire

Band: 35/1944 (1944)

Artikel: L'éducation morale de la jeunesse
Autor: Barbey, Léon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-113137

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-113137
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PREMIERE PARTIE

L 'éducation morale de la jeunesse

1. La crise de l'éducation morale.

L’un des reproches qu’on entend adresser fréquemment &
I’école publique, c’est de limiter son action a la formation
intellectuelle de la jeunesse — ou du reste elle se contenterait
d’'un enseignement qui vise & un simple emmagasinage de
connaissances — ; c’est de se désintéresser de la formation
morale de I'enfant.

Un jugement aussi absolu est naturellement trop massif et
demanderait d’étre nuancé. Pour ne parler que de la Suisse, il
y existe des écoles publiques & I'égard desquelles ce verdict
s’avere faux, et I'on pourrait citer des écoles privées qui
tomberaient plus justement sous sa condamnation. D’autre
part, il conviendrait d’analyser de plus prés la nature de ce désin-
térét qu’'on impute a I'école a4 I'endroit de I’éducation morale.
On découvrirait ici ou 1a qu’il n’y a pas réel désintérét, mais
conviction qu'une bonne formation de l'intelligence entraine
de soi formation morale, que la morale ne s’enseigne pas a
proprement parler, que tout doit venir de I’exemple, du milieu,
de I'atmosphére. 11 n’est pas exclu non plus qu’on ne rencontre
bel et bien en chair et en os des professeurs qui estiment que
I’éducation morale reléeve de la famille, ou de I'Eglise, et que
I’école n’a pas a s’en méler, soit pour en étre incapable, soit
pour n’en avoir pas le droit. De sorte que, en fin de compte,
si 'on admet un recul dans la formation morale de la jeunesse,
on peut se demander si c’est bien I’école qu’il faut incriminer,



8 L’ INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

I’école, et elle seule. Tel est souvent, sans doute, I'avis des
parents et le principe qui inspire plus d’un plan de réforme de
I’école. Mais quand on en vient & interroger les maitres, qui, au
fait, ont peut-étre aussi leur mot a dire, il n’en manque pas pour
affirmer que I'école ne peut pas grand’chose lorsque la famille
ne fait pas son devoir. En revanche, maitres et parents s’enten-
dent parfois, mais c’est pour s’étonner de concert que les
ministres de la religion n’arrivent pas & mieux imprégner les
enfants des principes de la morale chrétienne. Bref, on se jette
mutuellement la pierre.

Ces soupcons réciproques attestent au moins une chose. Si
'on ne peut déterminer aisément qui est responsable, du
moment qu'on cherche des responsables, ¢’est qu’on admet la
réalité du fait qu’on veut leur faire endosser. Et ce fait consiste
dans une insuffisance de la formation morale des jeunes géné-
rations.

La non plus, ne nous arrétons pas a établir des comparaisons,
qui ne sauraient susciter que d’oiseuses discussions. Ne précisons
pas si les enfants d’aujourd’hui sont inférieurs & ceux d’autre-
fois — de quel autrefois ? de celui ou nous, adultes, n’étions
que des bambins ? alors qu’en savons-nous ? Ne prétendons
pas trop vite que les enfants de telle région sont moins bien
élevés que ceux de telle autre région — on ne connait vraiment
que ceux de son entourage immédiat, il faudrait vivre long-
temps avec ceux d’ailleurs pour en avoir une connaissance qui
ne reste pas superficielle. Tenons-nous en au fait brut:il y a
trop d’enfants qui ne recoivent pas une éducation morale
convenable, il y a trop d’enfants délinquants, trop de jeunes
casse-cou sans foi ni loi, trop de bandes plus ou moins organisées
de jeunes voyous; trop de jeunes gens qui, sans aller jusqu’au
scandale public, paraissent dénués de sens moral et comme
imperméables a4 la distinction de ’honnéte et du malhonnéte.

Une autre constatation peut étre faite, et celle-la beaucoup
plus facile & vérifier. Ouvrez les traités de psychologie pédago-
gique qui font autorité dans la science moderne de I'éducation
et cherchez-y les chapitres consacrés & l’éducation morale.
Vous risquez de chercher en vain. Ces chapitres n’existent pas.
Vous n’en trouverez pas trace dans I’ Educational Psychology, de
D. Starch, ni dans la traduction allemande de Thorndike, donnée
par Bobertag, sous le titre de Psychologie der Erziehung, pas



L’EDUCATION MORALE DE LA JEUNESSE 9

davantage dans Die geistige Entwicklung des Kindes, de
Karl Biihler, quelques pages seulement a la fin de la Psychologie
der frithen Kindheit, de W. Stern, et rien dans Die Grundlagen
der psychischen Entvicklung, de Koffka. Chez les Anglo-Saxons,
I’étude de la moralité ne semble intervenir qu’a propos des
enfants délinquants qui relevent des tribunaux. Chez les
Allemands, il faut attendre 1l'éclosion de I'école caractérolo-
gique, pour qu'on s’avise de combler cette immense lacune,
avec Spranger, Adler, Kiinkel, Allers, etc. Mais les ouvrages
de la psychologie individuelle et caractérologique sont encore
peu connus chez nous. Ils n’inspirent guére en particulier la
pédagogie de nos écoles normales. Disons-le nettement, les
maitres qui, chez nous, se préoccupent de la formation morale
de leurs éléves ne puisent pas leurs directives dans les traités
de pédagogie scientifique, mais dans leur foi religieuse, et ceux
qui restent asservis & la neutralité religieuse, sont réduits a
s’abreuver aux maigres sources des cours de morale laique,
tels ceux de I'école francaise sous la Troisieme République.

Quelles qu’en soient les causes, I'aveu de l'insuffisance de
la formation morale de la jeunesse trahit un idéal décu. Il
présuppose implicitement au moins deux certitudes :

1. Que la formation morale doit hausser la conduite jusqu’a
un niveau supérieur 4 une maniére de vivre tout instinctive ;

2. Qu’il serait possible d’obtenir de meilleurs résultats dans
ce sens, si tous les agents de 1’éducation coordonnaient leurs
efforts et recouraient aux meéthodes les plus efficaces.

L’une et 'autre assertions relevent de la raison pure et simple.
Parlant a des lecteurs de diverses confessions, nous voudrions
nous en tenir ici a ces bases rationnelles de la morale naturelle.
Mais bien qu’il puisse sembler que rien n’est plus clair que cette
position — méfions-nous des idées qui paraissent trop claires | —
il ne sera pas superflu d’ajouter quelques précisions a ce sujet.

2. Morale naturelle et morale Iaique.

Lorsque les lois laiques de la Troisieme République francaise
se mirent peu & peu a chasser Dieu de l'école, le législateur
sentit qu’en bannissant la religion, il bannissait la morale
religieuse, ce qui rentrait dans son dessein, et qu’il risquait
aussi de bannir la morale tout court, et cela il ne le voulait pas.
Il introduisit donc des lecons d'une morale laique, qui pouvait



10 L’INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

passer pour une forme au moins sommaire de morale rationnelle
ou naturelle. Les résultats de cette substitution ? Il suffit ici de
rappeler que Jules Payot, auteur d’'un Cours de morale (1904)
des plus cotés a son heure, a écrit moins de quarante ans plus
tard un cruel petit livre qu’il a intitulé La faillife de I'enseigne-
ment (1937), ou il constate entre autres 1'échec de 1’éducation
morale par la morale « laique ».

Dans les circonstances ou furent composés le Cours de morale
de Payot et les ouvrages analogues de F. Buisson, Albert Bayet,
A. Aulard, A. Moulet, E. Primaire, etc., il était difficile que cette
morale qui se donnait pour fondée sur la seule raison et non plus
sur la religion, ne fit pas en fait tournée contre la religion. Au
lieu d’étre simplement une morale non religieuse, elle se présen-
tait comme une morale opposée a la morale religieuse, et non
seulement différente d’elle. C’est cela qui lui a valu les condam-
nations de l’épiscopat catholique, son attitude antireligieuse,
— on disait alors anticléricale —, cela et non pas le fait d’étre
ou d’essayer d’étre une morale rationnelle.

On n’a peut-étre pas assez réfléchi a ce fait que les mémes
évéques qui, & 'aube du XXe siécle, mettaient 4 I'index les
manuels laics de morale faisaient en méme temps enseigner
dans leurs séminaires la morale naturelle, ou rationnelle, selon
Aristote et Thomas d’Aquin, a2 c6té de la morale chrétienne
révélée. Car, s’il est une tradition séculaire dans I’Eglise et parmi
les docteurs catholiques depuis le moyen 4ge, qui commence
ici avec saint Augustin, mort en 430, c’est bien celle de systéma-
tiser la doctrine révélée, tant morale que dogmatique. Et c’est
de montrer que la morale chrétienne, si elle n’est pas fondée
sur la seule raison, lui est éminemment conforme.

Si donc aujourd’hui nous parlons ici de morale naturelle ou
rationnelle, ce n’est pas au sens « laic », ce n’est point pour sou-
haiter que les écoles confessionnelles renoncent a s’inspirer de
la morale chrétienne, mais c’est dans le dessein d’esquisser sur
le terrain de la pédagogie morale une position analogue a ce que,
sur le terrain politique, on appelle parfois un front commun,
que tous les amis de l'ordre puissent défendre d’un accord
unanime. Nous croyons qu’il est possible de déterminer certains
principes relatifs & la bonne et a la mauvaise conduite, et
certaines méthodes de les iInculquer, auxquels pourraient
souscrire catholiques et protestants, et méme chrétiens et



L’EDUCATION MORALE DE LA JEUNESSE 11

incroyants soucieux d’ordre moral, quitte & les adopter, les uns
pour des motifs purement religieux, les autres pour des motifs
de simple raison, d’autres enfin pour I'un et I'autre motifs. Il
s’agit ainsi de relever les linéaments d’une morale qui s’impose
a la raison, et non point de rétablir une morale laique, insolente
et désossée, qui a du reste fait tristement ses preuves.

La premitre question a élucider consiste dans la définition
de ce comportement supérieur au jeu de 'instinct, de la conduite
propre a l'étre humain doué d’intelligence et de liberté, et
accessible a la jeunesse.

La seconde question porte sur la méthode & suivre pour la
propager. Comment faire adopter & l'enfant mieux que des
attitudes toutes faites, imposées par une régle morale qui lui
demeurerait extérieure et étrangeére, comment éveiller en lui un
sens intérieur des exigences de la morale ? comment en susciter
I’appétit et le golit ?

Il est indiqué enfin de mettre en évidence quelques circons-
tances actuelles dont l'influence inconsciente sur I’éducateur
et sur I'enfant appelle une réaction particulierement adaptée.

3. La vertu est un enrichissement spirituel.

L’objectif de 1'éducation morale réside dans l’acquisition
de la vertu.

Le nom méme de la vertu est désuet a souhait, et c’est déja
tout un symptéme. Il est certaines formes d’éducation morale
dont on ne veut plus entendre parler. Mais est-ce le mot qui
répugne, ou la chose désignée par le mot ?

La désaffectation du mot parait aller de pair, dans la termino-
logie éthique, avec I'abandon de la théorie des facultés sur le
plan de la psychologie. Leur sort a été lié au sort de la philo-
sophie scolastique, qui leur a donné cours. La faculté était
décrite comme un pouvoir naturel de I’ame d’exercer certaines
activités spécifiques. La vertu était définie comme une spécia-
lisation ultérieure, et acquise, de certaines facultés, savoir des
facultés spirituelles ou du moins susceptibles d’étre influencées
par D'esprit, spécialisation comportant le choix, & la fois libre
et habituel, d’'une maniére d’'agir conforme & une régle ration-
nelle. (Nous ne considérons ici que les vertus morales, pour
simplifier.) C’est ainsi que la volonté humaine étant considérée
comme un pouvoir d’agir librement, le jeu naturel de la faculte



j . L’INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

peut déclencher aussi bien des actions nuisibles au prochain que
des actions justes ; la vertu de justice intervient la-dessus un
peu comme une greffe qui canalise la puissance de la séve
volitive uniquement vers des actions respectueuses des droits
d’autrui. La vertu met fin a la neutralité native de I'étre encore
amoral ; elle remplace I'indifférence native & I'égard du bien et
du mal par une tendance habituelle au bien.

D’apres Aristote et les grands scolastiques, ’appareil des facul-
tés et des vertus n’a rien d’'un mécanisme. Il ne compartimente
pas nos puissances, il ne fait pas de notre ame un meuble a
tiroirs et casiers. Il a fallu des vulgarisations par trop simplifica-
trices pour préter flanc & des adversaires dont le venin polémiste
n’a pas craint de défigurer le dynamisme vital de la théorie,
au point qu’elle ne parut bientét bonne qu’a étre jetée au vieux
fer. Ajoutons-y depuis Descartes la phobie de I'ancienne philo-
sophie, la terreur de ne pas passer pour un esprit moderne, qui
hante encore presque tous nos contemporains, et nous arrivons
a ce spectacle assez plaisant de psychologues qui jurent de ne
pas admettre la réalité des facultés, mais qui n’ont jamais
réussi a les remplacer, ni méme a en bannir la nomenclature,
s’ils veulent se faire entendre. Il y a plus. Quand on lit Herbart,
— qui fut I'exécuteur des ci-devant facultés dans le camp des
pédagogues —, on ressent quelque malaise de la faiblesse de ses
arguments : il semble n’avoir lu ni Aristote ni Thomas d’Aquin.
Le comble de I'ironie, c’est que nos psychologues n’éprouveront
bientét aucune hésitation 4 adopter sous un autre nom un
Ersatz des facultés et des habitus détronés, lorsqu’il leur sera
présenté par un Américain comme C. Spearman sous la termi-
nologie algébrique — et donc d’allure combien plus moderne ! —
de «facteur G », ou facteur général d’intelligence. (Spearman,
The Abilities of Man, Macmillan, London, 1932, pages 75 et
suivantes.)

Faudra-t-il répéter ce tour de passe-passe sur le terrain de
I’éducation morale ? Attendrons-nous qu’un autre Américain
s’amuse a réintroduire la notion de vertu morale en la présentant
comme je ne sais quel « facteur V », qui en imposerait davantage
que cette bonne vieille vertu de nos ancétres ? Et ce n’est pas une
plaisanterie, ou, si c¢’en est une, elle a déja été faite, et par le
meéme Spearman, — et ¢’est tout a son honneur —, qui découvre
bel et bien au bout de son algébre un « facteur W », facteur



L’EDUCATION MORALE DE LA JEUNESSE 13

général du caractére, qui nous a tout I'air d’étre un simple
revenant de la vertu ou habifus moral des scolastiques. (Spear-
-man, op. cit, page 347 et suivantes.) Tant il est vrai que, de quel-
que nom qu’on la baptise, il existe une réalité morale qui met
en mesure de suivre habituellement une conduite conforme a
la raison la personne humaine qui en est douée.

Restons sur le plan de I'école.

Tout le monde est d’accord pour reconnaitre que I’enfant
qui vient de naitre n’a par nature ni vertu, ni vice, ni bonnes,
ni mauvaises habitudes. Tout le monde est d’accord aussi pour
remarquer que ce méme enfant, quand il entre & I’école, n’est
plus dans cet état moral neutre. I’absence de détermination au
bien ou au mal a fait place a certaines maniéres d’agir plus ou
moins stables, a certains comportements plus ou moins domi-
nants, qui constituent des traits de caractére. Leurs différences
d’'un enfant 4 I’autre, et leur permanence en chacun permettent au
maitre de distinguer trés nettement et trés rapidement la per-
sonnalité morale de chacun des enfants qui viennent de franchir
le seuil de I'école. A coté des aptitudes natives, corporelles et
mentales, — qu’on nous permettra d’appeler les facultés —,
les traits de caractére comportent essentiellement I'usage habi-
tuel que l'enfant fait de ses facultés. S’il est bien membré et
agressif, s’il est bien doué et appliqué, on est manifestement
en présence d’une autre réalité que s’il est costaud et pourtant
pacifique, intelligent et pourtant paresseux. Quel préjugé nous
empéchera d’appeler de ce vieux mot francais de vertu le bon
usage, et de vice, le mauvais usage qu’il en fait ? Cette réalité
morale, la vertu et le vice, les praticiens de la pédagogie la tou-
chent du doigt chaque jour; une pédagogie réaliste ne peut
I’ignorer.

Un maitre en face d’éléves vivants, des parents qui ont
leurs enfants sous leurs yeux, ne voient pas la vertu a la facon
d’une entité abstraite, mais incarnée dans un enfant qui se
conduit bien. Ils ont une intuition péremptoire que la soumission
habituelle de cet enfant aux régles morales lui confére une
valeur intrinséque, enrichit sa nature, achéve sa personnalité.
Il y a dans la régle morale autre chose qu'une convention
sociale arbitraire, il s’y trouve un principe dont la valeur objec-
tive perfectionne celui qui y donne son assentiment. Par exemple,
un enfant qui suit habituellement la regle de dire la vérité



14 L’INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

se trouve intrinsequement plus parfait, dans la ligne de la nature
humaine, que tel autre enfant, qui serait menteur. Méme si une
convention sociale consacrait le mensonge, le vol ou I'impudicité,
I’enfant qui se conformerait & cette morale falsifiée serait dans
un état intérieur d’infériorité par rapport a I’enfant véridique,
honnéte et pur. Nous ne croyons pas qu'on puisse en douter
sérieusement, si I'on se trouve réellement en présence de tels
enfants.

L’objectif de I’éducation morale consiste donc & élever '’enfant,
comme l’exprime magnifiquement l’expression usuelle, dont il
faut rafraichir la vigueur en évoquant son sens métaphorique.
L’idée d’exhaussement dit le contraire de déchéance, et s’oppose
a la stagnation, au simple maintien d’'un niveau instinctif.
Personne ne peut s’occuper d’éducation morale sans admettre
la nécessité de cette élévation spirituelle. La mesure de cette
élévation est fixée par la regle morale qui, définissant la bonne
conduite, marque I'étiage auquel il faut monter. Le levier qui
permet I'accés et la stabilité & ce plan supérieur, c’est la vertu,
ou force habituelle de s’y tenir.

Ce n’est pas ici le lieu de nous livrer & des considérations théo-
logiques sur l'origine des vertus. Marquons simplement le point
d’insertion de ces doctrines. La théologie catholique enseigne
que Dieu nous munit d'une sorte d’organisme surnaturel qui
comporte des vertus infuses, c’est-a-dire mises en nous par
sa grace, elie laisse la liberté d’opinion sur le sort des vertus
naturelles, ou acquises par effort personnel, une fois établi
le régime des vertus surnaturelles. La théologie protestante
des Reéformateurs n’admet pas que le chrétien soit jamais
doté de vertus surnaturelles qui suppriment I’état de péché et le
sanctifient réellement en lui-méme. L’'une et l’autre théologie
laissent le champ libre & I'observation des conditions favo-
rables ou nuisibles & I'éclosion habituelle des bonnes actions,
ce que nous appellerons la psychologie des vertus. La pédagogie
expérimentale a quelque chose & nous apprendre a ce sujet,
qu’elle aborde & propos de l'exercice et de I’habitude.

4. L’acquisition des vertus.

Les pédagogues modernes ne connaissent pas la vertu. Mais
leurs recherches sur les résultats de I’exercice éclairent certains
aspects de la formation morale, qui peut aussi bien s’appeler le



L’EDUCATION MORALE DE LA JEUNESSE 15

probléme de I’acquisition des vertus et qui constitue un cas par-
ticulier de la formation des habitudes par I’exercice. Habitude
et vertu ne sont pas synonymes. Mais la vertu morale offre
plus d’'une analogie avec I’habitude au sens large de ce mot :
I'une et I'autre se constituent en général a la suite de certains
actes répétés et substituent une maniére d’agir stable a I'indif-
férence et 4 la variabilité natives. Cependant I’habitude désigne
le plus souvent un mécanisme qui tend & devenir inconscient,
un automatisme physiologique (W. James), ou psychologique
(Pierre Janet), tandis que la vertu est un perfectionnement
spirituel, un enrichissement vital supérieur et comporte pour
I'homme une maitrise plus profonde de l'usage de sa liberté
pour le bien. (Ci. De Roton, Les habitfus, éd. Labergerie, Paris,
1934, pages 127 et suivantes). Il n’est donc pas question d’appli-
quer tout uniment a la vertu ce que l'expérimentation a pu
découvrir sur la genese des habitudes, mais seulement ce qui
s’harmonise avec leurs caractéres communs. C’est encore peu de
chose, mais ce n’est pas négligeable.

Toutes les observations sur I'exercice de n’importe quelle
fonction animale ou humaine aboutissent a la conclusion que,
a certaines conditions, ’exercice augmente le rendement de la
fonction. Ainsi ont été confirmées et précisées les remarques empi-
riques sur l'effet de la gymnastique, qui assouplit et fortifie
les muscles, sur I'étude qui meuble et forme I'intelligence.
Dans I'ordre moral, I'acquisition de la vertu n’échappe pas a
cette loi de I'exercice. A vrai dire, c’est moins la simple répéti-
tion de I’acte, que sa répétition accompagnée de certains fac-
teurs psychologiques qui opeére le progrés. Et ces facteurs sont
principalement la connaissance des résultats, la stimulation de
la punition et plus encore de la récompense, soit un facteur
intellectuel et un facteur affectif.

Prenons un exemple dans I'ordre moral.

La plupart des enfants se mettent un jour & mentir. La meére
s’en apercoit, elle réagit : gronde, menace, punit ou essaye de
convaincre. Le probléme qui se pose alors pour l’enfant peut
s’énoncer ainsi : que choisir, entre le mensonge, agréable, com-
mode, utile, ou simplement drole, et la vérité, banale, I'aveu
difficile, la confession qui risque d’entrainer des sanctions ? Le
mensonge est inspiré & l'enfant par des motifs qui peuvent
étre le plaisir de la fabulation, I’'appat d’un profit, la perspective



16 L’INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

d’éviter un dommage. Battu en bréche par ces images sédui-
santes, le sens de la vérité ne peut I'’emporter qu’avec 'aide de
motifs qui contrecarrent les premiers. Le probléme peut paraitre
de prime abord le méme que pour I'animal qui s’engage dans
le labyrinthe du laboratoire et cherche a échapper aux secousses
électriques, ou a trouver I'appat dont l'odeur I'attire. Mais
une différence essentielle réside en ceci, que ’enfant se sent
I'auteur de son choix et prend conscience de sa responsabilité.
Il percoit ’ensemble de la situation, les rapports entre le men-
songe et la série de ses conséquences, entre la vérité et la série
de ses conséquences. Pour le mensonge, la série peut étre : volonté
dominante d’échapper a un aveu pénible, émission du mensonge,
géne intérieure provoquée par la crainte d’étre pris en flagrant
délit de tromperie, géne intérieure due au remords de conscience ;
puis, selon le cas, soulagement d’avoir pu se tirer d’affaire sans
étre pincé, conclusion en faveur de la ruse, expérience i retenir :
le mensonge est un fameux moyen d’éviter des ennuis ! Ou au
contraire, ce peut étre : croissance du sentiment de honte et de
regret d’avoir trompé sa meére, impression de plus en plus étouf-
fante, intenable, d’une situation fausse a son égard, poids sur
le cceur, désir de briser ce cercle infernal, enfin aveu libérateur.
Naturellement l'accueil fait a4 cet aveu est extrémement impor-
tant pour la suite de la formation morale. N'importe quel
éducateur a éprouvé en face d’aveux de ce genre (2 propos du men-
songe ou d’autres délits) le sentiment de lire au fond d’une ame,
la joie inexprimable d’assister & une résurrection, 'envie de
dire, lui aussi : Feliz culpa, Heureuse faute, qui a occasionné un
si beau redressement ! On ne doute pas de la réalité de la vertu,
quand on assiste a4 sa victoire apres une dure bataille.

A la lumiére de cet exemple, abordons la question de méthode.
Comment s’y prendre pour donner a I’enfant le goiit de la vertu
et le dégotit du vice ?

La méthodologie de I'éducation morale n’a guere été étudice
scientifiquement. On peut la dire inexistante. C’est I’empirisme
qui y préside chez la plupart des parents a I'égard de leurs
enfants. Presque toujours, ils traitent ceux-ci d’apres leurs sou-
venirs, ou bien comme ils ont été traités eux-mémes, ou bien,
si leur enfance leur a laissé quelque rancoeur, en recourant a
des moyens diamétralement opposés. On ne sort pas pour autant
de I'empirisme. Les maitres, eux, s’ils s’occupent d’éducation



L’EDUCATION MORALE DE LA JEUNESSE i

morale — et ils s’en occupent, tous, car il se fait a4 I’école beau-
coup plus de choses qu’il n’en figure dans les programmes, et
pour une fois, c’est heureux, les malitres, croyons-nous,
agissent 4 l'instar des parents, & moins qu’ils ne transposent
dans I'éducation morale les méthodes de I’éducation intellec-
tuelle pour laquelle ils se sentent mieux outillés.

Qu’elles relevent de I'empirisme ou de la méthodologie de
I’enseignement, les méthodes se ramenent & deux types : auto-
rité ou persuasion.

Méthode d’autorité. Il y a toute une échelle de nuances, depuis
Pautorité tyrannique et brutale jusqu’'a I'autorité paternelle et
maternelle, douce et convaincante. Laissons de coté les abus
manifestes. En éducation morale, 1’autorité saine consiste a don-
ner délibérément des ordres, a dire 4 ’enfant en temps opportun :
« Fais ceci, ne fais pas cela ! », — ceci ou cela comportant un
acte affecté d’une valeur morale intrinséque.

Insistons sur ce dernier point. Il est essentiel. On le relegue
trop au second plan, comme si la caractéristique de la méthode
d’autorité en morale consistait & commander n’importe quoi
et a4 requérir constamment des actes dont toute la valeur vien-
drait de I'obéissance qu’ils comportent. Or le fait d’étre com-
mandé ou défendu n’est pas ce qui confére & un acte sa valeur
morale fondamentale. Les parents sont portés 4 s’exprimer de
manieére équivoque a ce propos. Si I'enfant n’obéit pas, ils
s’écrient : « Mais enfin, puisque je te dis de le faire ! », comme
si ¢’était leur intervention qui rend la chose bonne ou mauvaise.
C’est le cas seulement pour les actes indifférents en eux-mémes
au point de vue du bien ou du mal — comme jouer a tel ou
tel jeu. Ces actes-la deviennent effectivement bons ou mauvais
moralement selon qu’ils sont commandés, permis ou défendus.
Mais il ne faut pas oublier le principal, c’est que I'autorité des
parents en matiére morale doit s’exercer en premier lieu a
I’égard d’actes bons ou mauvais de par leur nature, que 'enfant
doit accomplir d’abord parce qu’ils sont bons ou éviter d’abord
parce qu’ils sont mauvais, et le seraient méme sans I'intervention
des parents. Voila pourquoi nous disions tout & I’heure qu’on
ne peut pas se donrer vraiment a I’ceuvre de I’éducation morale
si 'on n’admet pas la valeur objective des regles morales.

Beaucoup d’éducateurs compromettent leur influence relative a
cet objet principal auquel ils doivent tendre, parce qu’ils dissi-

2 L’INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE



18 L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

pent et éparpillent leurs interventions abusives en ordres et
en défenses qui portent sur des objets indifférents. Que de coléres
pour une assiette cassée par inadvertance ! C’est tirer 4 boulets
rouges sur des mouches ! On a parfaitement raison de recomman-
der aux parents de ne pas trop intervenir pour brider la liberté
de leurs enfants, si I'on vise a les détourner de cet abus de leur
autorité, étendue maladroitement et indiment & des objets o1,
comme on le dit justement, «il n'y a pas de mal » a lacher
la bride. Quand un prétre est en visite dans une famille, il lui
arrive souvent de voir les parents exaspérer leurs enfants par
une avalanche d’ordres et de défenses intempestifs — dont ils ne
se soucient heureusement pas d’ordinaire — inspirés qu’ils
sont par le souci naif et touchant, mais facheux, de lui montrer
combien ils prennent au sérieux leur réle d’éducateurs.

L’intervention autoritaire en matiére morale est nécessaire.
Elle I'est parce que I’enfant a besoin d’apprendre dans le détail
quelle action est bonne et quelle autre mauvaise, qu’il doit
accomplir la premiére, mais non pas la seconde. Elle I’est encore
parce que ’enfant, méme s’il discerne concrétement le bien et
le mal, ne se décide pas toujours & suivre sa conscience, et que
Iappui énergique des parents vient & propos le soutenir dans
ses hésitations et ses tentations. Elle I’est enfin parce que I'’enfant
attend qu’elle se produise, qu’il a I'air de I'appeler, qu’elle est
pour lui un besoin dont il pressent que ses parents peuvent
le satisfaire, méme s’il est contraire a4 leurs principes libéraux
de s’y préter. (Voir un exemple saisissant donné a ce sujet par
une enfant de M. Jean Piaget lui-méme et cité par lui dans Le
jugement moral chez I'enfant, page 200-201).

Le réle du maitre d’école est de continuer les parents. Arrivant
plus tard, son action doit s’adapter a I’age, et donc & I’évolution
mentale des éleves. Il faut certes qu’a tout 4ge ils sentent qu’ils
se heurteraient 4 un mur infranchissable de la part de I’éduca-
teur, s’ils voulaient faire sciemment le mal. Il faut qu’ils le sen-
tent intraitable sur la question du bien et du mal, et qu’avec lui
on n’use pas de subterfuges. Car c’est ainsi qu’ils apprendront
a ne jamais tricher avec leur propre conscience. En ce sens,
I’éducateur exerce ce role magnifique d’étre en quelque sorte
la conscience vivante et parlante de I'’enfant. Mais cette fermeté
est loin d’exclure, surtout quand I'enfant est devenu capable de
réflexion, le recours a I’explication des régles morales, du pour-



L’EDUCATION MORALE DE LA JEUNESSE 19

quoi des ordres et des défenses, bref 4 la méthode de persuasion.
Loin d’exclure aussi I'indulgence, la patience, le pardon. Pas
de compromis avec le mal, mais compréhension et confiance
a4 I’égard de I'enfant qui reconnait sa faute.

L’illusion serait de vouloir n’user ici que d’une méthode
d’invention et de découverte, et de laisser & I’enfant le soin de
trouver peu & peu par lui-méme la formule de la vie parfaite.
Illusion, disons-nous, parce que ce serait le mettre dans I'impos-
sibilité d’y parvenir jamais entiérement. Autant wvaudrait
lui faire parcourir tout seul les étapes de la découverte graduelle
du monde physique et de ses lois, des procédés et des instruments
de la technique, c’est-a-dire biffer des siecles d'un travail qui
n’a abouti que par I’entr’aide et la collaboration. Le laisser dans
Pignorance s’il n’est pas capable de tout réinventer par lui-
meéme serait encore un mal moindre que de le laisser sans secours
dans la lutte contre le mal.

Il ne faut pas tromper I’enfant sur la nature obligatoire de
la vie morale, mais I’entrainer 4 écouter la voix de sa conscience
qu’il sentira bientdt en accord avec les régles qu'on lui impose.
Il ne faut pas seulement qu’il devienne sensible au remords,
pour avoir été laissé a lui-méme sans guide, mais il faut lui
expliquer le sens de la bonne conduite, de maniére qu’il devienne
sensible & I'attrait positif du bien et de I'ordre moral. C’est 1a,
a vrai dire, que s’avére l'insuffisance d’une morale purement
naturelle, et que doit jouer, dans I'ordre chrétien, I'attirance
de I'amour de Dieu et de Notre Seigneur Jésus-Christ.

Donc, la méthode de persuasion s’unit a la méthode d’autorité.
L’impératif «il faut ! » s’allie dans la pratique 4 ’assentiment
réfléchi et 4 'amour spontané du bien. Il ne s’agit pas de faire
des lecons abstraites de morale, mais avant tout d’éduquer la
délicatesse de la conscience ou du jugement moral & propos des
faits concrets de la vie quotidienne. Lui expliquer cela, c’est
aller au-devant de ses besoins réels. L’enfant éprouve beaucoup
de choses avant de les exprimer ; ce serait un sinistre contre-
sens que de le laisser s’étioler spirituellement au nom d’une
pédagogie du besoin mal comprise, sous prétexte qu’il n’a encore
rien demandé. Les instincts eux-mémes, ont remarqué les expé-
rimentateurs, se renforcent par l'acte de la fonction, il y a
« réaction mutuelle du progres de l'organe... et de celui de la
fonction » ; (P. Guillaume, La formation des habifudes, page 6).



20 L’INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

De méme dans la vie morale la conscience s’affine, la volonté
se raffermit, la vertu se fortifie par I’exercice, qu’il soit spontané,
provoqué ou guidé.

L’expérimentation des conditions de I’exercice a montré éga-
lement que, dans 'apprentissage des activités motrices, la com-
préhension du probleme & résoudre par certains mouvements
adaptés, la connaissance des résultats justes ou faux, diminuent
les erreurs et économisent les efforts. Il n'y a pas de doute qu’il
en soit de méme dans 'apprentissage de la pratique du bien, o
les éléments psychologiques sont encore plus déterminants.
L’acquisition de la vertu est facilitée par le barrage de la crainte
révérentielle, de la sanction en perspective, mais plus encore par
Ieffet bon, c’est-a-dire par la satisfaction du succes, qui est ici
la joie du bien accompli et ’encouragement recu des éducateurs.

Dirons-nous que I’éducation doit étre sévére ? Cette épithete
du langage courant peut avoir deux sens, I'un admissible,
I'autre criticable. Pour beaucoup de gens, I'éducation séveére
est celle qui se pratique a coup de fouet. Il ne s’agit plus alors
d’une éducation, mais d’un dressage, et encore faut-il remarquer
que méme le dressage des animaux serait impossible avec cet
unique instrument. Ce ne sont pas les chitiments qui doivent
donner le caractéere dominant d’une véritable éducation. Mais
nous acceptons entiérement que l'éducation soit dite sévere,
si 'on entend par la que ’enfant doit sentir des limites infran-
chissables & son caprice et a sa fantaisie. Cette défense de passer
peut aussi bien se faire percevoir sans verge ni férule, et elle est
indispensable, parce que, dans la réalité de la vie adulte a
laquelle I'éducation prépare I'enfant, il est des barriéres que
I'on ne doit pas franchir. Et comme, si on les franchit quand
méme, on est puni soit par sa conscience, soit par Dieu, soit
par les hommes, nous ne voyons pas pourquoi on écarterait
absolument les punitions corporelles des moyens d’éducation.
IL’essentiel est qu’on les administre avec modération et qu’elles
ne deviennent pas I'obsession qui hante 1'enfant et son seul ou
son principal critére de ce qui est permis ou de ce qui ne l'est
pas. Nous pensons qu’il n’est pas un praticien de la pédagogie
qui ne regrette, certains jours, que les coutumes des colléges
d’Angleterre soient bannies de nos écoles... Ce sont la des mesures
exceptionnelles, mais dont I'usage rationnel, I’abus ou I’absence
totale font qu’une éducation est ferme, brutale ou lache.



L’EDUCATION MORALE DE LA JEUNESSE 21

5. Diificultés de notre temps.

On peut envisager des difficultés qui proviennent des maitres,
d’autres qui proviennent des parents, d’autres enfin qui pro-
viennent des enfants.

Du coté des maitres, nous avons signalé déja I'insuffisance
fréquente de leur préparation a cette partie de leur téache.
Une fois lancés dans la pratique, ils s’apercoivent bien qu’il
faut pourtant faire quelque chose. Mais ils se demandent peut-
étre s’ils en ont le droit. Nous voudrions étre en mesure de les
rassurer. Nous voudrions leur dire que non seulement ils ont
le droit de s’occuper de I’éducation morale de leurs éléves, mais
que le pays compte sur eux pour qu’ils considérent cette partie
de leur mission comme aussi importante, sinon plus, que la
formation intellectuelle, pour laquelle on les a directement pré-
parés. Nous voudrions pouvoir convaincre de cela tous les maitres
de tous les pays. On peut dire sans exagérer que l'action conju-
guée de tous les maitres du monde serait plus efficace pour la
pacification des peuples que tous les traités de paix qu’on nous
prépare. Donnez aux enfants le sens de la justice et de la charité,
vous enlevez d’entre les hommes de demain la plupart des germes
de désordre qui aboutissent & la haine des classes et & la guerre
entre les nations. « Tous ceux qui ont manqué d’amour pendant
la paix ont mérité la guerre », écrit Ernest Kappeler (Leffres a
une mére), un maitre d’école de Winterthour que les ndtres
devraient bien connaitre. On nous dit que I’'amour ne s’enseigne
pas. Mensonge. Les motifs de 'amour s’apprennent, et alors
I’amour vient tout seul.

Du coté des parents, de grandes lacunes s’observent quand
on a affaire & leurs enfants. Beaucoup n’ont jamais appris
chez eux a accomplir une tiche pénible. Ils ont I'air de penser
quon n'a qua s’arréter dés qu’il faudrait fournir un effort.
Qu’on veuille les obliger & passer outre les étonne, les offusque
presque. C’est comme si on leur servait un mets dont ils n’ont
jamais goute : ils se méfient, ils font la grimace. L’école est bien
contrainte de prendre les enfants comme ils lui viennent. Mais
il ne faut pas qu’elle les rende comme ils lui sont venus. Elle doit
essayer de les transformer. Naturellement elle n’a pas a stig-
matiser devant eux I’éducation déficiente qu’ils ont recue. Mais,
sans rien dire, elle doit entreprendre de combler les lacunes.



22 L’INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

L’effort porte d’abord sur le travail scolaire. Mais cela ne suffit
pas. L’enfant doit apprendre & faire effort sur lui-méme, contre
lui-méme, et c’est cela qui est inconnu d’un trop grand nom-
bre. Les parents sont souvent décidés a tout faire pour que
leurs rejetons réussissent des examens et décrochent des
diplomes, et dans ce dessein ils les poussent volontiers au
travail. Mais le maitre pense, s’il est conscient de sa voca-
tion, que «ce qu’il faut au monde d’aujourd’hui, ce ne sont
plus seulement de bons éléves, mais des hommes » (Kappeler).
Il tentera d’exercer une influence individuelle sur les sujets
qui ont besoin d'une éducation du caractére. Une conversa-
tion & cceur ouvert avec un grand garcon peut avoir une
portée décisive pour sa vie entiére. Le gamin sera d’abord
surpris que le maitre mette quelque chose au-dessus des notes
et des programmes. Il comprendra que ce n’est plus seulement
le maitre qui lui parle, mais un homme, et qui lui parle comme
a un homme.

« Un jour, raconte encore Kappeler, il y a deux ans de cela,
un garcon sonna & ma porte pendant la relache de midi. Un
éléve d’une autre classe que je connaissais & peine. Quand je
fus seul avec lui dans la chambre, il se mit & me dire : « Je ne crois
plus & ce que dit monsieur le curé. » Je ne puis pas vous raconter
ici notre conversation, comment nous parlames du mystére de
la mort et du mystére, infiniment plus grand, de I'éternité. Nous
nous regardions dans les yeux. Il est une chose pourtant que je
puis vous dire, c’est qu’aujourd’hui encore, aprés des années,
le coeur & cceur n’a pas cessé entre nous.

» Parler de I’'amour, parler de Dieu, I’'un n’est pas plus difficile
que l'autre. Et justement combien notre monde, aujourd’hui,
n’a-t-il pas besoin de I'amour ? L’amour d’homme & homme,
cette simple inclination vers un autre, vers un frére.

» Etablissons dans nos enfants le fondement toujours plus
conscient, plus inébranlable, de cette force qui les préservera
d’étre démunis, quand ils se heurteront a la haine qui regne
dans le monde. » (Vies naissantes, pages 40-41.)

Du co6té des enfants enfin, et sans que ce soit leur faute, on
remarque assez généralement aujourd’hui un état d’instabilité
et de nervosité qui n’est favorable ni 4 I’étude, ni 4 la concentra-
tion que demande 1’éducation morale. Nous voild donc obligés
nous-mémes, qui sommes peut-étre aussi devenus plus nerveux,



L'EDUCATION MORALE DE LA JEUNESSE 23

de doubler notre capacité de patience et d’endurance. Nous
y réussirons le mieux en nous efforcant de faire de notre classe
un asile de paix et de tranquillité. Réagissons contre I'esprit
moderne qui croit devoir qualifier toute activité intense d’activité
« fiévreuse ». La fiévre ne décéle pas précisément un état de santé.
Si nous voulons faire des hommes sains, ne leur donnons pas
la fievre. Apprenons-leur a travailler dans le recueillement,
le silence, et n’ambitionnons pas de donner & notre classe une
atmosphére trépidante. L.a tension de I'esprit ne se mesure pas
a la tension des nerfs. Au contraire, le rendement intellectuel
et moral de notre école a toutes les chances d’étre d’autant
meilleur que nos enfants y trouveront un ilot de sérénité. Les
expériences de Mme Montessori sur l'influence du silence dans
I’école ne sont pas & dédaigner, sous prétexte qu’elles ne concer-
nent que les tout petits. Nous n’avons qu’a observer quelles
conditions d’ambiance nous cherchons tout naturellement & créer
autour de nous pour nous livrer & un travail absorbant, afin
de comprendre que les enfants, plus sujets encore que les adultes
aux distractions extérieures, ne peuvent que bénéficier d’une
atmosphére calme et silencieuse. Lorsqu’ils en arriveront a
percevoir que I’école est le lieu ou ils se sentent le plus a I'aise,
ou ils éprouvent le plus de détente, nous aurons aussi créeé
les conditions les plus propices a l’épanouissement de leur
personnalité. Il nous sera plus facile alors d’agir sur eux en
profondeur. Et nous aurons I'espoir qu’ils emporteront dans
la vie, quand ils nous auront quittés, le désir et le besoin de
refaire autour d’eux ce que nous aurons su réaliser pour eux.
Non seulement nous leur aurons fait du bien, mais nous leur
en aurons communiqué le gotit et I'’enthousiasme, ce qui est le
plus beau triomphe de I’éducation morale.

LEoN BARBEY.




	L'éducation morale de la jeunesse

