Zeitschrift: Annuaire de l'instruction publique en Suisse

Band: 26 (1935)

Artikel: Les écoles au Moyen-Age

Autor: Besson, Marius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-112262

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-112262
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Les écoles au moyen age.

Conférence faite a U'aula de I’Université de Genéve, le 16 janvier
1934, sous les auspices de la société genevoise de pédagogie.

Mesdames et Messieurs,

Le terme relativement nouveau de moyen ige désigne la
période qui va de l'antiquité classique aux temps modernes.
On en fait, d’ordinaire, coincider les commencements, soit
avec le partage de I'Empire, en 395, soit avec la prise définitive
de Rome par les Barbares, en 475 ; elle s’achéve au milieu du
XVe siécle, au moment oi1 la conquéte de Constantinople par
les Turcs, 'invention de I'imprimerie et le plein essor de la
Renaissance marquent les débuts d'une ére nouvelle.

Nous devons retracer & grands traits I'histoire de I'instruction
durant ce millénaire. Nous le ferons en répondant a deux ques-
tions :

1. Que sait-on des écoles du moyen age ?

2. Que sait-on de la pédagogie proprement dite du moyen
age ?

1. Les écoles du moyen dge.

Naturellement, lorsque les Barbares s’établirent dans I’Europe
occidentale, il ne restait, en fait d’écoles et d’instruction, que ce
qu'on avait pu sauver de l'antiquité . Presque partout, les
anciennes écoles municipales avaient disparu; toutefois, un

1 STEPHEN D’IRsAy : Hisfoire des Universités, t. I, Moyen dge ef Renais-
sance, Paris, Picard, 1933, p. 34-35. — Sur les écoles du commencement
du moyen 4ge, voir M. RoGER, L’enseignement des letires classiques d’ Ausone
a Alcuin, Paris, 1905 (I’auteur ne péche pas par excés d’enthousiasme pour
le moyen &age).



30 ANNUAIRE DE L’INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

certain nombre survivaient, notamment dans I'Italie du Nord
et la Gaule du Midi. Le programme était encore généralement
tel que Platon l'avait esquissé, que Cicéron I'avait ensuite
précisé, que d’autres auteurs classiques I'avaient enfin développé.
I1 comprenait le Trivium et le Quadrivium, les Trois Chemins
et les Quatre Chemins. Le Trivium, c’était la grammaire, la rhé-
torique et la dialectique ; le Quadrivium, c’était I'arithmétique,
la géométrie, I'astronomie et la musique. Cette classification
de ce qu'on appela dans la suite les sept arts libéraux survécut
pendant tout le moyen age.

Il est tres difficile de savoir quel était le nombre des écoles,
au début de la période qui nous occupe. Ce que nous pouvons
affirmer, c’est qu’elles n’étaient pas nombreuses et que les
professeurs, méme les plus remarquables, n’inventant pas
grand’chose, transmettaient essentiellement a leurs éleves
I'héritage du passé.

L’un des plus grands savants d’alors, I'Italien Boéce, ne
faisait, dans ses Instifutions, parues au début du VIe siécle, que
grouper et résumer I’ensemble des connaissances traditionnelles
de son temps, comme devait le faire, un peu aprés, dans ses
Efymologies, 'Espagnol Isidore de Séville.

D’autre part, les écoles, quand il y en avait, devenaient insen-
siblement chrétiennes : & c6té des manuels du paganisme, on y
introduisait certains écrits des Péres ; au vieux grammairien
Donat, qui devait étre si souvent recopié (il en existe un manus-
crit en écriture mérovingienne, a la Bibliothéque de Berne),
on associa saint Augustin : son livre De Docirina christiana
devint rapidement trés populaire, de méme que le précieux
traité De Calechizandis rudibus, que son génie n’avait pas craint
d’écrire, pour I'instruction religieuse des enfants du peuple.

Ce furent d’abord les gens d’Eglise qui, désireux de faciliter
I'étude de la doctrine chrétienne, travaillerent a4 propager I'ins-
truction dans ces milieux encore 4 demi barbares. Je n’oserais
pas dire qu’ils aient réussi du premier coup ; mais on sent, a
travers les textes, qu’ils ont fait des efforts, et I’'on constate, au
moins ¢a et 13, qu’ils ont quelquefois abouti. Grégoire de Tours,
un évéque du VIe siécle, exhale dans la préface de son Hisfoire
des Francs, cette plainte émouvante : « Malheur aux jours on
nous vivons, car I’étude des lettres a disparu de chez nous ».
Cette carence est regrettée par plusieurs de ses confréres. Les




LES ECOLES AU MOYEN AGE 31

conciles se préoccupent de créer des écoles. Un certain nombre
d’évéques de la Gaule du sud-est, réunis a Vaison, en 529,
prennent plusieurs décisions, dont la premiére concerne I'intro-
duction obligatoire, pour leurs diocéses respectifs, d'un usage
établi, disent-ils, dans toute I'Italie, & savoir que les prétres
tiennent chez eux une école ou ils recevront des éleves, afin de
les instruire et de se préparer ainsi des successeurs 1. Il ne semble
guére qu’'on ait exclu systématiquement les jeunes gens qui ne
se destinaient pas au sacerdoce; mais c’est aux futurs prétres
qu'on s’intéressait d’abord : ces écoles devaient étre, pour la
plupart, des sortes de séminaires en miniature. Elles différaient,
du reste, notablement les unes des autres : celle de Metz, par
exemple, était fort bien organisée ; dans celle de Lisieux, un seul
maitre enseignait toutes les branches, au temps de Grégoire de
Tours 2, ;

De bonne heure, les moines firent de leurs maisons des centres
d’instruction. Qu’il suffise de mentionner Cassiodore ® qui,
aprés avoir, & la cour de Théodoric, fait figure d’'un grand
homme d’Etat, construisit sur ses propriétés, a Scilliacum, en
Calabre, un monastére ou1 il vécut avec ses moines, jusqu’a une
extréme vieillesse. Son activité, qui s’exerce sur presque toutes
les sciences, couvre et déborde la premiére moitié du VIe siécle.
A T'Age de quatre-vingt-treize ans, il écrivit encore un traité
sur I’Orthographe qui est, en fait, une véritable méthode de I'art
d’écrire. Le grand mérite de Cassiodore est d’avoir compris que
les monastéres devaient rester 1’asile des sciences, & ’heure o
la barbarie semblait vouloir anéantir la culture antique. Il
invitait ses moines au travail intellectuel et les nombreuses
copies de manuscrits qu’ils exécutérent tiennent une place
importante dans la conservation des ceuvres classiques. « Malgré
toute la besogne physique que vous pouvez fournir, disait
Cassiodore 2 ses fréeres, rien ne me plait autant que la peine qu'on
se donne pour copier avec soin les vieux manuscrits : les copistes
forment leur propre intelligence en contribuant au bien général. »
Les travaux qu’il inspira, transcriptions, compilations, tra-
ductions, répondaient aux besoins du temps : les esprits compre-

1 Concile de Vaison, can. 1, éd. Maassen, p. 56.
2 STEPHEN D’Imsay, p. 40.

: ;SIE}(I)NI’J'RER-CASTELLA: L’Eglise el la civilisation, Paris, 1933, t. I, pp.
78-180.



32 ANNUAIRE DE L’INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

naient que, n’étant pas capables de créer des ceuvres originales,
ils devaient au moins conserver et transmettre ce qui restait
de la culture scientifique du passé. Le but premier des monas-
teres n’était pas le souci de sauver la science ; mais ce souci,
trés réel chez beaucoup de vieux moines, est un titre de gloire
pour eux.

Des études récentes ont montré la survivance, parmi les
laiques, durant les siécles qui suivirent la chute de I’Empire
d’Occident, d’une instruction beaucoup plus répandue qu’on
ne le croit d’ordinaire, et qui suppose I’existence d’écoles ouvertes
a tous . Quant aux écoles monastiques, elles étaient particu-
lierement florissantes a l'extrémité occidentale de I’Europe ;
on y enseignait : « la Sainte Ecriture et les sept arts libéraux »,
comme nous I’apprend la vie de saint Gildas le Breton, abbé de
Ruys. L’histoire nous permet de suivre, au VII®e, au VIIIe siécles,
les moines irlandais et les moines anglo-saxons, dont les écoles
sont déja magnifiquement organisées, et qui, calligraphes hors
ligne, font de longs voyages d’études, 4 Rome et dans toute
I’Italie, & la recherche des beaux livres ; ils envoient au loin
les ouvrages qu’ils ont eux-mémes copiés. Le céléebre manuscrit
de la Bible, appelé Codex Amiafinus, actuellement a4 Florence,
fut donné au VIIe siecle, par I'abbé Ceolfrid & I’évéque de Rome,
et plusieurs de nos vieilles abbayes, Romainmétier, Saint-Gall,
Disentis, etc., doivent leur origine aux disciples de saint Colum-
ban.

Il n’y avait pas seulement dans les monastéres des écoles
pour jeunes gens; il y avait, dans les abbayes de femmes, des
écoles pour jeunes filles et certaines religieuses avaient parfois
une culture que nous ne soupgonnons pas. Au monastére de
Chelles, Bertilla (1 792) donne elle-méme des lecons d’exégese;
au couvent de Bischofsheim, une parente de saint Boniface,
Lioba (f 780), tient une école si célebre, qu’on vient de toutes
parts lui demander des institutrices 2.

Peut-étre I’enseignement fut-il, dans ce temps-la, trop basé
sur la seule mémoire : le fait que les livres étaient d’une extréme
rareté devait obliger 1'éleve a beaucoup apprendre par cceur.

! H. PIRENNE : De U'état de Uinstruction des laiques ¢ I'époque mérovingienne.
Revue bénédictine, 1934, p. 172. :

2 KRiEG-GRUENWALD : Lehrbuch der Pddagogik, Paderborn, Schéning,
1913.



LES ECOLES AU MOYEN AGE 33

D’autre part, on a bien le sentiment que, malgré les décisions sans
cesse répétées des synodes, l'école n’atteignait qu’'un petit
nombre de jeunes gens et de jeunes filles. On avait besoin,
surtout dans le royaume des Francs, dont notre pays faisait
alors partie, d’un organisateur a 'esprit suffisamment large pour
comprendre la raison d’étre des prescriptions ecclésiastiques
touchant I'école et, d’autre part, assez fort pour les faire observer
partout. Cet organisateur fut Charlemagne.

Quand, dans notre enfance, on nous a parlé des sages mesures
prises par Charlemagne en faveur de I'instruction, nous nous
sommes plus ou moins représenté les choses de la facon suivante :
un monde complétement enténébré, sans culture et sans lettres,
o1 nul ne sait lire, et tout d’'un coup, un empereur génial qui,
de son propre chef, fait surgir un peu partout des écoles. Ce n’est
pas tout a fait cela. D’abord, si dans le royaume franc, a la fin
du VIIIe siécle, la science sommeillait, elle n’était cependant pas
inconnue : les écoles monastiques et les écoles créées autour
des églises cathédrales ou paroissiales n’avaient pas disparu
complétement. Les décrets des conciles qui les prescrivaient
demeuraient en vigueur, bien qu’on les observit peu. De plus,
tout autour du royaume franc, d’autres pays se trouvaient dans
des conditions plus favorables. Si Charlemagne fit venir dans ses
Etats des savants de premier ordre, tels que I’Anglo-Saxon
Alcuin, I’'Italien Pierre de Pise, I’Espagnol Théodulphe, c’est
apparemment qu’il y avait des hommes instruits en Angleterre,
en Italie et en Espagne. Ajoutons qu’il s’en trouvait méme
quelques-uns parmi les Francs, par exemple Eginhard ou Ein-
hardt, I’homme de confiance et I’historien de I'’empereur.

Le mérite de Charlemagne ne fut donc pas de tirer I'école du
néant, comme si rien, avant lui, n’avait existé ; ce fut d’exécuter
les décrets, souvent renouvelés par les conciles, touchant I’école,
et de s’entourer d’hommes de valeur, qui surent en rendre
Papplication plus effective. Au début de son admonition générale
de 789, Charlemagne rappelle qu’il veut mettre en vigueur les
décisions des conciles, aliqua capitula ex canonicis institutio-
nibus . Entre Charlemagne et les évéques, il s’établit une colla-
boration féconde, les évéques inspirant I'empereur dans la rédac-
tion des lois, I'empereur les promulguant, avec la puissance et

1 CHARLEMAGNE, Capitulaire de 789 ; éd. Mon. Germ., Capit.,, I, p. 53.

ANNUAIRE DE L’INSTRUCTION PUBLIQUE 3



34 ANNUAIRE DE L’INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

I’énergie qui lui appartenaient en propre, les évéques usant
ensuite de leur autorité, pour qu’elles fussent appliquées dans
leurs dioceses.

L’empereur crée une école palatine pour les grands personnages
de sa maison ; il veut que tous les évéchés et toutes les abbayes
aient leur école ; il exige méme que dans chaque village, il y ait
une école gratuite, ou 'on enseigne non seulement les psaumes
et le chant sacré, mais la grammaire. Voici comment I'évéque
d’Orléans, Théodulphe, promulgue, dans son diocése, ces der-
nieres dispositions : « Que les prétres des bourgs et des villages
tiennent des écoles. Si les fideles veulent leur confier leurs
enfants, pour qu’ils apprennent les lettres, que les prétres ne
refusent pas de les accueillir ; qu’ils mettent la plus grande
charité a les instruire, se souvenant de cette parole divine :
« Ceux qui auront instruit les autres dans les lois de la justice
resplendiront comme des étoiles, durant toute I'éternité ! ».
En faisant I’école, les prétres ne demanderont aucun salaire ;
ils accepteront néanmoins ce que les parents voudraient spon-
tanément leur offrir comme une marque de reconnaissance 2. Ce
mandement de Théodulphe est de I'année 797 ; vingt-huit ans
auparavant, Charlemagne avait, dans un Capitulaire, donné
I'ordre d’écarter de leurs paroisses tous les prétres ignorants,
jusqu’a ce qu’ils eussent acquis I'instruction suffisante 3.

A la fin du VIIIe siéecle et au début du IXe, un grand nombre
d’évéques insistent a leur tour pour que, conformément aux
lois, des écoles soient établies partout. Les écoles paroissiales,
c’est-d-dire tenues par les prétres qui desservaient les villes
ou les villages, représentaient plus ou moins ce que nous appelons
I’enseignement primaire ; les écoles épiscopales et monastiques,
dirigées par I’écolatre qu’avaient choisi I’évéque ou I’abbé,
représentaient l’enseignement secondaire et supérieur. Les
conciles recommandent les unes et les autres : un synode bava-
rois, tenu en 798, & Risphach, veut « que chaque évéque établisse
dans sa ville épiscopale une école ; qu’il mette a sa téte un
savant docteur qui, conformément a la tradition des Romains,
puisse instruire et donner des lecons, sapientem doctorem qui
secundum {raditionem Romanorum possit instruere el leclionibus

! DANIEL, XIII, 3.
2 THEoDULPHE : Capitulaire de 797, 20 ; éd. Migne, 105, p. 196.
® CHARLEMAGNE : Capitfulaire de 769, 15; éd. Mon. Germ. t. c., p. 46.




LES ECOLES AU MOYEN AGE 35

vacare 1 ». Ce rappel des Romains, que nous trouvons plusieurs
fois dans les textes de ce genre, ne doit pas nous étonner :
d’une part, la science de cette époque était directement tribu-
taire de la Rome paienne et, d’autre part, la Rome chrétienne
se faisait un honneur d’en conserver fidélement le dépot. Un
concile romain de 826, présidé par le pape Eugéne 11, ordonne
aux évéques de préposer a leurs écoles « des maitres et des
docteurs qui doivent enseigner assidiment les lettres et les
arts libéraux, aussi bien que les dogmes sacrés 2. »

Il est intéressant de constater que, lorsque les successeurs
de Charlemagne, plus détachés que lui des choses de l'esprit,
se désintéresserent des écoles, ce furent les évéques qui les
rappelérent au devoir. Un concile de Paris, en 829, adresse aux
rois Louis et Lothaire une lettre collective pour les prier de
constituer des écoles publiques, au moins dans les trois villes
les plus appropriées de leur empire, afin que le travail du grand
Charles ne soit pas perdu 3. Il s’agit 13, sans doute, d’écoles
distinctes de celles des cathédrales, des monastéres et des parois-
ses, puisque, pour celles-ci, les évéques pouvaient agir de leur
propre chef.

Charlemagne et ses collaborateurs, tout en poussant a I’étude
du latin qui devait rester si longtemps la langue savante, firent
des efforts pour développer I’enseignement des langues vulgaires.
Des conciles du IXe siécle, c’est-a-dire de I’époque a laquelle
apparaissent les premiers documents de la langue francais et de
la langue germanique, prescrivent aux prétres de précher au
peuple dans son idiome, afin d’étre compris méme des plus
grossiers 4. Il se forma de la sorte un double courant, qui carac-
térise le moyen 4ge. Les langues vulgaires, précieux patrimoine
de chaque peuple, développérent 'esprit national : La Chanson
de Roland, les Niebelungen, La Divine Comédie sont inspirés
par un patriotisme ardent ; et le latin resta la langue de tout
le monde, favorisant le maintien d’'un esprit largement inter-
national.

Essayons maintenant de voir comment se sont fondées les

! Concile de Risphach, 798, 8 ; éd. Mon. Germ., Cone. t. II, p. 199.

2 Concile de Rome, 826, 34 ; éd. Mansi, t. XIV, p. 1008.

3 Concile de Paris, 829, 12 ; éd. Mon. Germ. Conec. t. II, p. 675.

¢ Le Concile de Tours, 813, 17, éd. Mon. Germ., Conec., t. II, p. 288,
demande qu’on préche in lingua rustica romana. Noter que le Serment de
Strasbourg n’est que du 14 février 842.



36 ANNUAIRE DE L’INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

Universités. Les écoles monastiques furent surtout florissantes
jusqu'au XIe siecle ; c’est le cas, par exemple, pour celles de
Saint-Gall ou d’Engelberg. A partir de cette époque, ce sont
plutot les écoles cathédrales qui se développent : les Universités
prirent naissance dans leur sein. Déja les conciles carolingiens
prescrivent, nous I'avons vu, que tous les évéques de ’Empire
sont tenus d’avoir leurs écoles ; on précise que ces écoles doivent
étre largement ouvertes, « écoles publiques, de science tant
divine qu’humaine », dit, entre autres, le concile de Savonniéres,
en 839 ; on leur accorde méme une telle importance que ceux
qui les dirigent, les « chefs d’enseignement », sont convoqués
d’office aux assemblées des évéques 1.

Pour ne parler que du royaume franc, mentionnons, parmi
les plus célébres, les écoles cathédrales de Metz, Soissons, Tours,
Orléans, Utrecht, Liége, Chartres, Reims et surtout Paris.
Paris offre ceci d’intéressant qu’il posséde, outre I’école épiscopale
ou cathédrale, plusieurs écoles monastiques, celles de Sainte-
Genevieve, de Saint-Victor, de Saint-Marcel, de Saint-Germain-
des-Prés. Des éleves innombrables s’y donnent rendez-vous ;
comme leurs maitres, ils viennent de tous les points de la chré-
tienté ; I'attachement qu’ils portent & leurs pays respectifs
ne les empéche pas de fraterniser ensemble. Des professeurs
illustres y donnent leurs cours. On y voit, au XIIe¢ siecle, non
seulement des Francais, comme Abélard et Guillaume de Cham-
paux ; mais des Italiens, comme Landolphe de Milan; des Anglais,
comme Etienne Langton, futur cardinal-archevéque de Cantor-
béry ; des Allemands, comme Otho de Freising, le premier
grand historien de la Germanie ; des Scandinaves, comme Absa-
lon, plus tard archevéque de Lund, en Suede 2. Parmi ces maitres
illustres, il n’y a pas seulement, des le XIIe siecle, ceux qui
continuent d’enseigner les sept arts libéraux. Il y a-de savants
médecins : 1’Anglais Alexandre Neckam, auteur de divers
manuels de médecine pour les étudiants ; un autre Anglais,
Alfred de Sereshell, qui composa sur le mouvement du cceur
un traité fameux ; Gilles de Corbeil, un Francais venu de I’école
de médecine de Salerne, ou des maitres arabes enseignaient 3,
On sait que les Arabes jouérent un réle important dans le déve-

1 STEPHEN D’IsNAY, p. 50.
* STEPHEN D’IsNAvy, pp. 56-57.
3 STEPHEN D’Isnay, p. 62.




LES ECOLES AU MOYEN AGE 37

loppement des sciences, surtout des sciences médicales. C’est
aussi par les versions arabes qu’Aristote fut connu en Occident :
ces versions, traduites elles-mémes en latin, donnérent un élan
considérable aux études philosophiques. La philosophie allait
de pair avec la théologie : rappelons, puisque nous sommes 3
Paris, au XIIe siécle, le Livre des Seniences de Maitre Pierre
Lombard, traité complet de théologie dogmatique et morale,
qui jouit partout d’une grande vogue et servit de point de départ
a saint Thomas d’Aquin.

L’école cathédrale de Paris se développait de plus en plus.
La nécessité de réglements nouveaux s’imposait toujours davan-
tage. Un décret de 1179 garantit déja la liberté et la gratuité
de l'enseignement. Le caractére international de la haute école
invite le pape a ne pas se désintéresser d’elle. Célestin III donne
a la corporation des maitres et écoliers de Paris un privilége
qui la soustrait, sous le rapport judiciaire, & la juridiction sécu-
liére, et la soumet 4 la juridiction ecclésiastique. Je dis privilege,
car c’est ainsi qu’on le comprenait alors : dépendre de I'évéque
était moins onéreux que dépendre du souverain. Exactement
a la méme époque, en 1200, le roi Philippe-Auguste prenait des
mesures analogues : les étudiants relevaient des tribunaux ecclé-
siastiques ; on les considérait plus ou moins comme des clercs.
En fait, les rapports croissants de 1'Universit¢é avec Rome
rattachaient de plus en plus cet établissement au Pape. Certains
événements du début du XIIIe siecle rendirent encore ces liens
plus étroits. Des professeurs furent accusés d’avoir un enseigne-
ment plus ou moins panthéiste : un concile provincial de 1210
s'en occupa ; mais, la chose ayant eu du retentissement, un
légat du Pape, Robert de Courgon, vint a Paris, en 1215, appor-
tant & I'Université des instructions qui forment, en somme,
son premier statut officiel. Nous y voyons, entre autres, que
la licence en théologie ne peut étre obtenue que par des éleves
qui ont étudié pendant huit ans les arts libéraux et pendant
cinq ans la théologie L

A partir du jour ou, suivant une évolution constante, les
écoles de certaines cathédrales eurent fini par former ce que
nous appelons aujourd’hui des Universités, il fut facile de fonder
ailleurs d’autres établissements de méme genre, sous une forme

! STEPHEN D’IsNAY, pp. 63-69.



38 ANNUAIRE DE L’'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

qui consacrait I'aboutissement de leur évolution. Le XIIIe
et le XIVe siécles sont I'dge d’or des Universités médiévales ;
dans plusieurs d’entre elles, les éléves se comptent par dizaines
de milliers. On les trouve en France, en Espagne, en Italie, en
Allemagne, en Angleterre, en Pologne, en Bohéme. Leurs pro-
grammes généraux sont assez semblables ; mais elles ont leurs
spécialités : on étudie la théologie surtout & Paris, le droit &
Bologne, la médecine a4 Salerne. Leur organisation différe d’une
maniére étonnante: & Paris, ce sont les maitres qui commandent;
a Bologne, il y a deux corporations distinctes, celle des étudiants
et celle des professeurs 1.

L’Université médiévale au XIII® siécle n’a pas encore de
batiments spéciaux, ni de fonctionnaires salariés. C’est en
quelque sorte un groupement de chaires. Chaque professeur
a ses éléves, qu’il réunit ou il peut. La plupart des maitres ont
des bénéfices indépendants de I'Université qui leur permettent
de vivre ; les religieux sont entretenus par leurs couvents. La
pensée d’exiger des honoraires ne devait venir que plus tard.
L’Université trouvait sa force dans sa pauvreté méme : elle
n’étalait pas de richesses dans des batiments somptueux, elle
n’avait pas de grandeur matérielle ; mais elle était puissante
par sa cohésion, par son esprit de corps, par ce manque de
stabilité qui lui permettait de se déplacer, comme un pauvre
peélerin sans biens terrestres. Au début, a Paris, les professeurs,
étant des religieux ou des clercs, faisaient leurs cours dans
les cloitres de Notre-Dame, de Saint-Julien-le-Pauvre, de Sainte-
Geneviéve, dans les réfectoires des divers couvents ; & Bologne,
ils enseignaient dans les cloitres de la cathédrale, de Saint-
Dominique ou de Saint-Pétrone. Insensiblement, les professeurs
cherchérent des locaux qui pussent leur étre réservés; a la
fin du XIIIe siecle, les nations prirent a leur charge le loyer
de leurs ressortissants, et des salles permanentes furent affectées
aux cours. C’est alors que le nationalisme commence & se faire
sentir dans les Universités ; il s’accentue progressivement au
XIVe et au XVe siécles : c’est dans cette atmosphére qu’il faut
placer, pour les comprendre, certains hommes célébres, tels
que Jean Huss. A partir du XIVe siecle, de riches bienfaiteurs
donnent des batiments aux Universités : I'évéque de Worcester

1 STEPHEN D’IsNAY, p. 147.




LES ECOLES AU MOYEN AGE 39

le fait pour celle d’Oxford, en 1320. A cette époque, on avait
depuis longtemps pris 'habitude de faire des fondations pieuses
en faveur des étudiants; ce fut ’origine des colleges universi-
taires. Le premier de ces colléges mentionné dans les documents
est celui qu’avaient créé, a Paris, en 1180, les chanoines de
Notre-Dame. A Oxford, il y en avait au moins trois des le
XIIIe siecle L

Il1 est trés difficile de décrire en quelques traits la vie des
universitaires du moyen 4ge. Il y en avait, sans doute, de sérieux
et de légers, de sympathiques et de moins intéressants. L histoire
a gardé le souvenir de tel ou tel d’entre eux, trés pauvre, étudiant
la nuit avec peine et diligence, 4 la lumiére des torches qui
bralaient aux carrefours, et parvenant ensuite, grice & son
travail, aux plus hautes situations. Dans la foule qui se presse
autour des professeurs, elle nous montre aussi des ménestrels et
des poetes, des mendiants, des vagabonds, souvent de wvéri-
tables vauriens, adonnés a la boisson et perturbateurs de I’ordre
public.

I1 va de soi que la science était cultivée dans ces diverses
écoles. Quoique le moyen 4ge n’ait pas connu un développement
considérable des sciences, il n’a, cependant, pas manqué d’hom-
mes de valeur qui, patiemment, les uns aprés les autres, avec
des moyens trés rudimentaires, ont apporté leur contribution
personnelle au patrimoine commun, en attendant que nos
savants modernes, mettant & profit les travaux de leurs devan-
ciers, en pussent tirer les conclusions et dégager les applications
pratiques.

Pendant que les grandes écoles se développaient, pendant
que des spécialistes poursuivaient leurs recherches, les écoles
primaires et secondaires continuaient a vivre. Elles n’étaient
certainement pas aussi répandues, ni surtout aussi fréquentées
que de nos jours. Il est malaisé d’en parler en détail, car les
documents font défaut. Ce que nous pouvons affirmer, c’est
qu’il y en avait en nos pays. M. Guex, dans son Histoire de
I’ Instruction, donne d’intéressants détails sur 1’école de Genéve
au XVe siecle 2, et rappelle que, dés le milieu du XIVe, on y
parlait de la fondation éventuelle d’une Université. Deés le

! STEPHEN D’IsNAy, pp. 152-155.
2 GuEex : Histoire de U Instruction en Suisse, p. 655.



40 ANNUAIRE DE L’INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

XIIIe et le XIVe sieécles, c’est-a-dire dés le moment ou les textes
deviennent un peu nombreux, I’école est attestée dans notre
pays — attestée, mais elle y a vraisemblablement existé plus tét.
Lausanne a son magister scholasticus, sorte de directeur des
écoles, en 1239 ; Vevey a son recteur des écoles en 1287 ; Aven-
ches a son écoldtre en 1336 ; Grandson, en 1345 ; Moudon a
ses maitres d’école en 1345 ; Romont, en 1371 ; Morges, en
1388 ; Payerne, en 1395 ; Lutry, en 1404 ; Yverdon, en 1409 ;
Cossonay, en 1418. Il est déja fait mention, dans la Handfeste
de Fribourg, d’un maitre d’école désigné par les bourgeois, et
un personnage de cette qualité, nommé Haymo, figure, des
1181, dans un document d’Hauterive. Fribourg semble avoir
eu son école municipale soixante ans avant Rerne, qui passe
pourtant pour avoir possédé l'une des plus anciennes écoles
de ce genre en Suisse. Les écoles étaient, en tout cas, tres déve-
loppées dans la ville des Zaehringen, au XIVe siécle; il y en
avait méme une, alors, particuliérement destinée aux Israélites.
Nous empruntons les renseignements qui précéedent, pour le
pays de Vaud, & un travail de M. Maxime Reymond 1, et pour
Fribourg, au livre de M. Gaston Castella 2.

2. La Pédagogie du moyen dge.

Si nous cherchons a préciser ce qu’était la pédagogie du moyen
4ge, nous aurons un peu de peine, et cela pour deux motifs.
D’abord, parce que les livres qui répondent & nos traités de
pédagogie sont alors plutét rares, ensuite, parce que les divers
auteurs qui parlent de cette matiére ont des conceptions assez
différentes.

L’idée capitale que nous trouvons chez ceux qui, dans le
moyen Aage, ont exposé leurs vues sur la pédagogie, c’est que
I’ame passe avant le corps et que toutes les initiatives ordonnées
au bien de la vie présente doivent tendre, en fait, au moins
indirectement, vers le bien de la vie future. Ce principe entraine
deux conséquences. D’une part, ceux qui s’occupent d’éducation
visent moins la formation intellectuelle que la formation morale.

! M. REYMOND : Ecoles ef bibliothéques du pays de Vaud, au moyen dge.
Revue d’Histoire ecclésiastique suisse, XXIX, 1935, p. 29.
* G. CASTELLA, Hisfoire du Canton de Fribourg, 1922, p. 154.




LES ECOLES AU MOYEN AGE 41

D’autre part, les soins du corps, hygiéne, propreté, sans étre
négligés, n’ont pas la méme importance que les soins de I'ame :
on veut, avant tout, que l'enfant devienne un bon chrétien,
mis en mesure de trouver, sans doute, un peu de bonheur ici-bas,
mais surtout de jouir du bonheur éternel, en paradis. Cette
conception, basée sur la parole du Sauveur : Que sert & 'homme
de gagner le monde entier, s’il vient & perdre son 4me ? s’écarte:
singuliéerement de celle de beaucoup de pédagogues de nos
jours ; je n’ai pas i I'apprécier devant vous, Messieurs, je dois
simplement la rappeler.

Les gens d’autrefois, vivant au milieu d’'un monde plutét
rude, et qui ne connaissait point les raffinements de notre
bien-étre, avaient moins peur que nous de la verge et du fouet.
Ils pensaient que ce qui n’entre pas par la téte peut entrer par
ailleurs. On citait volontiers le texte des Proverbes ! : « N’épargne
pas la correction a I'enfant ; si tu le frappes de la verge, il ne
mourra point » ; on aurait pu se rappeler plus souvent les sages
paroles de ’Apdétre : « Peres, n’irritez pas vos enfants, de peur
qu’ils ne se découragent 2. »

De grandes dmes, nous I’allons voir, ont compris que souvent
on réussit mieux par la bonté ; mais il est manifeste que la
pédagogie médiévale avait des préférences pour la maniére
forte. Ne nous en étonnons pas trop, puisque cette maniére
est encore en honneur dans plus d’'un pays. L’usage du fouet,
le flogging, existe dans certaines écoles anglaises : au collége,
le principal, seul, a le droit de fouetter : il remplit en personne
sa mission ; il fouette de confiance tout enfant qui lui est envoyé
par un professeur a cette fin. L.e gymnase ou étudiait Geethe
soumettait les petits a la férule, accordant aux grands le priviléege
d’étre chatiés avec le baton. La loi prussienne a, jusqu’a nos
-jours, donné aux instituteurs le droit de chatiment corporel.

Recucillons maintenant les meilleures idées qu’on trouve
dans les livres du moyen Age, nous arrétant de préférence a
ceux qui traitent ex professo de pédagogie.

Alcuin, I'organisateur des écoles au temps de Charlemagne,
dit, dans une de ses lettres : « On doit cultiver avec soin la
jeune plante, afin que les premiéres fleurs de la foi puissent

i Prov. xx1m1, 13.
* Eph.; VI, 4.



42 ANNUAIRE DE L’INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

fructifier, et qu’elles ne soient pas flétries par la gelée d’une
rigueur quelconque. Le bon berger ne chéitie pas constamment
les coupables par des réprimandes sévéres; il cherche a les
rendre meilleurs par des exhortations et des paroles de récon-
fort 1. » La princesse Deodana, femme de Bernard, duc d’Aqui-
taine, écrivit, en 843, un manuel a I'usage de ses enfants. Elle
leur donne d’excellents conseils sur I’'amour de Dieu, sur le
respect des parents, sur la priére pour les vivants et les morts,
sur la condescendance envers les inférieurs, sur la bonté com-
préhensive & I'égard des pauvres : tout cela, dans des termes
qui révelent un cceur plein de tendresse 2. Raban Maur, arche-
véque de Mayence (} 856), recommande la fermeté dans I'édu-
cation, mais il la veut en marge de tout excés: « Comme le
maitre doit wveiller sur ses éléves, ainsi, les parents sur leurs
enfants ; qu’ils les traitent avec énergie, mais sans exagération,
suivant le proverbe : tout avec mesure. A laisser trop la viande
sur le feu, on finit par faire sauter la marmite. » Bénédictin,
Raban s’inspire directement de la Regle de saint Benoit, quand
il dit : « Au sérieux du maitre, joins 'amour du pére 3. » Une
centaine d’années plus tard, Rattier, évéque de Vérone (- 974),
donne au maitre le conseil suivant: « Tu es maitre d’école,
souviens-toi qu’il faut tempérer la discipline par I'amour de
I'éleve, a4 I'exemple de celui qui, maitre de toute créature,
frappe et gourmande ceux qu’il corrige, mais appelle ses dis-
ciples amis et non serviteurs. Tu dois réprimer leurs fautes par
les paroles et par les coups, mais envelopper d’amour leur
personne. » J’ai I'impression que ces distinctions un peu com-
pliquées trahissent I’embarras de l'auteur, partagé entre sa
bonté native et la sévérité qu’il juge nécessaire.

Le premier théoricien véritable de la pédagogie est, & notre
connaissance, un Allemand, venu, dans la premiére moitié du
XIIe siécle, & Paris, Hugues de Saint-Victor. Son traité De
erudifione didascalica, notablement en avance sur son époque,
est basé sur I'expérience et la psychologie. Parmi les traits
caractéristiques de cet ouvrage, soulignons le soin des petites

1 ALculN, ép. CXIV, Mon. Germ. Epp., t. IV, p. 164.

2 P. GABRIEL MEIER: Ausgewdlte Schriften, ete., dans Bibliothek der
Katholischen Pddagogik, t. 111, Fribourg, Herder, 1890, pp. 52, ss.

* P. GaBrieL MEIER, t. ¢, pp. 1393, ss.

¢ RATHERIUS VERONENSIS : Praeloguiorum lib. 1, 15, Migne, 136, p. 176.




LES ECOLES AU MOYEN AGE 43

choses : ne rien mépriser de ce qui peut servir & la formation
de l'intelligence et savoir étre assez humble pour se sentir
heureux d’apprendre de qui que ce soit ; — l’'insistance avec
laquelle il recommande le travail personnel et le choix d’une
bonne méthode ; — la part faite a la valeur morale et & la pro-
preté morale : 'amour de la vérité, dit-il, ne doit reculer devant
aucun sacrifice 1.

Trois dominicains du XIIIe siécle méritent d’étre cités :
Pérald, Vincent de Beauvais et saint Thomas d’Aquin. Pérald
fit entre autres un traité sur l'instruction et 1'éducation. Frappé
des inconvénients que présente, pour la vie entiere, une édu-
cation manquée, il veut aider ses contemporains 4 bien commen-
cer, de trés bonne heure, ’éducation de leurs énfants. Il insiste
sur le choix du professeur et de la méthode, sur la distinction
qu’il faut faire entre 1’éducation du corps et celle de I'ame.
Il entre dans mille détails, s’intéressant 4 la tenue, au maintien,
a la maniére de parler, & la propreté, mais aussi, naturellement,
a la formation du caractére. Il parle avec abondance de la
discipline, sans laquelle aucune éducation ne vaut. Il a de
bonnes pages sur les amis, sur le choix d’'un époux ou d’une
épouse, sur la maniére dont on doit s’y prendre pour se faire
aimer. Quant & la jeune fille, comme tous ses contemporains
il veut qu’on I’éléve essentiellement pour la famille et la maison 2.

Vincent de Beauvais composa un ftraité d’éducation pour
les enfants du roi saint Louis, dont il était le précepteur :
De institutione filiorum regalium. Il eut aussi l'occasion de
glisser un certain nombre de principes pédagogiques dans ses
autres ouvrages, par exemple dans son grand Miroir du Monde,
Speculum maius. 11 a le mérite d’avoir distingué trés nettement
la formation morale et la formation intellectuelle, I’éducation et
Iinstruction 3. Saint Thomas, bien qu’il n’ait pas écrit de traité
de pédagogie, donne pourtant ¢i et 14 de trés bonnes idées sur
I'instruction. Apprendre, d’aprés lui, dit un de ses commenta-
teurs, ce n’est pas seulement recevoir une greffe, mais donner
par soi-méme son fruit, aprés avoir recu la greffe; ce n’est
pas étre éclairé comme le sont les montagnes, sous les feux

! P. GaBrieL MEIER, t. c., pp. 150, ss.

2 P. GasrieL MEIER, t. c., pp. 212, ss.

* VINZENS voN BEeauvails, article de W. ToiscHER, dans Lexikon der
Pddagogik de Herder, t. V, pp. 529, ss.



44 ANNUAIRE DE L’INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

du couchant, mais s’éclairer soi-méme par réaction active,
comme s’éclaire un regard, un sourire, un visage, au rayonne-
ment d’un regard, d’un sourire, d’un visage ami. Voici les propres
paroles de saint Thomas : « Le maitre ne produit directement
dans son ¢léve, ni la lumiére intellectuelle ni les idées ; mais il
porte son éleve & se faire lui-méme, par la propre force de son
intelligence, les concepts, dont la lecon lui fournit extérieurement
Pexpression 1. » Nul ne peut méconnaitre la sagesse et la hauteur
de ces vues.

Une place particuliérement importante dans I’histoire de la
pédagogie doit étre faite & Gérald Groot. Né a Deventer, en
Hollande, en 1340, il fonda, vers 1384, la Congrégation des
Fréres de la vie commune, dont la tache était précisément
d’instruire les enfants du peuple, et qui, rapidement propagée,
comptait, moins de cinquante ans apreés, quarante-cinq maisons,
dans les Pays-Bas et I’Allemagne du Nord.

Les disciples de Gérard Groot, appelés Jérémites ou Grégo-
riens, du nom de saint Jérome et de saint Grégoire, patrons
de leurs communautés, jouérent un roéle considérable dans le
développement de la langue vulgaire, précisément parce qu’ils
s’occupaient avant tout du peuple, tandis que les humanistes
s’attachaient davantage a cultiver le latin. L’instruction qu’ils
donnaient reposait sur une base nettement religieuse. « Le fonde-
ment de tes études et le miroir de ta vie, écrivait Groot, doivent
étre tout d’abord les Evangiles, car ils renferment I'histoire
de Jésus-Christ ; puis les lettres de saint Paul, les Actes des
Apoétres, les ouvrages des Peres, les écrits édifiants de saint
Augustin, de saint Anselme, de saint Bernard, etc...» On
visait moins & faire de soi-disant savants, & peine teintés de
quelques connaissances, que de bons chrétiens, suffisamment
instruits pour subvenir aux besoins de leur vie.

Parmi les disciples de Gérard Groot, nous devons mentionner
Thomas de Kempis, le patient religieux qui copia de sa propre
main, en calligraphie magnifique, toute la Bible, et fut probable-
ment 'auteur d’un des livres les plus fameux : I'Imitafion de
Jésus-Christ. Nous devons signaler aussi, comme intéressant parti-
culiérement notre sujet, Jean de Wessel, né en 1420, & Groningue,

! R. P. ScawaLwm : L’ Action intellectuelle d’un maitre, d’aprés saint Thomas.
Revue thomiste, t. VIII, pp. 251, ss.




LES ECOLES AU MOYEN AGE 45

qui, apres des études commencées & 1’école jéromite de Zwoll, en
Hollande, et continuées a4 Cologne, 4 Paris, a4 Florence, fit un
séjour & Rome, ol le pape Sixte IV lui donna, pour lui marquer sa
bienveillance, une Bible grecque et hébraique. Jean de Wessel
se rendit ensuite i Paris, se lia d’amitié avec Agricola, dont
nous allons parler, et vint finir ses jours dans le couvent témoin
de ses premiéres études, et qu’avait illustré Thomas de Kempis.
Il mourut en 1489, aprés avoir exercé sur les écoles de sa patrie
et méme des autres pays, une réelle influence. Une grande
vivacité de caractére le portait & des invectives violentes contre
les abus de son temps, et 'indépendance de son esprit lui suggé-
rait des formules acceptables, en soi, mais que certains de ses
contemporains trouvaient équivoques. Luther se plaisait 2
dire que Jean de Wessel avait des idées semblables aux siennes.

Rodolphe Agricola, disciple de Jean de Wessel, dont il suivit
les cours a4 Paris, avait aussi étudié aux écoles de Louvain
et de Ferrare. Fort apprécié¢ de 'évéque de Worms, il se fixa,
sur son conseil, & Heidelberg. Erasme dit de lui qu’il surpasse,
en culture, tout ce qui se trouve en deca des Alpes; il parle
comme sa langue maternelle le grec et le latin, il apprend avec
persévérance 1’hébreu, il sonde les mysteres de la philosophie,
il connait la musique. Cet esprit large et puissant cultive, a
Iinstar d’un grand nombre de ses contemporains, la satire
parfois trés sévére et trés dure. Invité par son ami Barbirianus
4 venir diriger une école & Anvers, il répond par cette boutade :
« Me confier une école ? C’est une chose trop difficile et trop
ennuyeuse. Une école ressemble & une prison : ce sont des coups,
des pleurs, des gémissements sans fin. Si une chose a, pour moi,
un nom contradictoire, ¢’est bien I’école. Les Grecs ’ont appelée
Schola, loisir, récréation, les Latins, Ludus litferarius, jeu litté-
raire ; mais il n’y a rien qui soit plus éloigné de la récréation
et du jeu. Aristophane 'a nommée Phrontiserion, c’est-a-dire
lieu de tourment : c’est la dénomination qui lui convient le
mieux. » Méme en supposant, comme il convient, sous la plume
d’Agricola, quelque exagération, de telles paroles laissent
entendre que, malgré les belles théories que nous venons de
mentionner, les pédagogues de second ordre ne péchaient pas
tous par exceés de douceur. Notre écrivain, du reste, ajoute
quelques lignes pleines de bon sens. « Engage, dit-il, les Anver-

~

sois & apporter le plus grand soin dans le choix du directeur



46 ANNUAIRE DE L’INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

de leur école. Il ne vous faut ni un théologien, ni un soi-disant
rhéteur, qui s’imagine pouvoir parler de toutes choses, sans
rien comprendre a I'éloquence. Ces gens-1a font, dans une école,
suivant le proverbe grec, la méme figure qu'un chien dans une
baignoire. I1 vous faut chercher un homme qui ressemble au
phénix d’Achille, c’est-a-dire qui sache instruire, parler et agir
3 la fois. Si vous rencontrez un tel homme, il faut le faire venir
a tout prix; car il s’agit de l’avenir de vos enfants dont la
tendre jeunesse recoit avec la méme facilité I’empreinte du
bien et du mal qu’'on lui présente. » On devine qu’Agricola,
s’il avait fait un manuel de pédagogie, nous aurait laissé quelque
chose de tres original. Malheureusement, au retour d’'un voyage
qu'il fit 2 Rome avec son protecteur, I’évéque de Worms, il
mourut a Heidelberg, en 1485, ayant & peine 42 ans 1.

Les Jéromites se sont dévoués au service de ’enfance ; mais
ils n’ont pas écrit expressément sur la méthode a suivre pour
Pinstruire. Un Allemand du XVe siécle, Conrad Bitschin (7 1430),
dont on posséde une ceuvre curieuse, le Labyrinthe de la vie
conjugale, a préféré la théorie. Le quatriéme chapitre de cet
ouvrage, De prole ef regimine filiorum, est un essai de pédagogie
systématique. L’auteur y parle tour a tour de I’éducation du
corps et de celle de I'esprit, insistant beaucoup sur I'instruction
religieuse 2. La méme préoccupation se retrouve en France,
chez son contemporain, Gerson. Cet homme éminent devint
chancelier de I'Université de Paris et se retira, vingt-six ans
apres, a Saint-Paul de Lyon ou il trouva, dit-il, «la paix et la
joie qu’il n’avait jamais rencontrées ailleurs ». Son De parvulis
frahendis ad Christum, V' Art d’attirer les enfants au Christ, dont
le titre méme indique I’esprit, constitue le meilleur traité francais
de pédagogie au moyen 4Age. Appuyé sur une érudition con-
sidérable, s’inspirant d’un grand nombre d’auteurs sacrés et
profanes dont il cite les sentences, il dénonce le mal qu’on peut
faire aux enfants par une mauvaise éducation, et donne les
régles utiles pour les élever et les instruire d’apres les principes
chrétiens 3. :

! Sur les Jéromites, Jean de Wessel, Agricola, voir, entre autres: J.
Paroz : Hisloire universelle de la pédagogie, Paris, s. d., pp. 85-92.

? KRIEG-GRUNWALD, t. c., p. 167. Article de KAHL dans Lehrbuch der
Pedagogik, de Herder, t. I, p. 542.

* KRIEG-GRUNWALD, t. c., p. 166. Article de FREUDGEN dans Lehrbuch
der Pedagogik, t. 11, pp. 280-288.




LES ECOLES AU MOYEN AGE 47

Il me reste, Messieurs, a vous présenter deux grands pédago-
gues de la premiere moitié du XVe siécle, Victorin de Feltre ! et
Maffeo Vegio de Lodi 2, remarquables, dans le domaine de la
pédagogie, celui-lA par son activité pratique, celui-ci par ses
écrits théoriques.

Né a Feltre, de parents pauvres, Victorin s’instruisit & force
de privations et de sacrifices. A 20 ans, il se rendit & Padoue,
puis a Venise, continuant 4 travailler péniblement, pour subvenir
aux frais nécessités par ses études. Aprés un insuccés essuyé
comme professeur, 4 Padoue, il alla fonder, & Venise, un établis-
sement d’instruction conforme & ses idées. Le duc de Mantoue,
Francois de Gonzague, lui confia I’éducation de ses enfants.
Victorin mourut, aprés avoir joui d’une considération tres
grande, en 1446. Le pape Eugéne IV lui-méme disait de lui :
« Cet homme honore la science et la religion ; sa droiture et
sa piété me sont bien connues. » Il astreignait ses éléves a des
exercices corporels : natation, équitation, course, escrime.
Il les accoutumait & souffrir le chaud et le froid, & ne porter
que des habits légers, car, leur disait-il, « vous devez vous
habituer aux intempéries et a toutes les incommodités de la vie,
ne sachant pas dans quelle situation vous serez un jour ». La
nourriture qu’il leur donnait était simple, solide, fortifiante,
sans vin ni liqueurs. Détestant I'obésité, surtout chez les jeunes,
il faisait lever ses éléves de trés bonne heure, pour la prévenir.
Il s’intéressait aux tout petits avec prédilection, voulant que
I'étude fat pour eux aussi divertissante que possible : dans
I'enseignement de la lecture, par exemple, il se servait, suivant
la recommandation de Quintilien, de lettres mobiles, peintes
sur des tablettes : il les montrait 4 ses éléves, puis s’amusait
avec eux a les combiner entre elles, pour en former les mots.
Victorin vouait une grande attention & la culture morale ; il
s’efforcait d’apporter un soin particulier 4 I’étude du caractére
de ses éléves, non seulement pour mieux pouvoir s’y prendre
avec eux, mais aussi pour les aider & choisir leur profession.
S’inspirant de la régle bénédictine, ou le supérieur prend le
titre de Pére, Abbas, il créait autour de ses éléves une atmosphére
de saine liberté ; chacun s’y trouvait & l’aise comme au sein

1 J. Paroz, t. c., pp. 79-85.

’ * Article de RorLorF dans Lerikon der Pddagogik de Herder, t. V, pp.
22, ss.



48 ANNUAIRE DE L’INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

d’une vraie famille. Paros, dans son Hisfoire universelle de la
Pédagogie, appelle Victorin de Feltre un Fénelon italien ;
nous pouvons avec plus de justesse le comparer a Pestalozzi
ou mieux encore 4 Don Bosco.

Matffeo Vegio naquit & Lodi, en 1406 ou 1407 ; il fit ses études
a Milan, puis 4 I'Université de Pavie. Latiniste de valeur, il
eut I'ambition de compléter Virgile et composa un treiziéme
chant de I’Enéide. Les prédications de saint Bernardin de Sienne
avalent produit sur lui une impression si profonde qu’il resta
sincerement pieux, malgré le libertinage de beaucoup de lettrés
de son temps, dont il était du reste fort estimé. Il vécut plusieurs
années auprés du pape Eugene IV, recut de lui de hautes charges
dans I’administration centrale de I'Eglise, et finit par entrer
dans I'Ordre des chanoines de Saint-Augustin. Celui de ses
ouvrages qui nous intéresse au point de vue pédagogique est
intitulé : De educatione liberorum et eorum claris moribus. De
I’éducation des enfants et de leurs bonnes meeurs. Il comprend
six parties. Dans la premiere, il parle des devoirs des parents,
leur donnant pour modéele sainte Monique, mére de saint Augus-
tin. Sauf absolue impossibilité, la mére doit nourrir elle-méme
ses enfants, et les entourer, dés les premiers jours, de soins
assidus. Jusqu’a I'dge de cinq ans, les enfants ne travailleront
pas ; mais ils s’amuseront, mangeront et dormiront. Leur
éducation toutefois ne sera pas négligée : qu’'on veille surtout
a les mettre en garde contre le mensonge et la duplicité. Pas
de fouet ni d’invectives, mais la douceur et la bonté. « Une
erreur, dit-il, s’est répandue chez les parents : ils croient que
le plus sir moyen de faciliter I’éducation, ce sont les coups
et les menaces. Bien au contraire : la crainte qu'on inspire
aux petits enfants leur reste souvent quand ils ont grandi:
les méthodes trop dures les affaiblissent. » La deuxiéme partie
traite des enfants un peu plus développés. L’auteur affirme 3
bon droit la supériorité de l'instruction collective donnée a
I’école sur l'instruction privée donnée a la maison. Suivant
une méthode qui rendra célébre le Pére Girard, il préconise
I’enseignement mutuel, employant les plus grands éleves pour
instruire les plus petits. Il veut un travail personnel. Parmi
les auteurs, il recommande, avec les écrivains classiques, la
Bible et les Péres. La troisiéme partie concerne I’éducation des
jeunes gens et des jeunes filles. Le maitre doit s’adapter aux




LES ECOLES AU MOYEN AGE 49

divers tempéraments. Il prémunira ses éléves contre les périls
que font courir les mauvais camarades, et surtout les exemples
corrupteurs de certains domestiques dévoyés. Maffeo Vegio a
I’air de tenir beaucoup a la musique, a la gymnastique, au dessin ;
mais il ne veut rien entendre ni de la danse, ni des jeux de hasard.
Il donne des normes spéciales pour I’éducation des filles, éduca-
tion qui doit tendre 4 former des femmes d’intérieur profondé-
ment chrétiennes, habiles a tous les travaux du ménage : on
ne peut pas dire que ce soit si sot... Les trois derniéres parties
du traité, vrai manuel de morale pratique, sont consacrées
aux devoirs des enfants envers Dieu, envers le prochain et
envers eux-meémes.

Maffeo Vegio mourut en 1458, juste & la fin de la période
communément appelée moyen Age. C’est 4 lui que nous nous
arréterons.

Vous me permettrez, Mesdames et Messieurs, de ne pas tirer
de conclusion : mon propos était simplement de vous exposer
les faits, aussi objectivement que possible, et de vous donner,
de la sorte, une idée de ce qu’étaient les écoles et la pédagogie
au moyen 4ge. Un plus savant que moi vous aurait, sans doute,
apporté des renseignements plus complets et plus lumineux :
je vous ai résumé ce que j’ai pu trouver, m’excusant de n’avoir
pas su mieux faire et vous remerciant de votre sympathique
attention.

Marius Besson,
évéque de Lausanne, Genéve et Fribourg.

ANNUAIRE DE L’INSTRUCTION PUBLIQUE 4



	Les écoles au Moyen-Age

