
Zeitschrift: Annuaire de l'instruction publique en Suisse

Band: 26 (1935)

Artikel: Les écoles au Moyen-Age

Autor: Besson, Marius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-112262

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-112262
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Les éeoles au moyen âge.

Conférence faite à l'aula de l'Université de Genève, le 16 janvier
1934, sous les auspices de la société genevoise de pédagogie.

Mesdames et Messieurs,

Le terme relativement nouveau de moyen âge désigne la
période qui va de l'antiquité classique aux temps modernes.
On en fait, d'ordinaire, coïncider les commencements, soit
avec le partage de l'Empire, en 395, soit avec la prise définitive
de Rome par les Barbares, en 475 ; elle s'achève au miUeu du
XVe siècle, au moment où la conquête de Constantinople par
les Turcs, l'invention de l'imprimerie et le plein essor de la
Renaissance marquent les débuts d'une ère nouvelle.

Nous devons retracer à grands traits l'histoire de l'instruction
durant ce millénaire. Nous le ferons en répondant à deux questions

:

1. Que sait-on des écoles du moyen âge
2. Que sait-on de la pédagogie proprement dite du moyen

âge

1. Les éeoles du moyen âge.

NatureUement, lorsque les Barbares s'établirent dans l'Europe
occidentale, il ne restait, en fait d'écoles et d'instruction, que ce

qu'on avait pu sauver de l'antiquitél. Presque partout, les
anciennes écoles municipales avaient disparu ; toutefois, un

1 Stephen d'Irsay : Histoire des Universités, t. I, Moyen âge et Renaissance,

Paris, Picard, 1933, p. 34-35. —¦ Sur les écoles du commencement
du moyen âge, voir M. Roger, L'enseignement des lettres classiques d'Ausone
à Alcuin, Paris, 1905 (l'auteur ne pèche pas par excès d'enthousiasme pour
le moyen âge).



30 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

certain nombre survivaient, notamment dans l'ItaUe du Nord
et la Gaule du Midi. Le programme était encore généralement
tel que Platon l'avait esquissé, que Cicéron l'avait ensuite
précisé, que d'autres auteurs classiques l'avaient enfin développé.
Il comprenait le Trivium et le Quadrivium, les Trois Chemins
et les Quatre Chemins. Le Trivium, c'était la grammaire, la
rhétorique et la dialectique ; le Quadrivium, c'était l'arithmétique,
la géométrie, l'astronomie et la musique. Cette classification
de ce qu'on appela dans la suite les sept arts Ubéraux survécut
pendant tout le moyen âge.

Il est très difficile de savoir quel était le nombre des écoles,
au début de la période qui nous occupe. Ce que nous pouvons
affirmer, c'est qu'elles n'étaient pas nombreuses et que les

professeurs, même les plus remarquables, n'inventant pas
grand'chose, transmettaient essentiellement à leurs élèves

l'héritage du passé.
L'un des plus grands savants d'alors, l'ItaUen Boèce, ne

faisait, dans ses Institutions, parues au début du VIe siècle, que
grouper et résumer l'ensemble des connaissances traditionnelles
de son temps, comme devait le faire, un peu après, dans ses

Etymologies, l'Espagnol Isidore de SéviUe.
D'autre part, les écoles, quand il y en avait, devenaient

insensiblement chrétiennes : à côté des manuels du paganisme, on y
introduisait certains écrits des Pères ; au vieux grammairien
Donat, qui devait être si souvent recopié (il en existe un manuscrit

en écriture mérovingienne, à la Bibliothèque de Berne),
on associa saint Augustin : son livre De Doctrina Christiana
devint rapidement très populaire, de même que le précieux
traité De Catechizandis rudibus, que son génie n'avait pas craint
d'écrire, pour l'instruction reUgieuse des enfants du peuple.

Ce furent d'abord les gens d'EgUse qui, désireux de faciliter
l'étude de la doctrine chrétienne, travaillèrent à propager
l'instruction dans ces milieux encore à demi barbares. Je n'oserais
pas dire qu'ils aient réussi du premier coup ; mais on sent, à
travers les textes, qu'ils ont fait des efforts, et l'on constate, au
moins çà et là, qu'ils ont quelquefois abouti. Grégoire de Tours,
un évêque du VIe siècle, exhale dans la préface de son Histoire
des Francs, cette plainte émouvante : « Malheur aux jours où
nous vivons, car l'étude des lettres a disparu de chez nous ».

Cette carence est regrettée par plusieurs de ses confrères. Les



LES ÉCOLES AU MOYEN AGE 31

conciles se préoccupent de créer des écoles. Un certain nombre
d'évêques de la Gaule du sud-est, réunis à Vaison, en 529,

prennent plusieurs décisions, dont la première concerne
l'introduction obUgatoire, pour leurs diocèses respectifs, d'un usage
établi, disent-ils, dans toute l'Italie, à savoir que les prêtres
tiennent chez eux une école où ils recevront des élèves, afin de
les instruire et de se préparer ainsi des successeurs 1. Il ne semble

guère qu'on ait exclu systématiquement les jeunes gens qui ne
se destinaient pas au sacerdoce ; mais c'est aux futurs prêtres
qu'on s'intéressait d'abord : ces écoles devaient être, pour la
plupart, des sortes de séminaires en miniature. Elles différaient,
du reste, notablement les unes des autres : celle de Metz, par
exemple, était fort bien organisée ; dans celle de Lisieux, un seul
maître enseignait toutes les branches, au temps de Grégoire de
Tours 2.

De bonne heure, les moines firent de leurs maisons des centres
d'instruction. Qu'il suffise de mentionner Cassiodore3 qui,
après avoir, à la cour de Théodoric, fait figure d'un grand
homme d'Etat, construisit sur ses propriétés, à ScilUacum, en
Calabre, un monastère où il vécut avec ses moines, jusqu'à une
extrême vieillesse. Son activité, qui s'exerce sur presque toutes
les sciences, couvre et déborde la première moitié du VIe siècle.

A l'âge de quatre-vingt-treize ans, il écrivit encore un traité
sur l'Orthographe qui est, en fait, une véritable méthode de l'art
d'écrire. Le grand mérite de Cassiodore est d'avoir compris que
les monastères devaient rester l'asile des sciences, à l'heure où
la barbarie semblait vouloir anéantir la culture antique. Il
invitait ses moines au travail intellectuel et les nombreuses
copies de manuscrits qu'ils exécutèrent tiennent une place
importante dans la conservation des œuvres classiques. « Malgré
toute la besogne physique que vous pouvez fournir, disait
Cassiodore à ses frères, rien ne me plaît autant que la peine qu'on
se donne pour copier avec soin les vieux manuscrits : les copistes
forment leur propre intelUgence en contribuant au bien général. »

Les travaux qu'il inspira, transcriptions, compilations,
traductions, répondaient aux besoins du temps : les esprits compre-

1 Concile de Vaison, eau. 1, éd. Maassen, p. 56.
2 Stephen d'Irsay, p. 40.
3 Schnürer-Castella : L'Eglise et la civilisation, Paris, 1933, t. I, pp.

178-180.



32 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

naient que, n'étant pas capables de créer des œuvres originales,
ils devaient au moins conserver et transmettre ce qui restait
de la culture scientifique du passé. Le but premier des monastères

n'était pas le souci de sauver la science ; mais ce souci,
très réel chez beaucoup de vieux moines, est un titre de gloire
pour eux.

Des études récentes ont montré la survivance, parmi les

laïques, durant les siècles qui suivirent la chute de l'Empire
d'Occident, d'une instruction beaucoup plus répandue qu'on
ne le croit d'ordinaire, et qui suppose l'existence d'écoles ouvertes
à tous 1. Quant aux écoles monastiques, elles étaient
particulièrement florissantes à l'extrémité occidentale de l'Europe ;

on y enseignait : « la Sainte Ecriture et les sept arts libéraux »,

comme nous l'apprend la vie de saint Gildas le Breton, abbé de

Ruys. L'histoire nous permet de suivre, au VIIe, au VIIIe siècles,
les moines irlandais et les moines anglo-saxons, dont les écoles
sont déjà magnifiquement organisées, et qui, caUigraphes hors
ligne, font de longs voyages d'études, à Rome et dans toute
l'ItaUe, à la recherche des beaux livres ; ils envoient au loin
les ouvrages qu'ils ont eux-mêmes copiés. Le célèbre manuscrit
de la Bible, appelé Codex Amiatinus, actuellement à Florence,
fut donné au VIIe siècle, par l'abbé Ceolfrid à l'évêque de Rome,
et plusieurs de nos vieiUes abbayes, Romainmôtier, Saint-Gall,
Disentis, etc., doivent leur origine aux disciples de saint Colum-
ban.

Il n'y avait pas seulement dans les monastères des écoles

pour jeunes gens ; il y avait, dans les abbayes de femmes, des
écoles pour jeunes filles et certaines reUgieuses avaient parfois
une culture que nous ne soupçonnons pas. Au monastère de
Chelles, Bertiila (f 792) donne elle-même des leçons d'exégèse ;

au couvent de Bischofsheim, une parente de saint Boniface,
Lioba (f 780), tient une école si célèbre, qu'on vient de toutes
parts lui demander des institutrices 2.

Peut-être l'enseignement fut-il, dans ce temps-là, trop basé
sur la seule mémoire : le fait que les Uvres étaient d'une extrême
rareté devait obüger l'élève à beaucoup apprendre par cœur.

1 H. Pirenne : De l'étal de l'instruction des laïques à l'époque mérovingienne.
Revue bénédictine, 1934, p. 172.

2 Krieg-Gruen\vald : Lehrbuch der Pädagogik, Paderborn, Schönina,
1913.



LES ÉCOLES AU MOYEN AGE 33

D'autre part, on a bien le sentiment que, malgré les décisions sans
cesse répétées des synodes, l'école n'atteignait qu'un petit
nombre de jeunes gens et de jeunes filles. On avait besoin,
surtout dans le royaume des Francs, dont notre pays faisait
alors partie, d'un organisateur à l'esprit suffisamment large pour
comprendre la raison d'être des prescriptions ecclésiastiques
touchant l'école et, d'autre part, assez fort pour les faire observer
partout. Cet organisateur fut Charlemagne.

Quand, dans notre enfance, on nous a parlé des sages mesures
prises par Charlemagne en faveur de l'instruction, nous nous
sommes plus ou moins représenté les choses de la façon suivante :

un monde complètement enténébré, sans culture et sans lettres,
où nul ne sait lire, et tout d'un coup, un empereur génial qui,
de son propre chef, fait surgir un peu partout des écoles. Ce n'est
pas tout à fait cela. D'abord, si dans le royaume franc, à la fin
du VIIIe siècle, la science sommeillait, elle n'était cependant pas
inconnue : les écoles monastiques et les écoles créées autour
des églises cathédrales ou paroissiales n'avaient pas disparu
complètement. Les décrets des conciles qui les prescrivaient
demeuraient en vigueur, bien qu'on les observât peu. De plus,
tout autour du royaume franc, d'autres pays se trouvaient dans
des conditions plus favorables. Si Charlemagne fit venir dans ses
Etats des savants de premier ordre, tels que l'Anglo-Saxon
Alcuin, l'Italien Pierre de Pise, l'Espagnol Théodulphe, c'est
apparemment qu'il y avait des hommes instruits en Angleterre,
en Italie et en Espagne. Ajoutons qu'il s'en trouvait même
quelques-uns parmi les Francs, par exemple Eginhard ou Ein-
hardt, l'homme de confiance et l'historien de l'empereur.

Le mérite de Charlemagne ne fut donc pas de tirer l'école du
néant, comme si rien, avant lui, n'avait existé ; ce fut d'exécuter
les décrets, souvent renouvelés par les conciles, touchant l'école,
et de s'entourer d'hommes de valeur, qui surent en rendre
l'application plus effective. Au début de son admonition générale
de 789, Charlemagne rappelle qu'il veut mettre en vigueur les
décisions des conciles, aliqua capitula ex canonicis institutio-
nibus 1. Entre Charlemagne et les évêques, il s'établit une
collaboration féconde, les évêques inspirant l'empereur dans la rédaction

des lois, l'empereur les promulguant, avec la puissance et

1 Charlemagne, Capitulaire de 789 ; éd. Mon. Germ., Capit., I, p. 53.

annuaire de l'instruction publique 3



34 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

l'énergie qui lui appartenaient en propre, les évêques usant
ensuite de leur autorité, pour qu'elles fussent appUquées dans
leurs diocèses.

L'empereur crée une école palatine pour les grands personnages
de sa maison ; il veut que tous les évêchés et toutes les abbayes
aient leur école ; il exige même que dans chaque village, il y ait
une école gratuite, où l'on enseigne non seulement les psaumes
et le chant sacré, mais la grammaire. Voici comment l'évêque
d'Orléans, Théodulphe, promulgue, dans son diocèse, ces
dernières dispositions : « Que les prêtres des bourgs et des villages
tiennent des écoles. Si les fidèles veulent leur confier leurs
enfants, pour qu'ils apprennent les lettres, que les prêtres ne
refusent pas de les accueillir ; qu'ils mettent la plus grande
charité à les instruire, se souvenant de cette parole divine :

« Ceux qui auront instruit les autres dans les lois de la justice
resplendiront comme des étoiles, durant toute l'éternitéx ».

En faisant l'école, les prêtres ne demanderont aucun salaire ;

ils accepteront néanmoins ce que les parents voudraient
spontanément leur offrir comme une marque de reconnaissance 2. Ce

mandement de Théodulphe est de l'année 797 ; vingt-huit ans
auparavant, Charlemagne avait, dans un Capitulaire, donné
l'ordre d'écarter de leurs paroisses tous les prêtres ignorants,
jusqu'à ce qu'ils eussent acquis l'instruction suffisante 3.

A la fin du VIIIe siècle et au début du IXe, un grand nombre
d'évêques insistent à leur tour pour que, conformément aux
lois, des écoles soient établies partout. Les écoles paroissiales,
c'est-à-dire tenues par les prêtres qui desservaient les villes
ou les villages, représentaient plus ou moins ce que nous appelons
l'enseignement primaire ; les écoles épiscopales et monastiques,
dirigées par l'écolâtre qu'avaient choisi l'évêque ou l'abbé,
représentaient l'enseignement secondaire et supérieur. Les
conciles recommandent les unes et les autres : un synode bavarois,

tenu en 798, à Risphach, veut « que chaque évêque établisse
dans sa ville episcopale une école ; qu'il mette à sa tête un
savant docteur qui, conformément à la tradition des Romains,
puisse instruire et donner des leçons, sapientem doctorem qui
secundum traditionem Romanorum possit instruere et lectionibus

1 Daniel, xiii, 3.
2 Théodulphe : Capitulaire de 797, 20 ; éd. Migne, 105, p. 196.
3 Charlemagne : Capitulaire de 769, 15 ; éd. Mon. Germ. t. c, p. 46.



LES ÉCOLES AU MOYEN AGE 35

vacare x ». Ce rappel des Romains, que nous trouvons plusieurs
fois dans les textes de ce genre, ne doit pas nous étonner :

d'une part, la science de cette époque était directement tributaire

de la Rome païenne et, d'autre part, la Rome chrétienne
se faisait un honneur d'en conserver fidèlement le dépôt. Un
concile romain de 826, présidé par le pape Eugène II, ordonne
aux évêques de préposer à leurs écoles « des maîtres et des
docteurs qui doivent enseigner assidûment les lettres et les
arts libéraux, aussi bien que les dogmes sacrés 2. »

Il est intéressant de constater que, lorsque les successeurs
de Charlemagne, plus détachés que lui des choses de l'esprit,
se désintéressèrent des écoles, ce furent les évêques qui les

rappelèrent au devoir. Un concile de Paris, en 829, adresse aux
rois Louis et Lothaire une lettre collective pour les prier de
constituer des écoles publiques, au moins dans les trois villes
les plus appropriées de leur empire, afin que le travail du grand
Charles ne soit pas perdu 3. Il s'agit là, sans doute, d'écoles
distinctes de celles des cathédrales, des monastères et des paroisses,

puisque, pour celles-ci, les évêques pouvaient agir de leur
propre chef.

Charlemagne et ses collaborateurs, tout en poussant à l'étude
du latin qui devait rester si longtemps la langue savante, firent
des efforts pour développer l'enseignement des langues vulgaires.
Des conciles du IXe siècle, c'est-à-dire de l'époque à laquelle
apparaissent les premiers documents de la langue français et de
la langue germanique, prescrivent aux prêtres de prêcher au
peuple dans son idiome, afin d'être compris même des plus
grossiers 4. Il se forma de la sorte un double courant, qui caractérise

le moyen âge. Les langues vulgaires, précieux patrimoine
de chaque peuple, développèrent l'esprit national : La Chanson
de Roland, les Niebelungen, La Divine Comédie sont inspirés
par un patriotisme ardent ; et le latin resta la langue de tout
le monde, favorisant le maintien d'un esprit largement
international.

Essayons maintenant de voir comment se sont fondées les

1 Concile de Risphach, 798, 8 ; éd. Mon. Germ., Conc. t. II, p. 199.
2 Concile de Rome, 826, 31 ; éd. Mansi, t. XIV, p. 1008.
5 Concile de Paris, 829, 12 ; éd. Mon. Germ. Conc. t. II, p. 675.
« Le Concile de Tours, 813, 17, éd. Mon. Germ., Conc, t. II, p. 288,

demande qu'on prêche in lingua rustica romana. Noter que le Serment de
Strasbourg n'est que du 14 février 842.



36 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

Universités. Les écoles monastiques furent surtout florissantes
jusqu'au XIe siècle ; c'est le cas, par exemple, pour celles de
Saint-Gall ou d'Engelberg. A partir de cette époque, ce sont
plutôt les écoles cathédrales qui se développent : les Universités
prirent naissance dans leur sein. Déjà les conciles carolingiens
prescrivent, nous l'avons vu, que tous les évêques de l'Empire
sont tenus d'avoir leurs écoles ; on précise que ces écoles doivent
être largement ouvertes, « écoles pubbques, de science tant
divine qu'humaine », dit, entre autres, le concile de Savonnières,
en 859 ; on leur accorde même une telle importance que ceux
qui les dirigent, les « chefs d'enseignement », sont convoqués
d'office aux assemblées des évêques 1.

Pour ne parler que du royaume franc, mentionnons, parmi
les plus célèbres, les écoles cathédrales de Metz, Soissons, Tours,
Orléans, Utrecht, Liège, Chartres, Reims et surtout Paris.
Paris offre ceci d'intéressant qu'il possède, outre l'école episcopale
ou cathédrale, plusieurs écoles monastiques, celles de Sainte-
Geneviève, de Saint-Victor, de Saint-Marcel, de Saint-Germain-
des-Prés. Des élèves innombrables s'y donnent rendez-vous ;

comme leurs maîtres, ils viennent de tous les points de la
chrétienté ; l'attachement qu'ils portent à leurs pays respectifs
ne les empêche pas de fraterniser ensemble. Des professeurs
illustres y donnent leurs cours. On y voit, au XIIe siècle, non
seulement des Français, comme Abélard et Guillaume de Cham-
paux ; mais des ItaUens, comme Landolphe de Milan; des Anglais,
comme Etienne Langton, futur cardinal-archevêque de Cantor-
béry ; des Allemands, comme Otho de Freising, le premier
grand historien de la Germanie ; des Scandinaves, comme Absa-
lon, plus tard archevêque de Lund, en Suède 2. Parmi ces maîtres
illustres, il n'y a pas seulement, dès le XIIe siècle, ceux qui
continuent d'enseigner les sept arts libéraux. Il y a de savants
médecins : l'Anglais Alexandre Neckam, auteur de divers
manuels de médecine pour les étudiants ; un autre Anglais,
Alfred de Sereshell, qui composa sur le mouvement du cœur
un traité fameux ; Gilles de Corbeil, un Français venu de l'école
de médecine de Salerne, où des maîtres arabes enseignaient 3.

On sait que les Arabes jouèrent un rôle important dans le déve-

1 Stephen d'Isnay, p. 50.
2 Stephen d'Isnay, pp. 56-57.
3 Stephen d'Isnay, p. 62.



LES ÉCOLES AU MOYEN AGE 37

loppement des sciences, surtout des sciences médicales. C'est
aussi par les versions arabes qu'Aristote fut connu en Occident :

ces versions, traduites elles-mêmes en latin, donnèrent un élan
considérable aux études philosophiques. La philosophie allait
de pair avec la théologie : rappelons, puisque nous sommes à

Paris, au XIIe siècle, le Livre des Sentences de Maître Pierre
Lombard, traité complet de théologie dogmatique et morale,
qui jouit partout d'une grande vogue et servit de point de départ
à saint Thomas d'Aquin.

L'école cathédrale de Paris se développait de plus en plus.
La nécessité de règlements nouveaux s'imposait toujours davantage.

Un décret de 1179 garantit déjà la liberté et la gratuité
de l'enseignement. Le caractère international de la haute école
invite le pape à ne pas se désintéresser d'elle. Célestin III donne
à la corporation des maîtres et écoliers de Paris un privilège
qui la soustrait, sous le rapport judiciaire, à la juridiction sécu-
Uère, et la soumet à la juridiction ecclésiastique. Je dis privilège,
car c'est ainsi qu'on le comprenait alors : dépendre de l'évêque
était moins onéreux que dépendre du souverain. Exactement
à la même époque, en 1200, le roi Philippe-Auguste prenait des

mesures analogues : les étudiants relevaient des tribunaux
ecclésiastiques ; on les considérait plus ou moins comme des clercs.
En fait, les rapports croissants de l'Université avec Rome
rattachaient de plus en plus cet étabUssement au Pape. Certains
événements du début du XIIIe siècle rendirent encore ces liens
plus étroits. Des professeurs furent accusés d'avoir un enseignement

plus ou moins panthéiste : un concile provincial de 1210
s'en occupa ; mais, la chose ayant eu du retentissement, un
légat du Pape, Robert de Courçon, vint à Paris, en 1215, apportant

à l'Université des instructions qui forment, en somme,
son premier statut officiel. Nous y voyons, entre autres, que
la licence en théologie ne peut être obtenue que par des élèves
qui ont étudié pendant huit ans les arts Ubéraux et pendant
cinq ans la théologie l.

A partir du jour où, suivant une évolution constante, les
écoles de certaines cathédrales eurent fini par former ce que
nous appelons aujourd'hui des Universités, il fut facile de fonder
aiUeurs d'autres établissements de même genre, sous une forme

1 Stephen d'Isnay, pp. 63-69.



38 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

qui consacrait l'aboutissement de leur évolution. Le XIIIe
et le XIVe siècles sont l'âge d'or des Universités médiévales ;

dans plusieurs d'entre elles, les élèves se comptent par dizaines
de milliers. On les trouve en France, en Espagne, en Italie, en
Allemagne, en Angleterre, en Pologne, en Bohême. Leurs
programmes généraux sont assez semblables ; mais eUes ont leurs
spécialités : on étudie la théologie surtout à Paris, le droit à

Bologne, la médecine à Salerne. Leur organisation diffère d'une
manière étonnante : à Paris, ce sont les maîtres qui commandent;
à Bologne, il y a deux corporations distinctes, ceUe des étudiants
et celle des professeurs 1.

L'Université médiévale au XIIIe siècle n'a pas encore de
bâtiments spéciaux, ni de fonctionnaires salariés. C'est en
quelque sorte un groupement de chaires. Chaque professeur
a ses élèves, qu'il réunit où il peut. La plupart des maîtres ont
des bénéfices indépendants de l'Université qui leur permettent
de vivre ; les reügieux sont entretenus par leurs couvents. La
pensée d'exiger des honoraires ne devait venir que plus tard.
L'Université trouvait sa force dans sa pauvreté même : elle
n'étalait pas de richesses dans des bâtiments somptueux, eUe

n'avait pas de grandeur matérielle ; mais elle était puissante
par sa cohésion, par son esprit de corps, par ce manque de
stabilité qui lui permettait de se déplacer, comme un pauvre
pèlerin sans biens terrestres. Au début, à Paris, les professeurs,
étant des reUgieux ou des clercs, faisaient leurs cours dans
les cloîtres de Notre-Dame, de Saint-Julien-le-Pauvre, de Sainte-
Geneviève, dans les réfectoires des divers couvents ; à Bologne,
ils enseignaient dans les cloîtres de la cathédrale, de Saint-
Dominique ou de Saint-Pétrone. Insensiblement, les professeurs
cherchèrent des locaux qui pussent leur être réservés ; à la
fin du XIIIe siècle, les nations prirent à leur charge le loyer
de leurs ressortissants, et des salles permanentes furent affectées
aux cours. C'est alors que le nationaUsme commence à se faire
sentir dans les Universités ; il s'accentue progressivement au
XIVe et au XVe siècles : c'est dans cette atmosphère qu'il faut
placer, pour les comprendre, certains hommes célèbres, tels
que Jean Huss. A partir du XIVe siècle, de riches bienfaiteurs
donnent des bâtiments aux Universités : l'évêque de Worcester

1 Stephen d'Isnay, p. 147.



LES ÉCOLES AU MOYEN AGE 39

le fait pour ceUe d'Oxford, en 1320. A cette époque, on avait
depuis longtemps pris l'habitude de faire des fondations pieuses
en faveur des étudiants ; ce fut l'origine des collèges universitaires.

Le premier de ces collèges mentionné dans les documents
est celui qu'avaient créé, à Paris, en 1180, les chanoines de
Notre-Dame. A Oxford, il y en avait au moins trois dès le
XIIIe siècle1.

Il est très difficile de décrire en quelques traits la vie des
universitaires du moyen âge. Il y en avait, sans doute, de sérieux
et de légers, de sympathiques et de moins intéressants. L'histoire
a gardé le souvenir de tel ou tel d'entre eux, très pauvre, étudiant
la nuit avec peine et diUgence, à la lumière des torches qui
brûlaient aux carrefours, et parvenant ensuite, grâce à son
travail, aux plus hautes situations. Dans la foule qui se presse
autour des professeurs, elle nous montre aussi des ménestrels et
des poètes, des mendiants, des vagabonds, souvent de
véritables vauriens, adonnés à la boisson et perturbateurs de l'ordre
public.

Il va de soi que la science était cultivée dans ces diverses
écoles. Quoique le moyen âge n'ait pas connu un développement
considérable des sciences, il n'a, cependant, pas manqué d'hommes

de valeur qui, patiemment, les uns après les autres, avec
des moyens très rudimentaires, ont apporté leur contribution
personnelle au patrimoine commun, en attendant que nos
savants modernes, mettant à profit les travaux de leurs devanciers,

en pussent tirer les conclusions et dégager les appücations
pratiques.

Pendant que les grandes écoles se développaient, pendant
que des spécialistes poursuivaient leurs recherches, les écoles

primaires et secondaires continuaient à vivre. Elles n'étaient
certainement pas aussi répandues, ni surtout aussi fréquentées
que de nos jours. Il est malaisé d'en parler en détail, car les
documents font défaut. Ce que nous pouvons affirmer, c'est
qu'il y en avait en nos pays. M. Guex, dans son Histoire de

l'Instruction, donne d'intéressants détails sur l'école de Genève
au XVe siècle 2, et rappelle que, dès le milieu du XIVe, on y
parlait de la fondation éventuelle d'une Université. Dès le

1 Stephen d'Isnay, pp. 152-155.
2 Guex : Histoire de l'Instruction en Suisse, p. 655.



40 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

XIIIe et le XIVe siècles, c'est-à-dire dès le moment où les textes
deviennent un peu nombreux, l'école est attestée dans notre
pays — attestée, mais elle y a vraisemblablement existé plus tôt.
Lausanne a son magister scholasticus, sorte de directeur des

écoles, en 1239 ; Vevey a son recteur des écoles en 1287 ; Avenches

a son écolâtre en 1336 ; Grandson, en 1345 ; Moudon a
ses maîtres d'école en 1345 ; Romont, en 1371 ; Morges, en
1388 ; Payerne, en 1395 ; Lutry, en 1404 ; Yverdon, en 1409 ;

Cossonay, en 1418. Il est déjà fait mention, dans la Handfeste
de Fribourg, d'un maître d'école désigné par les bourgeois, et
un personnage de cette qualité, nommé Haymo, figure, dès

1181, dans un document d'Hauterive. Fribourg semble avoir
eu son école municipale soixante ans avant Perne, qui passe
pourtant pour avoir possédé l'une des plus anciennes écoles
de ce genre en Suisse. Les écoles étaient, en tout cas, très
développées dans la ville des Zaehringen, au XIVe siècle ; il y en
avait même une, alors, particulièrement destinée aux Israélites.
Nous empruntons les renseignements qui précèdent, pour le

pays de Vaud, à un travail de M. Maxime Reymond \ et pour
Fribourg, au livre de M. Gaston Castella 2.

2. La Pédagogie du moyen âge.

Si nous cherchons à préciser ce qu'était la pédagogie du moyen
âge, nous aurons un peu de peine, et cela pour deux motifs.
D'abord, parce que les livres qui répondent à nos traités de

pédagogie sont alors plutôt rares, ensuite, parce que les divers
auteurs qui parlent de cette matière ont des conceptions assez
différentes.

L'idée capitale que nous trouvons chez ceux qui, dans le

moyen âge, ont exposé leurs vues sur la pédagogie, c'est que
l'âme passe avant le corps et que toutes les initiatives ordonnées
au bien de la vie présente doivent tendre, en fait, au moins
indirectement, vers le bien de la vie future. Ce principe entraîne
deux conséquences. D'une part, ceux qui s'occupent d'éducation
visent moins la formation intellectuelle que la formation morale.

1 M. Reymond : Ecoles et bibliothèques du pays de Vaud, au moyen âge.
Revue d'Histoire ecclésiastique suisse, XXIX, 1935, p. 29.

* G. Castella, Histoire du Canton de Fribourg, 1922, p. 154.



LES ÉCOLES AU MOYEN AGE 41

D'autre part, les soins du corps, hygiène, propreté, sans être
négUgés, n'ont pas la même importance que les soins de l'âme :

on veut, avant tout, que l'enfant devienne un bon chrétien,
mis en mesure de trouver, sans doute, un peu de bonheur ici-bas,
mais surtout de jouir du bonheur éternel, en paradis. Cette
conception, basée sur la parole du Sauveur : Que sert à l'homme
de gagner le monde entier, s'il vient à perdre son âme s'écarte
singulièrement de celle de beaucoup de pédagogues de nos
jours ; je n'ai pas à l'apprécier devant vous, Messieurs, je dois
simplement la rappeler.

Les gens d'autrefois, vivant au milieu d'un monde plutôt
rude, et qui ne connaissait point les raffinements de notre
bien-être, avaient moins peur que nous de la verge et du fouet.
Ils pensaient que ce qui n'entre pas par la tête peut entrer par
ailleurs. On citait volontiers le texte des Proverbes x : « N'épargne
pas la correction à l'enfant ; si tu le frappes de la verge, il ne
mourra point » ; on aurait pu se rappeler plus souvent les sages
paroles de l'Apôtre : « Pères, n'irritez pas vos enfants, de peur
qu'ils ne se découragent -. »

De grandes âmes, nous Talions voir, ont compris que souvent
on réussit mieux par la bonté ; mais il est manifeste que la
pédagogie médiévale avait des préférences pour la manière
forte. Ne nous en étonnons pas trop, puisque cette manière
est encore en honneur dans plus d'un pays. L'usage du fouet,
le flogging, existe dans certaines écoles anglaises : au collège,
le principal, seul, a le droit de fouetter : il remplit en personne
sa mission ; il fouette de confiance tout enfant qui lui est envoyé
par un professeur à cette fin. Le gymnase où étudiait Gœthe
soumettait les petits à la férule, accordant aux grands le privilège
d'être châtiés avec le bâton. La loi prussienne a, jusqu'à nos
jours, donné aux instituteurs le droit de châtiment corporel.

Recueillons maintenant les meilleures idées qu'on trouve
dans les livres du moyen âge, nous arrêtant de préférence à
ceux qui traitent ex professo de pédagogie.

Alcuin, l'organisateur des écoles au temps de Charlemagne,
dit, dans une de ses lettres : « On doit cultiver avec soin la
jeune plante, afin que les premières fleurs de la foi puissent

1 Prov. xxiii, 13.
2 Eph., vi, 4.



42 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

fructifier, et qu'elles ne soient pas flétries par la gelée d'une
rigueur quelconque. Le bon berger ne châtie pas constamment
les coupables par des réprimandes sévères ; il cherche à les
rendre meilleurs par des exhortations et des paroles de réconfort

1. » La princesse Deodana, femme de Bernard, duc d'Aquitaine,

écrivit, en 843, un manuel à l'usage de ses enfants. Elle
leur donne d'excellents conseils sur l'amour de Dieu, sur le
respect des parents, sur la prière pour les vivants et les morts,
sur la condescendance envers les inférieurs, sur la bonté com-
préhensive à l'égard des pauvres : tout cela, dans des termes
qui révèlent un cœur plein de tendresse 2. Raban Maur, archevêque

de Mayence (j 856), recommande la fermeté dans
l'éducation, mais il la veut en marge de tout excès : « Comme le
maître doit veiller sur ses élèves, ainsi, les parents sur leurs
enfants ; qu'ils les traitent avec énergie, mais sans exagération,
suivant le proverbe : tout avec mesure. A laisser trop la viande
sur le feu, on finit par faire sauter la marmite. » Bénédictin,
Raban s'inspire directement de la Règle de saint Benoît, quand
il dit : « Au sérieux du maître, joins l'amour du père 3. » Une
centaine d'années plus tard, Rattier, évêque de Vérone 974),
donne au maître le conseil suivant : « Tu es maître d'école,
souviens-toi qu'il faut tempérer la discipUne par l'amour de
l'élève, à l'exemple de celui qui, maître de toute créature,
frappe et gourmande ceux qu'il corrige, mais appelle ses

disciples amis et non serviteurs. Tu dois réprimer leurs fautes par
les paroles et par les coups, mais envelopper d'amour leur
personne4. » J'ai l'impression que ces distinctions un peu com-
pUquées trahissent l'embarras de l'auteur, partagé entre sa
bonté native et la sévérité qu'il juge nécessaire.

Le premier théoricien véritable de la pédagogie est, à notre
connaissance, un Allemand, venu, dans la première moitié du
XIIe siècle, à Paris, Hugues de Saint-Victor. Son traité De
eruditione didascalica, notablement en avance sur son époque,
est basé sur l'expérience et la psychologie. Parmi les traits
caractéristiques de cet ouvrage, soulignons le soin des petites

1 Alcuin, ép. CXIV, Mon. Germ. Epp., t. IV, p. 164.
2 P. Gabriel Meier : Ausgewälle Schriften, etc., dans Bibliothek der

Katholischen Pädagogik, t. Ili, Fribourg, Herder, 1890, pp. 52, ss.
3 P. Gabriel Meier, t. c, pp. 135, ss.
* Ratherius Veronensis : Praeloquiorum lib. I, 15, Migne, 136, p. 176.



LES ÉCOLES AU MOYEN AGE 43

choses : ne rien mépriser de ce qui peut servir à la formation
de l'intelligence et savoir être assez humble pour se sentir
heureux d'apprendre de qui que ce soit ; — l'insistance avec
laquelle il recommande le travail personnel et le choix d'une
bonne méthode ; — la part faite à la valeur morale et à la
propreté morale : l'amour de la vérité, dit-il, ne doit reculer devant
aucun sacrifice K

Trois dominicains du XIIIe siècle méritent d'être cités :

Pérald, Vincent de Beauvais et saint Thomas d'Aquin. Pérald
fit entre autres un traité sur l'instruction et l'éducation. Frappé
des inconvénients que présente, pour la vie entière, une
éducation manquée, il veut aider ses contemporains à bien commencer,

de très bonne heure, l'éducation de leurs enfants. Il insiste
sur le choix du professeur et de la méthode, sur la distinction
qu'il faut faire entre l'éducation du corps et celle de l'âme.
Il entre dans mille détails, s'intéressant à la tenue, au maintien,
à la manière de parler, à la propreté, mais aussi, naturellement,
à la formation du caractère. Il parle avec abondance de la
discipline, sans laquelle aucune éducation ne vaut. Il a de
bonnes pages sur les amis, sur le choix d'un époux ou d'une
épouse, sur la manière dont on doit s'y prendre pour se faire
aimer. Quant à la jeune fille, comme tous ses contemporains
il veut qu'on l'élève essentiellement pour la famille et la maison2.

Vincent de Beauvais composa un traité d'éducation pour
les enfants du roi saint Louis, dont il était le précepteur :

De institulione filiorum regalium. Il eut aussi l'occasion de
gUsser un certain nombre de principes pédagogiques dans ses
autres ouvrages, par exemple dans son grand Miroir du Monde,
Spéculum maius. Il a le mérite d'avoir distingué très nettement
la formation morale et la formation intellectuelle, l'éducation et
l'instruction 3. Saint Thomas, bien qu'il n'ait pas écrit de traité
de pédagogie, donne pourtant çà et là de très bonnes idées sur
l'instruction. Apprendre, d'après lui, dit un de ses commentateurs,

ce n'est pas seulement recevoir une greffe, mais donner
par soi-même son fruit, après avoir reçu la greffe ; ce n'est
pas être éclairé comme le sont les montagnes, sous les feux

1 P. Gabriel Meier, t. c, pp. 150, ss.
2 P. Gabriel Meier, t. c, pp. 212, ss.
3 Vinzens von Beauvais, article de W. Toischer, dans Lexikon der

Pädagogik de Herder, t. V, pp. 529, ss.



44 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

du couchant, mais s'éclairer soi-même par réaction active,
comme s'éclaire un regard, un sourire, un visage, au rayonnement

d'un regard, d'un sourire, d'un visage ami. Voici les propres
paroles de saint Thomas : « Le maître ne produit directement
dans son élève, ni la lumière intellectuelle ni les idées ; mais il
porte son élève à se faire lui-même, par la propre force de son
intelligence, les concepts, dont la leçon lui fournit extérieurement
l'expression \ » Nul ne peut méconnaître la sagesse et la hauteur
de ces vues.

Une place particulièrement importante dans l'histoire de la
pédagogie doit être faite à Gerald Groot. Né à Deventer, en
Hollande, en 1340, il fonda, vers 1384, la Congrégation des
Frères de la vie commune, dont la tâche était précisément
d'instruire les enfants du peuple, et qui, rapidement propagée,
comptait, moins de cinquante ans après, quarante-cinq maisons,
dans les Pays-Bas et l'Allemagne du Nord.

Les disciples de Gérard Groot, appelés Jérômites ou Grégoriens,

du nom de saint Jérôme et de saint Grégoire, patrons
de leurs communautés, jouèrent un rôle considérable dans le

développement de la langue vulgaire, précisément parce qu'ils
s'occupaient avant tout du peuple, tandis que les humanistes
s'attachaient davantage à cultiver le latin. L'instruction qu'ils
donnaient reposait sur une base nettement reUgieuse. « Le fondement

de tes études et le miroir de ta vie, écrivait Groot, doivent
être tout d'abord les Evangiles, car ils renferment l'histoire
de Jésus-Christ ; puis les lettres de saint Paul, les Actes des

Apôtres, les ouvrages des Pères, les écrits édifiants de saint
Augustin, de saint Anselme, de saint Bernard, etc... » On
visait moins à faire de soi-disant savants, à peine teintés de

quelques connaissances, que de bons chrétiens, suffisamment
instruits pour subvenir aux besoins de leur vie.

Parmi les disciples de Gérard Groot, nous devons mentionner
Thomas de Kempis, le patient religieux qui copia de sa propre
main, en calligraphie magnifique, toute la Bible, et fut probablement

l'auteur d'un des Uvres les plus fameux : l'Imitation de

Jésus-Christ. Nous devons signaler aussi, comme intéressant
particulièrement notre sujet, Jean de Wessel, né en 1420, à Grôningue,

1 R. P. Schwalm : L'Action intellectuelle d'un maître, d'après saint Thomas.
Revue thomiste, t. VIII, pp. 251, ss.



LES ÉCOLES AU MOYEN AGE 45

qui, après des études commencées à l'école jérômite de Zwoll, en
Hollande, et continuées à Cologne, à Paris, à Florence, fit un
séjour à Rome, où le pape Sixte IV lui donna, pour lui marquer sa
bienveillance, une Bible grecque et hébraïque. Jean de Wessel
se rendit ensuite à Paris, se Ua d'amitié avec Agricola, dont
nous allons parler, et vint finir ses jours dans le couvent témoin
de ses premières études, et qu'avait illustré Thomas de Kempis.
Il mourut en 1489, après avoir exercé sur les écoles de sa patrie
et même des autres pays, une réelle influence. Une grande
vivacité de caractère le portait à des invectives violentes contre
les abus de son temps, et l'indépendance de son esprit lui suggérait

des formules acceptables, en soi, mais que certains de ses

contemporains trouvaient équivoques. Luther se plaisait à
dire que Jean de Wessel avait des idées semblables aux siennes.

Rodolphe Agricola, disciple de Jean de Wessel, dont il suivit
les cours à Paris, avait aussi étudié aux écoles de Louvain
et de Ferrare. Fort apprécié de l'évêque de Worms, il se fixa,
sur son conseil, à Heidelberg. Erasme dit de lui qu'il surpasse,
en culture, tout ce qui se trouve en deçà des Alpes ; il parle
comme sa langue maternelle le grec et le latin, il apprend avec
persévérance l'hébreu, il sonde les mystères de la philosophie,
il connaît la musique. Cet esprit large et puissant cultive, à
l'instar d'un grand nombre de ses contemporains, la satire
parfois très sévère et très dure. Invité par son ami Barbirianus
à venir diriger une école à Anvers, il répond par cette boutade :

« Me confier une école C'est une chose trop difficile et trop
ennuyeuse. Une école ressemble à une prison : ce sont des coups,
des pleurs, des gémissements sans fin. Si une chose a, pour moi,
un nom contradictoire, c'est bien l'école. Les Grecs l'ont appelée
Schola, loisir, récréation, les Latins, Ludus litterarius, jeu littéraire

; mais il n'y a rien qui soit plus éloigné de la récréation
et du jeu. Aristophane l'a nommée Phrontiserion, c'est-à-dire
Ueu de tourment : c'est la dénomination qui lui convient le
mieux. » Même en supposant, comme il convient, sous la plume
d'Agricola, quelque exagération, de telles paroles laissent
entendre que, malgré les belles théories que nous venons de
mentionner, les pédagogues de second ordre ne péchaient pas
tous par excès de douceur. Notre écrivain, du reste, ajoute
quelques lignes pleines de bon sens. « Engage, dit-il, les Anver-
sois à apporter le plus grand soin dans le choix du directeur



46 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

de leur école. Il ne vous faut ni un théologien, ni un soi-disant,
rhéteur, qui s'imagine pouvoir parler de toutes choses, sans
rien comprendre à l'éloquence. Ces gens-là font, dans une école,
suivant le proverbe grec, la même figure qu'un chien dans une
baignoire. Il vous faut chercher un homme qui ressemble au
phénix d'Achille, c'est-à-dire qui sache instruire, parler et agir
à la fois. Si vous rencontrez un tel homme, il faut le faire venir
à tout prix ; car il s'agit de l'avenir de vos enfants dont la
tendre jeunesse reçoit avec la même facilité l'empreinte du
bien et du mal qu'on lui présente. » On devine qu'Agricola,
s'il avait fait un manuel de pédagogie, nous aurait laissé quelque
chose de très original. Malheureusement, au retour d'un voyage
qu'il fit à Rome avec son protecteur, l'évêque de Worms, il
mourut à Heidelberg, en 1485, ayant à peine 42 ans \

Les Jérômites se sont dévoués au service de l'enfance ; mais
ils n'ont pas écrit expressément sur la méthode à suivre pour
l'instruire. Un Allemand du XVe siècle, Conrad Bitschin (f 1430),
dont on possède une œuvre curieuse, le Labyrinthe de la vie
conjugale, a préféré la théorie. Le quatrième chapitre de cet
ouvrage, De prole et regimine filiorum, est un essai de pédagogie
systématique. L'auteur y parle tour à tour de l'éducation du
corps et de celle de l'esprit, insistant beaucoup sur l'instruction
religieuse2. La même préoccupation se retrouve en France,
chez son contemporain, Gerson. Cet homme éminent devint
chancelier de l'Université de Paris et se retira, vingt-six ans
après, à Saint-Paul de Lyon où il trouva, dit-il, « la paix et la
joie qu'il n'avait jamais rencontrées ailleurs ». Son De parvulis
trahendis ad Christum, l'Art d'attirer les enfants au Christ, dont
le titre même indique l'esprit, constitue le meilleur traité français
de pédagogie au moyen âge. Appuyé sur une érudition
considérable, s'inspirant d'un grand nombre d'auteurs sacrés et
profanes dont il cite les sentences, il dénonce le mal qu'on peut
faire aux enfants par une mauvaise éducation, et donne les

règles utiles pour les élever et les instruire d'après les principes
chrétiens 3.

1 Sur les Jérômites, Jean de Wessel, Agricola, voir, entre autres : J.
Paroz : Histoire universelle de la pédagogie, Paris, s. d., pp. 85-92.

2 Krieg-Grunwald, t. c, p. 167. Article de Kahl dans Lehrbuch der
Pedagogik, de Herder, t. I, p. 542.

3 Krieg-Grunwald, t. c, p. 166. Article de Freudgen dans Lehrbuch
der Pedagogik, t. II, pp. 280-288.



LES ÉCOLES AU MOYEN AGE il
Il me reste, Messieurs, à vous présenter deux grands pédagogues

de la première moitié du XVe siècle, Victorin de Feltre x et
Maffeo Vegio de Lodi2, remarquables, dans le domaine de la
pédagogie, celui-là par son activité pratique, celui-ci par ses
écrits théoriques.

Né à Feltre, de parents pauvres, Victorin s'instruisit à force
de privations et de sacrifices. A 20 ans, il se rendit à Padoue,
puis à Venise, continuant à travailler péniblement, pour subvenir
aux frais nécessités par ses études. Après un insuccès essuyé
comme professeur, à Padoue, il alla fonder, à Venise, un établissement

d'instruction conforme à ses idées. Le duc de Mantoue,
François de Gonzague, lui confia l'éducation de ses enfants.
Victorin mourut, après avoir joui d'une considération très
grande, en 1446. Le pape Eugène IV lui-même disait de lui :

« Cet homme honore la science et la religion ; sa droiture et
sa piété me sont bien connues. » Il astreignait ses élèves à des
exercices corporels : natation, équitation, course, escrime.
Il les accoutumait à souffrir le chaud et le froid, à ne porter
que des habits légers, car, leur disait-il, « vous devez vous
habituer aux intempéries et à toutes les incommodités de la vie,
ne sachant pas dans quelle situation vous serez un jour ». La
nourriture qu'il leur donnait était simple, solide, fortifiante,
sans vin ni Uqueurs. Détestant l'obésité, surtout chez les jeunes,
il faisait lever ses élèves de très bonne heure, pour la prévenir.
Il s'intéressait aux tout petits avec prédilection, voulant que
l'étude fût pour eux aussi divertissante que possible : dans
l'enseignement de la lecture, par exemple, il se servait, suivant
la recommandation de Quintilien, de lettres mobiles, peintes
sur des tablettes : il les montrait à ses élèves, puis s'amusait
avec eux à les combiner entre elles, pour en former les mots.
Victorin vouait une grande attention à la culture morale ; il
s'efforçait d'apporter un soin particulier à l'étude du caractère
de ses élèves, non seulement pour mieux pouvoir s'y prendre
avec eux, mais aussi pour les aider à choisir leur profession.
S'inspirant de la règle bénédictine, où le supérieur prend le
titre de Père, Abbas, il créait autour de ses élèves une atmosphère
de saine liberté ; chacun s'y trouvait à l'aise comme au sein

1 J. Paroz, t. c, pp. 79-85.
2 Article de Roloff dans Lexikon der Pädagogik de Herder, t. V, pp.

422, ss.



48 ANNUAIRE DE l' INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

d'une vraie famille. Paros, dans son Histoire universelle de la
Pédagogie, appelle Victorin de Feltre un Fénelon italien ;

nous pouvons avec plus de justesse le comparer à Pestalozzi
ou mieux encore à Don Bosco.

Maffeo Vegio naquit à Lodi, en 1406 ou 1407 ; il fit ses études
à Milan, puis à l'Université de Pavie. Latiniste de valeur, il
eut l'ambition de compléter Virgile et composa un treizième
chant de l'Enéide. Les prédications de saint Bernardin de Sienne
avaient produit sur lui une impression si profonde qu'il resta
sincèrement pieux, malgré le libertinage de beaucoup de lettrés
de son temps, dont il était du reste fort estimé. Il vécut plusieurs
années auprès du pape Eugène IV, reçut de lui de hautes charges
dans l'administration centrale de l'Eglise, et finit par entrer
dans l'Ordre des chanoines de Saint-Augustin. Celui de ses

ouvrages qui nous intéresse au point de vue pédagogique est
intitulé : De educatione liberorum et eorum claris moribus. De
l'éducation des enfants et de leurs bonnes mœurs. Il comprend
six parties. Dans la première, il parle des devoirs des parents,
leur donnant pour modèle sainte Monique, mère de saint Augustin.

Sauf absolue impossibilité, la mère doit nourrir elle-même
ses enfants, et les entourer, dès les premiers jours, de soins
assidus. Jusqu'à l'âge de cinq ans, les enfants ne travailleront
pas ; mais ils s'amuseront, mangeront et dormiront. Leur
éducation toutefois ne sera pas négligée : qu'on veille surtout
à les mettre en garde contre le mensonge et la duplicité. Pas
de fouet ni d'invectives, mais la douceur et la bonté. « Une
erreur, dit-il, s'est répandue chez les parents : ils croient que
le plus sûr moyen de faciliter l'éducation, ce sont les coups
et les menaces. Bien au contraire : la crainte qu'on inspire
aux petits enfants leur reste souvent quand ils ont grandi :

les méthodes trop dures les affaiblissent. » La deuxième partie
traite des enfants un peu plus développés. L'auteur affirme à
bon droit la supériorité de l'instruction collective donnée à
l'école sur l'instruction privée donnée à la maison. Suivant
une méthode qui rendra célèbre le Père Girard, il préconise
l'enseignement mutuel, employant les plus grands élèves pour
instruire les plus petits. Il veut un travail personnel. Parmi
les auteurs, il recommande, avec les écrivains classiques, la
Bible et les Pères. La troisième partie concerne l'éducation des

jeunes gens et des jeunes fiUes. Le maître doit s'adapter aux



LES ÉCOLES AU MOYEN AGE 49

divers tempéraments. Il prémunira ses élèves contre les périls
que font courir les mauvais camarades, et surtout les exemples
corrupteurs de certains domestiques dévoyés. Maffeo Vegio a
l'air de tenir beaucoup à la musique, à la gymnastique, au dessin ;

mais il ne veut rien entendre ni de la danse, ni des jeux de hasard.
Il donne des normes spéciales pour l'éducation des filles, éducation

qui doit tendre à former des femmes d'intérieur profondément

chrétiennes, habiles à tous les travaux du ménage : on
ne peut pas dire que ce soit si sot... Les trois dernières parties
du traité, vrai manuel de morale pratique, sont consacrées
aux devoirs des enfants envers Dieu, envers le prochain et
envers eux-mêmes.

Maffeo Vegio mourut en 1458, juste à la fin de la période
communément appelée moyen âge. C'est à lui que nous nous
arrêterons.

Vous me permettrez, Mesdames et Messieurs, de ne pas tirer
de conclusion : mon propos était simplement de vous exposer
les faits, aussi objectivement que possible, et de vous donner,
de la sorte, une idée de ce qu'étaient les écoles et la pédagogie
au moyen âge. Un plus savant que moi vous aurait, sans doute,
apporté des renseignements plus complets et plus lumineux :

je vous ai résumé ce que j'ai pu trouver, m'excusant de n'avoir
pas su mieux faire et vous remerciant de votre sympathique
attention.

Marius Besson,
évêque de Lausanne, Genève et Fribourg.

annuaire de l'instruction publique 4


	Les écoles au Moyen-Age

