
Zeitschrift: Annuaire de l'instruction publique en Suisse

Band: 24 (1933)

Artikel: La pédagogie de Montaigne

Autor: Barbey, Léon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-112050

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-112050
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La pédagogie de Montaigne.

Montaigne, pédagogue QueUe ironie Sans doute, U n'est
pas un manuel d'histoire de la pédagogie qui ne lui consacre
quelques bonnes pages, qui puisse omettre d'exposer, au moins
sonmiairement, les principes de l'institution des enfants. A lire
ces résumés, à trouver Montaigne cité, étudié, classé comme un
pédagogue parmi d'autres pédagogues, on est tenté, précisément,
de prendre Montaigne pour un pédagogue parmi d'autres
pédagogues : et on ne sent pas l'ironie. Mais, au sortir de la lecture
de la dernière page du dernier livre des Essais, relever la tête
en fermant son volume, et penser tout à coup qu'on avait vu,
jadis, le nom de Montaigne figurer en une quelconque table des

matières d'un traité de pédagogie, à ce coup, U est impossible que
le sourire du lecteur des Essais n'explose pas en éclat de rire.

Car Montaigne n'est pas un pédagogue...
Je me demande même ce qu'U est. Un moraliste Il se moque

trop des prêcheurs pour vouloir en être un. Un psychologue
S'U avait usé de ce terme, — qu'on trouve pour la première
fois en 1590 chez Goclénius, selon M. André Lalande, —
Montaigne l'eût employé vraisemblablement avec ce dédain qu'affectait

naguère Jules Renard, par exemple, pour qui l'épithète
psychologique semblait prédestinée à traduire la dernière injure
dont on puisse accabler la phrase d'un méchant écrivain.
Montaigne serait-U phüosophe Fermez donc le bec à ce « caquet
scolastique » Montaigne est alors un humaniste Voyez-vous
cet humaniste qui « ne se prend pas aux Grecs » (II, 10), qui
« n'apprit jamais langue que par routine, et qui ne sait encore
que c'est d'adjectif, conjonctif et d'ablatU » (I, 48).

Il faut donc renoncer à caser Montaigne, lui plus que personne,
dans une catégorie rigoureusement étiquetée, pas plus dans la
pédagogique que dans une autre. S'U parle de « ces esprits
surveUlants et pédagogues des causes divines et humaines »



86 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

(II, 12), c'est dans l'Apologie de Raymond Sebond, où U les

cingle avec âpreté. Il nous rappeUe d'aUleurs cruebement l'éty-
mologie de ce mot, en désignant les maîtres d'école par le terme
pédants (II, 31). Les douloureux souvenirs du temps où U était
entre leurs mains ne se sont pas évanouis ; après avoir dit tout
le soin dont U fut entouré au coUège de Guyenne, à Bordeaux,
« tant y a, ajoute-t-U amèrement, que c'était toujours coUège »

(I, 26). Voua qui en dit long sur les sentiments de Montaigne
envers les pédagogues.

Mais, à y regarder de plus près, peut-être est-ce précisément
pour toutes ces raisons que les et faiseurs de bvres », et de bvres
pédagogiques, s'U vous plaît s'obstinent à placer Montaigne
dans le cortège des pédagogues. Oui, les manuels ont raison,
peut-être autrement que certains l'imaginent, mais raison quand
même. Montaigne mérite qu'on l'écoute « bavasser » sur la
pédagogie justement parce qu'U n'est cantonné ni en éthique,
ni en psychologie, ni en sciences natureUes, ni en langues
anciennes, ni en pédagogie, mais que, de tout cela, U a voulu
prendre la juste mesure, nécessaire et suffisante à former un
homme complet et normal. U ne se faufUe pas de lui-même
dans le rang des pédagogues pour y parader sous l'érudit bonnet
de docteur. Lui qui n'a pas toujours su ou voulu exprimer la
distinction à faire entre la valeur d'une discipline et ceUe de

ses parangons, — écoutez-le radier sur le chapitre de la médecine

ou de la phUosophie — U entre dans la pédagogie sans
aimer les pédagogues. On ne pourra du moins pas prétendre
qu'U est aveuglé par les préjugés de la corporation : U y parle
avec autorité, pour avoir une vue saine et synthétique des
éléments qui, de l'enfant, font un homme.

* * *

Un double fUon apparaît, qu'U faut suivre et exploiter dans les
Essais, pour en extraire les idées pédagogiques. Il est d'abord
un petit groupe de chapitres et quelques paragraphes où
Montaigne fait consciemment et expbcitement de la pédagogie ; ce
sont surtout les chapitres * : De l'institution des enfants (I, 26)
et De l'affection des pères aux enfants (II, 8). Puis on se met
en quête des passages disséminés dans toute l'œuvre où, sans

1 Nous suivons l'Edition municipale pour la numérotation des chapitres ;

au livre I, les chapitres XV à XL correspondent respectivement aux
chapitres XIV à XXXIX des éditions qui suivent le texte de 1595.



LA PÉDAGOGIE DE MONTAIGNE 87

qu'il le signifie lui-même, Montaigne émet des réflexions qui
contiennent quelque germe pédagogique. On peut alors tenter
de construire son système pédagogique, toutes réserves faites
sur l'incongruité qu'U y aurait à attribuer à Montaigne la
systématisation rigoureuse de ses idées.

* * *

« Nous sommes bâtis de deux pièces principales essentielles,
desquelles la séparation, c'est la mort et ruine de notre être (11,12).
— Ce n'est pas une âme, ce n'est pas un corps, qu'on dresse ;

c'est un homme : U n'en faut pas fahre à deux ; et comme dit
Platon, il ne faut pas les dresser l'un sans l'autre, mais les conduire
également, comme une couple de chevaux attelés à même timon
(I, 25). — Pouvons-nous pas dire qu'U n'y a rien en nous pendant
cette prison terrestre, purement ni corporel ni spirituel, et qu'inju-
rieusement nous démembrons un homme tant vif C'est bien
raison, comme ils disent, que le corps ne suive point ses appétits
au dommage de l'esprit : mais pourquoi n'est-ce pas aussi raison
que l'esprit ne suive pas les siens au dommage du corps (III, 5.) »

VoUà donc ce qu'U importe d'abord de saisir : la formation
d'un homme complet exige qu'on cultive en lui tout ce qui fait
qu'un homme est un homme, sans rien détruire de ce qui est
humain. « Tout y est bon, ou au moins, tout y est humain »

(II, 17). Notons la restriction. Un programme d'éducation doit
pourvoir à l'intégrité des facultés et des fonctions. Mais le
principe d'intégrité est lui-même subordonné à un principe
d'unité. L'homme n'est pas un corps et une âme, U est corps-
âme. On l'oubbe quand on veut jouer à l'esprit pur :

« C'est toujours à l'homme que nous avons affaire, duquel la
condition est merveiUeusement corporeUe (III, 8). — Tout mouvement

nous découvre... Entre les fonctions de l'âme, U en est de
basses : qui ne la voit encore par là, n'achève pas de la connaître
et, à l'aventure, la remarque-t-on mieux où eUe va son pas simple
(I, 50). »

L'unité ne s'étabbt cependant point dans le multiple autrement

que par un certain ordre qu'on y instaure. Encore qu'il
ne faule négbger ni l'âme pour le corps ni le corps pour l'âme,
l'homme ne se développe humainement qu'en tenant compte
de l'inégabté natureUe de cette âme et de ce corps. Car cette
inégabté n'est pas moins natureUe que cette composition. « Les
philosophes, avec grand'raison, nous renvoient aux règles de



88 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

nature... Comme elle nous a fournis de pieds, à marcher, aussi
a-t-elle de prudence, à nous guider en la vie... Le plus simplement

se commettre à nature, c'est s'y commettre le plus
sagement » (III, 13). Toutefois, « nous devons bien prêter un peu
à la simple autorité de nature, mais non pas nous laisser tyran-
niquement emporter par elle : la seule raison doit avoir la
conduite de nos inclinations » (II, 8). Il s'agit donc de trouver
un ordre raisonnable, et, pour cela, de chercher par rapport à

quoi il faut ordonner la vie, en déterminer le but.

« A qui n'a dressé en gros sa vie à une certaine fin, U est impossible
de disposer les raisons particulières : U est impossible de ranger les
pièces, à qui n'a une forme du total en sa tête : à quoi faire la
provision des couleurs, qui ne sait ce qu'il a à peindre L'archer
doit premièrement savoir où il vise, et puis accommoder la main,
Tare, la corde, la flèche et les mouvements : nos conseils fourvoient
parce qu'Us n'ont pas d'adresse et de but : nul vent ne fait, pour
celui qui n'a pas de port destiné (II, 1).»

La détermination du but de la vie est donc capitale, c'est la
morale qui donne son sens à la pédagogie. On peut y appbquer
ce que dit Montaigne à propos de la médecine : « Il n'y a pas
grand danger de nous mécompter à la hauteur du soleil, ou en
la fraction de quelque supputation astronomique : mais ici, où
U y va de tout notre être, ce n'est pas sagesse de nous abandonner
à la merci de l'agitation de tant de vents contraires » (II, 37).

Tant de vents contraires Montaigne ne craint pas de tenir
tête à la tempête. Il fonce avec véhémence contre la pédagogie
de son temps. Et U ne mâche pas ses mots.

« Je retombe volontiers sur ce discours de l'ineptie de notre
institution : elle a eu pour sa fin, de nous faire, non bons et sages,
mais savants ; elle y est arrivée : elle ne nous a pas appris de suivre
et embrasser la vertu et la prudence, mais elle nous en a imprimé
la dérivation et l'étymologie ; nous savons dédiner vertu, si nous
ne savons l'aimer ; si nous ne savons que c'est que prudence par
effet et par expérience, nous le savons par jargon et par cœur...
eUe nous a choisi, pour notre apprentissage, non les livres qui ont
les opinions plus saines et plus vraies, mais ceux qui parlent le
meilleur grec et latin, et parmi ses beaux mots nous a fait couler
en la fantaisie les plus vaines humeurs de l'antiquité (II, 17). —-
De vrai, le soin et la dépense de nos pères ne vise qu'à nous meubler
la tête de science ; du jugement et de la vertu, peu de nouvelles.



LA PEDAGOGIE DE MONTAIGNE 89

Criez d'un passant à notre peuple : « O le savant homme » et d'un
autre : « O le bon homme » il ne faudra pas à détourner les yeux
et son respect vers le premier. Il y faudrait un tiers crieur : « O les
lourdes têtes 1 » (I, 25).

Montaigne est ce tiers crieur.

« Si notre âme n'en va un meilleur branle, si nous n'en avons le
jugement plus sain, j'aimerais aussi cher que mon écolier eût passé
le temps à jouer à la paume : au moins le corps en serait plus
allègre (ib.). — L'estimation et le prix d'un homme consiste au
cœur et à la volonté : c'est là où gît son vrai honneur (I, 31).

Epaminondas est le plus excellent des « trois excellents
hommes » par cette perfection des mœurs et de la conscience
« qui doit être principalement considérée, qui seule marque
véritablement quels nous sommes, et laquelle je contrepèse
seule à toutes les autres ensemble » (II, 36).

Montaigne affirme énergiquement et même rageusement le

primat de l'éducation morale. Il n'admet pourtant pas, teUe

quelle, toute manière de voir qui règne chez les moralistes. Il
tient à une certaine hiérarchie des vertus et des vices ; ceux-ci,
« les instructeurs mêmes les rangent mal, à mon gré » (II, 2).
Avant tout, U importe de former le jugement, ce jugement
qu'en matière morale les anciens appellent conscience et dont
la vertu première se nomme prudence.

« A la vérité, c'est raison qu'on fasse grande différence entre les
fautes qui viennent de notre faiblesse et celles qui viennent de
notre mabce : car en celles-ci nous nous sommes bandés à notre
escient contre les règles de la raison que nature a empreintes en
nous ; et en celles-là, il semble que nous puissions appeler à garant
cette même nature, pour nous avoir laissés en telle imperfection
et défaUlance. De manière que prou de gens ont pensé qu'on ne
pouvait prendre à nous que de ce que nous faisons contre notre
conscience (I, 16). —¦ Le nœud qui me tient par la loi d'honnêteté
me semble bien plus pressant et plus pesant que n'est celui de la
contrainte civile ; on me garrotte plus doucement par un notaire
que par moi : n'est-ce pas raison que ma conscience soit beaucoup
plus engagée à ce en quoi on s'est simplement fié d'elle La
condamnation que je fais de moi est plus vive et plus raide que
n'est celle des juges, qui ne me prennent que par le visage de

l'obligation commune ; l'étreinte de ma conscience, plus serrée et
plus sévère (111,9). »



90 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

L'exposé détaillé des idées morales de Montaigne ne saurait
trouver place ici. A notre point de vue, U suffit d'avoir constaté
l'étroite dépendance de la morale à laqueUe U assujettit la
pédagogie, au nom de la nature, et le devoir primordial qu'U lui assigne
en conséquence de former la conscience de l'enfant. Il n'est point
arrêté par le scrupule, — maladU comme tout scrupule —- de
violenter par là cette conscience. U pense tout au contraire que
la nature réclame cette formation, que la docUité de l'esprit
et la soumission de la volonté est dans l'ordre de la saine nature,
pourvu que ce soit envers le vrai et le bien. De même, U faut
se contenter de signaler en passant les déficiences de cette morale ;

craignant par-dessus tout d'aller trop haut et de perdre l'équi-
bbre, eUe s'attarde à mi-côte et oubbe que les saints et les génies,
sans cesser d'être humains, loin de là, ont trouvé dans des

régions bien supérieures un équilibre bien plus parfait.
Quoi qu'U en soit, Montaigne entend que, la nature étant

donnée, eUe-même nous invite à y changer quelque chose.
L'éducation peut et doit affermir, corriger, améhorer, — comme
elle peut dépraver, si eUe est défectueuse. « Une bonne institution,

eUe change le jugement et les mœurs » (II, 17). Mais eUe

ne réussit pas toujours : « Les inclinations natureUes s'aident
et fortUient par institution ; mais eUes ne se changent guère et
surmontent : nulle natures de mon temps ont échappé vers la
vertu, ou vers le vice, au travers d'une discipline contraire »

(III, 2). Des bmites sont imposées par la spontanéité même de
l'enfant. Montaigne l'a éprouvé. « Je n'ai pas corrigé, comme
Socrate, par la force de la raison, mes complexions natureUes
et n'ai aucunement troublé, par art, mon incbnation : je me
laisse aUer, comme je suis venu ; je ne combats rien ; mes deux
maîtresses pièces vivent, de leur grâce, en paix et bon accord »

(III, 12). Ne nous y trompons pas : Montaigne tient à affirmer
qu'U n'a pas mutué sa nature et U le dit ici avec une force qui
ne doit pas faire oubber ce qu'U déclare à Mme de Duras : « J'ai
mis tous mes efforts à former ma vie » (II, 38), si bien que des

dispositions corporeUes en ont même été modUiées : « L'institution

a gagné cela sur moi (U est vrai que ce n'a pas été sans
quelque soin) que, sauf la bière, mon appétit est accommodable
indUféremment à toutes choses dont on se paît » (I, 26). Et U est
loin de se plaindre de cette transformation.

* * *



LA PÉDAGOGIE DE MONTAIGNE 91

La première tâche de la pédagogie est ainsi l'éducation morale,
a Je trouve que nos plus grands vices prennent leur pb dès notre
plus tendre enfance, et que notre principal gouvernement est
entre les mains des nourrices » (I, 23). Les jeux des enfants étant
leurs plus sérieuses actions, (ib.), attention à réprimer les
tendances mauvaises qu'Us y mamfestent souvent,

« qui sont les vraies semences et racines de la cruauté, de la
tyrannie, de la trahison : eUes se germent là, et s'élèvent après
gaiUardement et profitent à force entre les mains de la coutume
(ib.). — La menterie seule et, un peu au-dessous, l'opiniâtreté, me
semblent être ceUes (les erreurs) desqueUes on devrait à toute
instance combattre la naissance et le progrès. » (I, 9.)

Il déteste en outre particulièrement l'avarice (I, 12) et
l'ivrognerie, « vice grossier et brutal... tout corporel et terrestre »

(II, 2). Pas de vin avant seize ou dix-huit ans (III, 13). Il
condamne l'esprit de quereUe, « l'injustice et la vilenie du duel »

(II, 27). Il veut qu'on soit de bonne compagnie, et « très loyal
serviteur de son prince » (I, 26), sans lui vendre toutefois sa
conscience, comme l'exige certaine pobtique qu'U ne peut
admettre (III, 2). S'U paraît concéder la légitimité du suicide

pour échapper à quelque douleur insurmontable ou bien à une
mort pire (II, 3), U le condamne ensuite « pour quelque prétexte
que ce soit » (II, 12). S'U est singubèrement indulgent à la passion
amoureuse, c'est qu'U en estime les jouissances trop délectables

pour qu'on puisse les modérer ; il serait plus aisé de les fuir
tout à fait (III, 10) ; mais, loin de les légitimer, U va jusqu'à
prétendre que, même en mariage, on n'y peut rien admettre
« que vicieux ou ridicule » (III, 5).

Comment s'y prendre dans la correction des vices

« Il faut apprendre soigneusement aux enfants de haïr les vices,
de leur propre contexture, et leur en apprendre la naturelle difformité,

à ce point qu'ils les fuient non en leur action seulement, mais
surtout en leur cœur ; que la pensée même leur en soit odieuse,
quelque masque qu'Us portent (I, 23). »

Et le meUleur moyen, le plus positU, c'est de leur faire aimer
le bien, de leur faire goûter la « volupté de la vertu ». Il se plaît
à faire sonner ces mots aux oreUles de ces prudes moralistes qui
semblent croire que l'homme n'est vertueux que s'il est
malheureux. Ce mot de volupté,



92 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

« s'il signifie quelque suprême plaisir et excessif contentement,
il est mieux dû à l'assistance de la vertu qu'à nulle autre assistance.
Cette volupté, pour être plus gaUlarde, nerveuse, robuste, virile,
n'en est que plus sérieusement voluptueuse... L'heur et la béatitude
qui reluit en la vertu remplit toutes ses appartenences et avenues,
jusques à la première entrée et extrême barrière (I, 20). «

Il faut lui faire hanter

« cette vertu suprême, belle, triomphante amoureuse, débcieuse
pareillement et courageuse, ennemie professe et irréconciliable
d'aigreur, de déplaisir, de crainte et de contrainte, ayant pour guide
nature, fortune et volupté pour compagnes (I, 26). »

C'est l'amour, au sens le plus noble et le plus aimable, l'amour
du bien, qui fait l'homme et l'enfant vertueux. C'est une
vraie phUosophie, mais vivante, mais attrayante, qu'Us doivent
apprendre pour qu'Us désirent la pratiquer. « Un enfant en est
capable au partir de la nourrice, beaucoup mieux que d'apprendre
à lire ou écrire. La phUosophie a des discours pour la naissance
des hommes, comme pour la décrépitude » (I, 26). Arrière donc
l'éducation placée sous le signe de la terreur, arrière ces
châtiments inspirés par la colère et la vengeance et non par la justice
ni par le désir d'une correction bienfaisante (II, 31 ; III, 10).
« Otez-moi la violence et la force : U n'est rien, à mon avis, qui
abâtardisse et étourdisse si fort une nature bien née » (I, 26).
Arrière ces pédagogues au visage renfrogné, à la « trogne trop
impérieusement magistrale » (III, 8) : Us n'ont rien d'humain
comment formeraient-Us des hommes « Cette institution se
doit conduire par une sévère douceur » (I, 26).

* * *
L'éducation ainsi conçue amène Montaigne à formuler le

principe de ce que notre siècle a dénommé 1' « école sur mesure ».

Le « gouverneur » doit connaître son élève. Après un morabste,
il doit être un psychologue. « Je ne veux pas qu'il invente et
parle seul ; je veux qu'U écoute son disciple parler à son tour...
Il est bon qu'il le fasse trotter devant lui, pour juger de son
train, et juger jusques à quel point U se doit ravaler pour
s'accommoder à sa force » (I, 26). Ainsi faisait Socrate. Sur ce
chapitre, Montaigne condamne les classes surpeuplées et même le
principe de l'école publique, nécessairement nombreuse.



LA PÉDAGOGIE DE MONTAIGNE 93

« Ceux qui, comme notre usage porte, entreprennent d'une
même leçon et pareüle mesure de conduite, régenter plusieurs
esprits de si diverses mesures et formes, ce n'est pas merveille si,
en tout un peuple d'enfants, ils en rencontrent à peine deux ou trois
qui rapportent quelque juste fruit de leur discipline (ib.). »

Il semblerait logique d'en conclure, entre autres, que l'éducation

famibale est dès lors l'idéal, car elle comporte moins d'élèves
et assure une plus exacte adaptation de l'enseignement, les

parents connaissant leurs enfants mieux que n'importe qui.
Montaigne n'a pas cette logique. C'est qu'il se défie étrangement
de l'aveuglement des parents. Il confie donc l'enfant à quelque
précepteur. « Ce n'est pas raison de nourrir un enfant au giron
de ses parents : cette amour naturelle les attendrit trop et
relâche, voire les plus sages ». Ah qu'il veut de bien à son excellent
père pour l'avoir mis en nourrice en un petit village, où il s'est
habitué pour la vie à la simplicité. De plus, à condition qu'on
n'y fasse pas le fat, mais qu'on y garde le « silence et la modestie »

nécessaires, « le commerce des hommes est merveilleusement
propre » à étendre l'envergure des facultés enfantines par de
nombreuses expériences. « Ce grand monde, somme, je veux
que ce soit le livre de mon écolier » (ib.). Montaigne verrait
néanmoins d'un bon œil que l'Etat intervînt dans l'éducation
quand les parents sont en dessous de leur tâche. «Qui ne voit
qu'en un état tout dépend de cette éducation et nourriture et
cependant, sans aucune discrétion, on la laisse à la merci des

parents, tant fols et méchants qu'Us soient » (II, 31). Il est

pourtant de bons parents : le père de Montaigne, Montaigne lui-
même : U laisse à sa femme, plus apte, le soin d'élever leur
fUle Léonor, et il regrette de n'avoir point de fUs en qui

« nourrir, par une douce conversation, une vive amitié et bien-
veUlance (II, 8). — Je veux mal à cette coutume d'interdire aux
enfants l'appellation paternelle, et leur en enjoindre une étrangère,
comme plus révérentiale, nature n'ayant volontiers pas suffisamment

pourvu à notre autorité. Nous appelons Dieu tout puissant,
Père ; et dédaignons que nos enfants nous en appellent : j'ai
réformé cette erreur en ma famUle (ib.). »

La première tâche du gouverneur, qui est l'éducation morale,
doit s'exercer sur tous les enfants, puisque sans eUe nul n'est
vraiment homme. « A ce propos, on demandait à Agésilas ce



94 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

qu'il serait d'avis que les enfants apprissent : « Ce qu'Us doivent
faire étant hommes », répondit-il. Et Montaigne de l'en louer.
Mais aussi il comprend la nécessité de tenir compte des diïfé-
rences individuelles. Ainsi, la part qui échoit aux filles est autre
que celle qui revient aux garçons.

« La plus utile et honorable science et occupation à une mère de
famiUe, c'est la science du ménage. J'en vois quelqu'une avare ;
de ménagères, fort peu ; c'est sa maîtresse qualité, et qu'on doit
chercher avant toute autre, comme le seul douaire qui sert à ruiner
ou à sauver nos maisons. Qu'on ne m'en parle pas : selon que
l'expérience m'en a appris, je requiers d'une femme mariée, au-
dessus de toute autre vertu, la vertu économique (III, 9), »

ce qui, on le sait, sigmfie qu'elle doit être une bonne maîtresse
de maison. Son mari absent peut, à l'exemple de Montaigne,
lui laisser « tout le gouvernement en main ». La paresse des

femmes-poupées l'horripUe : « Je vois avec dépit, en plusieurs
ménages, monsieur revenir maussade et tout marmiteux du
tracas des affaires, environ midi, que madame est encore à se
coUfer et attiïer en son cabinet : c'est affaire aux reines », et U

ajoute, bonhomme, « encore, ne sais-je ».

* * *

La psychologie différentielle, avant le nom, est encore plus
requise dans l'éducation inteUectueUe. « Nous et la théologie
ne requérons pas beaucoup de science aux femmes » (I, 25).
Les bas-bleus sont ridicubsées avec une verve qui dut enchanter
Mobère. Elles « aUèguent Platon et saint Thomas aux choses

auxquelles le premier rencontré servirait aussi bien de témoin :

la doctrine qui ne leur a pu arriver en l'âme leur est demeurée
en la langue » (III, 3). Il ne va pas jusqu'à prétendre, comme
fera Chrysale, que la culture d'une femme doit se borner :

à connaître un pourpoint d'avec un haut-de-chausse.

Pourvu qu'eUes aient l'indispensable vertu économique, U

ne voit pas d'inconvénient à ce qu'U s'y ajoute un petit bagage
de phUosophie morale, à quoi s'alberont heureusement des
connaissances d'histoire, — « qu'il ne lui apprenne pas tant les
histoires qu'à en juger » (I, 26) — le tout égayé par la poésie,
qui « est un amusement propre à leur besoin : c'est un art folâtre
et subtU, déguisé, parlier, tout en plaisir, tout en montre, comme
eUes » (III, 3).



LA PÉDAGOGIE DE MONTAIGNE 95

Pour les garçons, il convient d'aUer plus loin. Toujours préoccupé

de formation morale, Montaigne estime les humanités
éminemment aptes à servir de fondement à l'instruction parce
qu'eUes forment, cultivent, développent avant de rempbr. Il se
félicite, quant à lui, que le latin ait été sa langue materneUe.
Mais n'aUez pas croire qu'U se glorifie de lire Horace, et Tacite
et Lucain dans le texte original : on n'apprend pas le latin pour
le savoir, mais pour entrer dans l'intimité de ses auteurs et s'y
former le jugement « par les sains exemples des anciens », (II, 17).
Connaître l'antiquité à la manière de Montaigne, ce n'est point
être versé dans la bnguistique, mais y avoir des connaissances, le
mot étant synonyme de famibers. Arrière donc, ici encore, les
idolâtres de l'érudition et les tyrans de coUège, qui jamais
n'inspireront le goût des humaniores litterae.

« Il n'y a tel que d'allécher l'appétit et l'affection : autrement,
on ne fait que des ânes chargés de livres ; on leur donne à coups
de fouet en garde leur pochette pleine de science : laquelle, pour
bien faire, U ne faut pas seulement loger chez soi, il la faut épouser...
Je ne veux pas qu'on emprisonne ce garçon : je ne veux pas qu'on
l'abandonne à la colère et humeur mélancoUque d'un furieux
maître d'école ; je ne veux pas corrompre son esprit à le tenir à la
géhenne et au travaU, à la mode des autres, quatorze ou quinze
heures par jour comme un portefaix (I, 26). »

Et méfions-nous des forts en thème 1

« Ni ne trouverais bon quand par quelque complexion sobtaire
et mélancoUque, on le verrait adonné d'une application trop indiscrète

à l'étude des livres, qu'on la lui nourrît : cela les rend ineptes
à la conversation civile et les détourne de meilleures occupations...
A la vérité, nous voyons encore qu'U n'est rien si gentil que les
petits enfants en France ; mais ordinaùement ils trompent l'espérance

qu'on en a conçue ; et, hommes faits, on n'y voit aucune
excellence ; j'ai ouï tenir à gents d'entendement, que ces collèges
où on les envoie, de quoi ils ont foison, les abrutissent ainsi (ib.). »

Il s'agit d'éviter l'excès, la précipitation, l'encombrement de

l'esprit, et nullement de favoriser la paresse. En effet, l'élève
n'a-t-U pas de curiosité intellectueUe « Qu'on le mette pâtissier
dans quelque bonne vUle, fût-il fils d'un duc », (ib.). L'orientation
professionnelle « Cela dépend du goût particuber d'un chacun »

(I, 39), mais c'est « un défaut de nos polices », de n'avoir pas
de bureau de renseignements professionnels (I, 35). Chacun doit
rester dans son métier (I, 40), sans quoi « par ce train, vous ne



96 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

ferez jamais rien qui vaille. Ainsi, il faut travailler de rejeter
toujours l'architecte, le peintre, le cordonnier, et ainsi du reste,
chacun à son gibier » (I, 17), si l'on veut tirer d'eux des avis
pertinents. A ce titre-là, même les érudits les plus spéciabsés
trouvent grâce : quand Us ne s'arrogent pas le soin de l'éducation
première, Montaigne les prise fort dans leur domaine et y
proclame leur excellence (I, 44). Les lettres, « moi, je les aime bien,
mais je ne les adore pas » (II, 12).

Si donc l'on ne gave pas l'esprit de l'enfant, si l'on ne paralyse
pas ses puissances en les enchaînant à une spéciabsation trop
précoce, son esprit digère bien la science qu'on lui offre, U grandit
en tout sens et ses aptitudes s'élargissent. Il n'admet rien à
crédit, sans l'avoir compris, mais U est instruit « à se rendre
et à quitter les armes à la vérité tout aussitôt qu'U l'apercevra »

(1,26), et d'où qu'elle vienne. Comme tout à l'heure son jugement
moral, sa conscience, c'est maintenant son sens critique, le
véritable esprit scientUique qui se forme, « plutôt la tête bien faite
que bien pleine »... l'habitude de tout faire « passer par l'éta-
mine » (ib.)

« Les belles âmes, ce sont les âmes universelles, ouvertes et prêtes
atout ; sinon instruites, du moins instruisables (11,17). —Les plus
belles âmes sont celles qui ont le plus de variété et de souplesse
(III, 3). — On dit bien vrai qu'un honnête homme, c'est un
homme mêlé (III, 9). »

Le plus bel éloge d'Etienne de la Roëtie tient en deux mots :

« c'était vraiment une âme pleine » (ib.).
Le gouverneur aide à remplir l'âme et non à la bouffir, en

gardant une sage discrétion dans ses interventions. Montaigne
veut qu'U intervienne, U le tient pour nécessaire, mais le rôle
principal dans sa propre formation, c'est l'enfant qui l'exerce.
Ce que le gouverneur a de mieux à faire, c'est d'inciter l'élève
à travailler par lui-même, à observer pour son compte, à juger
choses et gens, à lire, à méditer, d'un mot, à être actif.

o A cet apprentissage, tout ce qui se présente à nos yeux sert de
livre suffisant : la malice d'un page, la sottise d'un valet, un propos
de table (I, 26). — Les livres m'ont servi non tant d'instruction
que d'exercitation (III, 12). — La lecture me sert spécialement à
éveiUer par divers objets mon discours ; à embesogner mon
jugement, non ma mémoire (III, 3). — Le méditer est un puissant



LA PÉDAGOGIE DE MONTAIGNE 97

étude et plein, à qui sait se tâter et employer vigoureusement :

j'aime mieux forger mon âme que la meubler (ib.) »

Montaigne tour à tour se plaint et se vante de sa mauvaise
mémoire ; il estime cette faculté moins importante, infiniment
moins, que le jugement, qu'U se sait fort bon. Aussi trouve-
t-il inutUe de lire pour retenir tout ce qu'on a lu: il suffit
qu'on en ait, peut-être inconsciemment, assimUé quelque chose,
modifié son jugement, tiré quelque opinion nouvelle, eût-on
même parfaitement oubbé à qui on le doit, ou bien qu'on s'y
soit tout bonnement récréé. « Je n'aime pour moi que des livres
ou plaisants et faciles qui me chatouülent, ou ceux qui me
consolent, et conseillent à régler ma vie et ma mort » (I, 39).
Montaigne n'est pas homme à vous refuser le droit de parler
« si vous avez pris l'un des Scipions pour l'autre », même après
avoir lu Plutarque.

La lecture, du reste, est aussi utile à l'art d'écrire qu'à l'art
de penser. Montaigne ne s'est-il pas aperçu, s'étant mis à faire
des vers latins, qu'U les fait toujours « à la manière de... »,

c'est-à-dire en imitant le dernier poète qu'il a lu Oh le parfait
code du style

« Le parler que j'aime, c'est un parler simple et naïf, tel sur le
papier qu'à la bouche ; un parler succulent et nerveux, court et
serré ; non tant délicat et peigné, comme véhément et brusque...
plutôt difficUe qu'ennuyeux ; éloigné d'affectation ; déréglé,
décousu et hardi ; chaque lopin y fasse son corps ; non pédantesque,
non fratesque, non plaideresque, mais plutôt soldatesque, comme
Suétone appelle celui de Jules César (I, 26). — En notre langage, je
trouve assez d'étoffe, mais un peu faute de façon : car il n'est rien
qu'on ne fait du jargon de nos chasses et de notre guerre, qui est
un généreux terrain à emprunter ; et les formes de parler, comme
les herbes, s'amendent et se fortifient en les transplantant....
D'aucuns de ces mots que je viens de trier, nous en apercevons plus
malaisément l'énergie, d'autant que l'usage et la fréquence nous en
ont aucunement avUi et rendu vulgaire la grâce ; comme en notre
commun, U s'y rencontre des phrases excellentes, et des
métaphores, desqueues la beauté flétrit de vieillesse, et la couleur s'est
ternie par maniement trop ordinaire (III, 5). »

Pour obtenir cette verdeur dans les phrases, « Je n'en refuis
aucune de ceUes qui s'usent emmy les rues franc ises ; ceux qui
veulent combattre l'usage par la grammaire se moquent » (ib.),

ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE 7



98 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

et « que le gascon arrive si le français n'y peut aUer » (I, 26). —
« Puissé-je ne me servir que de ceux (les mots) qui servent aux
haUes de Paris » (I, 26). Pourquoi les savants usent-Us d'un jargon
où l'on ne se reconnaît plus « Si j'étais du métier, je natura-
Userais l'art, autant comme Us artiabsent la nature » (III, 5).

L'enseignement de la <c rédaction » a trouvé là sa règle d'or.
Et aussi, la rédaction orale, c'es+-à-dire l'art de parler, de

converser, de « conférer ». « L'étude des bvres, c'est un mouvement

languissant et faible qui n'échauffe point : là où la conférence

apprend et exerce, en un coup » (III, 8). Par eUe, l'élève
parvient non seulement à retenir de mémoire sa leçon, mais par
l'usage, la « réabsation » immédiate qu'U en fait en causant
avec son gouverneur, U l'enracine en lui-même et s'apprend à

la communiquer.
L'élève de Montaigne ne sera pas un scientUique. Lui-même

n'avait guère progressé dans les sciences, qu'U estime peu aptes
à la formation inteUectueUe.

« En somme, je sais qu'U y a une médecine, une jurisprudence,
quatre parties en la mathématique, et grossièrement ce à quoi eUes

visent ; et à l'aventure encore sais-je la prétention des sciences en
général au service de notre vie : mais d'y enfoncer plus avant, de
m'être rongé les ongles à l'étude d'Aristote, monarque delà doctrine
moderne, ou opiniâtre après quelque science, je ne l'ai jamais
fait (I, 26). — C'est, à la vérité, une très utile et grande partie
que la science ; ceux qui la méprisent témoignent assez leur bêtise ;
mais je n'estime pourtant pas sa valeur jusques à cette mesure
extrême qu'aucuns lui attribuent, comme HériUus le philosophe,
qui logeait en elle le souverain bien, et tenait qu'U fût en elle de
nous tenir sages et contents ; ce que je ne crois pas, ni ce que
d'autres ont dit, que la science est mère de toute vertu, et que tout
vice est produit par l'ignorance (II, 12). — N'est enfant des classes

moyennes qui ne se puisse dire plus savant que moi, qui n'ai pas
seulement de quoi l'examiner sur sa première leçon ; et, si l'on m'y
force, je suis contraint assez ineptement d'en tirer quelque matière
de propos universel, sur quoi j'examine son jugement naturel :

leçon qui leur est autant inconnue qu'à moi la leur (I, 26). »

La perfection, l'achèvement, le couronnement, la plénitude,
c'est bien d'unir les deux, la science au jugement, mais si vous
commencez par la science, l'issue est compromise, parce que vous
avez renversé l'ordre. Ce n'est qu' « après qu'on lui aura appris
ce qui sert à le faire plus sage et meUleur » qu' « on l'entretiendra



LA PÉDAGOGIE DE MONTAIGNE 99

que c'est que logique, physique, géométrie, rhétorique ; et la
science qu'U choisira, ayant déjà le jugement formé, il en viendra
bientôt à bout » (I, 26).

L'ivresse scientUique des temps modernes qui a envahi l'école
reçoit là un salutaire rappel à l'ordre. Bien sûr, la condition des
sciences est aujourd'hui fort différente. Néanmoins, on ne peut
douter que Montaigne ne les admettrait dans les classes primaires
et secondaires que dans la mesure où eUes sont enseignées de
manière à former le jugement, non à charger seulement la
mémoire. Lui-même, examinant la « mer trouble et vaste des

erreurs médicinales », (II, 12, 37), la scrute par moment avec
une justesse aiguë ; il se meut parfois avec une prudence consommée

dans les questions où l'histoire s'embrume de légende ; U

fait souvent montre du même bon sens dans la critique de la
scolastique, dont U dégonfle les superfluités verbeuses, mais
pour rester d'autant plus attaché aux principes rebgieux d'abord,
et aussi phUosophiques et scientifiques, encore que des éclats
de polémique lui donnent parfois l'air d'un sceptique absolu
dont le dernier mot serait en tout : « Que sais-je » (II, 12).
Mais U faut ignorer ou laisser dans l'ombre bien des Essais,
pour oser une affirmation si téméraire, contraire à l'ensemble
des idées de Montaigne sur la formation intellectueUe.

* * *

Montaigne, fervent de l'équitation, prescrit la culture physique.
Non plus qu'en science, des érudits, il n'est question, ici, de

champions à susciter : mais tout simplement d'assurer, par
l'endurance et l'assoupbssement, cette santé qui, avec la gaîté,
est notre meUleure « pièce » (I, 40). « Ce n'est pas assez de lui
roidir l'âme, U lui faut aussi roidir les muscles » (I, 26). « Le corps
est encore souple ; on le doit, à cette cause, pber à toutes façons
et coutumes » (ib.), même à supporter l'ivresse et la débauche :

à l'occasion, elles peuvent être utUes en diplomatie « Les jeux
mêmes et les exercices seront une bonne partie de l'étude ; la
course, la lutte, la musique, la danse, la chasse, le maniement
des chevaux et des armes » (ib.). L'élève de Montaigne ne sera
pas un doublet ; on ne l'éveUlera pas, le matin, au son langoureux
de la viole, car Montaigne appelle superstition cet usage que son
père fit pratiquer à son égard, (ib.).

* * *



100 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

« Tout abrégé sur un bon livre est un sot abrégé » (III, 8), dit
Montaigne, peu encourageant pour ses commentateurs futurs.
Au moins ai-je tâché de le citer le plus possible, pour éviter de
fausser sa pensée et de priver le lecteur de son style vert et
vigoureux ; mais U faUait choisir pour résumer, et l'auteur des
Essais est, plus que tout homme, merveüleusement divers et
ondoyant, insaisissable. On a voulu seulement faire ressortir
que la pédagogie de Montaigne n'est pas remarquable pour
l'ampbtude de son programme, mais pour le choix judicieux
qui y préside et pour l'esprit qui l'anime. Pas la quantité : la
qualité. Pas la masse : l'ordre. Pas la mémoire : l'inteUigence.
Il est un pédagogue aussi bien qu' « un phUosophe, imprémédité
et fortuit » (II, 12), mais sa pédagogie mérite qu'on s'y arrête,
non seulement en ce quatrième centenaire de la naissance de
Montaigne, non pas, — surtout pas — seulement pour l'étudier,
mais pour l'intelliger (intus legere, dit Thomas d'Aquin), pour
en cueillir le secret intérieur, pour se nourrir de sa vertu. EUe
vaut d'être méditée, ruminée, assimuée. C'est sa valeur, d'être
synchrone à la vie, à la vie humaine, qui est spiritueUe et corpo-
Telle aussi, et qui veut être rythmée selon une mesure parfaite.
L'âpunav phpov de Montaigne (III, 13) n'est pas le roseau
d'or de l'Apocalypse. Montaigne ne veut pas tant « aller haut,
mais ordonnément » (III, 1) : c'est sa sagesse et sa faiblesse. Il
serait mieux d'accorder l'un et l'autre, mais aussi est-U impossible
de jamais se maintenir haut si l'on n'y est monté ordonnément.
La pédagogie de Montaigne est meUleure qu'U ne l'avoue : « Je
n'ai point l'autorité d'être cru, ni ne le désire, me sentant trop
mal instruit pour instruire autrui » (I, 26). Il en savait assez

pour discerner les principes qui doivent diriger l'éducateur ; U

les a exprimés rondement, laissant à chaque « conducteur » le
soin d'en tirer des conclusions adaptées à sa tâche, dont U a vu
la dUficulté : « C'est une des plus ardues besognes que je sache ;
et est l'effet d'une haute âme et bien forte, savoir condescendre
à ces allures puériles, et les guider » (I, 26). Il en a vu aussi
l'importance : les habitudes morales et inteUectueUes acquises par
l'éducation modèlent les traits définitUs du visage intérieur
de l'homme.

Léon Barbey.


	La pédagogie de Montaigne

