
Zeitschrift: Annuaire de l'instruction publique en Suisse

Band: 20 (1929)

Artikel: La vie sociale et la pensée de l'enfant

Autor: Piaget, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-111652

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-111652
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La vie sociale et la pensée de l'enfant.

Il ne s'agira point ici de l'action des classes sociales ou des

conditions économiques sur l'intelligence des écoliers, mais
d'un problème plus abstrait quoique tout aussi essentiel du
point de vue de l'école et de la formation de l'enfant : quelle
est l'influence, sur le développement de la logique enfantine,
des rapports sociaux que les enfants peuvent avoir entre eux,
et des échanges de pensée qu'ils pratiquent avec leurs camarades
ou avec leurs aînés. Ou encore, si l'on préfère cette forme
pratique de la question : faut-il laisser parler les enfants entre eux,
même à l'école, pour développer leurs facultés intellectuelles,
ou bien cette vie sociale entre enfants sera-t-elle un obstacle
à leur développement spontané

Y a-t-il une vie sociale entre enfants, cette vie sociale
ou cette absence de vie sociale, suivant les âges, peut-elle avoir
une influence quelconque sur la structure de la logique de l'enfant

Ce sont là, semble-t-il, problèmes bien oiseux, qui peuvent
présenter un intérêt pour le spécialiste, mais qui resteront
loin du centre des questions. J'aimerais au contraire rappeler
aux pédagogues que le problème des facteurs sociaux de la
pensée est au cœur même de cette question cruelle, de savoir
si l'enfant pense et raisonne de la même manière que nous, et
si les discours que nous lui adressons, à l'école ou dans la vie,
ne sont pas parfois aussi vides de sens pour lui, que sont pour
nous les siens.

Voici donc, en deux mots, ce que nous voudrions essajrer
de montrer. Nous allons tenter de faire voir, tout d'abord,
que le fait de communiquer ou de garder pour soi ce qu'on pense,
n'est pas un accident pour la pensée, mais transforme le raisonnement

dans sa structure même. Puis nous essayerons de prouver



LA VIE SOCIALE ET LA PENSÉE DE L'ENFANT 35

que la pensée enfantine est beaucoup moins socialisée, ou beaucoup

plus égocentrique, que la nôtre. Nous donnerons ensuite
quelques exemples de l'influence de cet égocentrisme sur le
fonctionnement de la pensée. Et enfin nous concluerons qu'il
faut laisser les enfants parler et se parler entre eux, même
en travaillant, si l'on veut en faire des intelligences logiques et
capables de contrôle.

I
Voici une petite expérience, que chacun a pu faire en

appliquant les tests de Binet et Simon. On montre à un enfant de cinq
ans deux petites boîtes, de même volume et de même apparence,
en demandant : « Laquelle est la plus lourde » L'enfant, qui
n'a pas lui-même soupesé ni touché les boîtes, montre l'une
des deux, au hasard, et dit « celle-là ». On insiste, on dit « Mais
tu n'as pas essayé » ou « Comment le sais-tu » L'enfant
ne comprend pas l'objection. Il continue à ne pas avoir l'idée
de saisir les boîtes, et il continue à être convaincu que celle
qu'il montre est la plus lourde. Certes, il y a des enfants timides
et d'autres assurés, il y en a de retardés et d'intelligents, on
comprend donc que tous ne pensent pas à faire eux-mêmes
l'essai. On comprend même qu'aucun ne le fasse. Mais ce qu'on
ne comprend plus du tout, c'est leur conviction. Ils ont décidé
que la première venue des deux boîtes était la plus lourde,
et ils le croient. Ce qui est pour nous une hypothèse est pour
eux une croyance. Il y a des affirmations, il n'y a pas de contrôle.

Nous touchons là un fait fondamental. Je le généralise tout
de suite, car chacun sait qu'il est général. Nous en aurions des

quantités de pareils à raconter. Demandons à un enfant d'où
viennent les ruisseaux. Il répondra que des ouvriers l'ont creusé
et qu'on a mis de l'eau dedans. « Comment sais-tu cela — J'y
sais. » Un enfant m'a dit qu'on faisait le papier avec des plumes
de coq, un autre qu'on fait les ciseaux avec du fer, lequel est fait
de soudure, laquelle est faite de poix. Et ainsi de suite. D'où
viennent ces mythes Personne n'a jamais dit de telles choses
à ces enfants. Ils n'ont jamais essayé de les confirmer auprès de
quelqu'un. Ce sont des hypothèses surgies un beau jour dans
leur cerveau. Souvent on en peut retracer l'origine. Mais toujours
on constate le même phénomène : ces hypothèses, sitôt nées,
sont devenues des croyances. Ou, si l'on veut, l'idée même



36 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

naît, dans la pensée de l'enfant, à l'état de croyance. Il y a
« conviction spontanée ».

Or, on saisit l'importance capitale d'un tel fait. Qu'est-ce,
au fond, que la capacité de contrôle C'est la faculté logique
elle-même. L'intelligence est faite de deux facultés, aussi importantes

l'une que l'autre : l'imagination et le contrôle, ou si
l'on veut, l'invention et la preuve. Pour résoudre un problème,
quel qu'il soit, nous commençons par inventer ou imaginer
certaines solutions, « il nous vient des idées » comme on dit.
Mais ces idées nous viennent pêle-mêle, sans suite, plus ou
moins justes ou fausses. Ensuite nous les contrôlons. Nous
examinons chacune pour voir où elle mène, et nous choisissons.
L'invention était l'œuvre de l'imagination, ce choix est l'œuvre
d'une toute autre faculté : l'esprit critique, en un mot la logique.
La logique c'est l'art de la preuve.

Ce défaut de contrôle que nous venons de constater chez
l'enfant serait donc un défaut de logique.

Or comment naît chez nous le besoin de logique Quelles
sont les conditions qui chez l'enfant régleront et provoqueront
le besoin de faire la preuve Nous allons essayer de montrer
que c'est précisément la vie en commun et le contact de la
pensée propre avec celle des autres.

Il n'est, en effet, pas besoin d'une analyse approfondie pour
voir que nous sommes tous par nous-mêmes extrêmement
portés à croire sans plus à notre propre pensée et à vivre, comme
les enfants, en l'état de perpétuelle « conviction spontanée ».

A chaque instant nous viennent des idées bizarres, des soupçons
sur le compte d'autrui, des projets irréalisables auxquels nous
croyons, des idées de grandeur, bref tout un arsenal d'idées
saugrenues auxquelles notre conviction s'attache d'emblée
lorsque nous sommes seuls et qui tombent d'elles-mêmes au
contact d'autrui. Si nous n'avions pas les autres comme garde-
fous, si nous ne vivions pas mentalement en discussion perpétuelle

avec des contradicteurs que nous nous représentons
souvent en chair et en os, nous serions tout le jour dans un état
semblable à celui dans lequel nous sommes le soir, juste avant
de dormir, ou dans la somnolence d'une rêverie, c'est-à-dire
que nous serions dans un état voisin de l'imagination délirante.
A quoi reconnaît-on, en effet, un aliéné C'est au fait qu'il
pense uniquement pour lui-même et sans s'occuper de l'opinion



LA VIE SOCIALE ET LA PENSÉE DE L'ENFANT 37

d'autrui. Il rumine sans cesse une pensée à laquelle il est seul
à croire, et la gravité de son état réside justement en cela qu'il
ne cherche pas à convaincre et que peu lui importe d'être seul
de son avis.

Sans la vie sociale nous en serions peut-être tous là C'est
une chose remarquable, en effet, et très importante pour la
psychologie de l'enfant, dont nous ne nous éloignons qu'en
apparence, que 1*« imperméabilité » des esprits à l'expérience
Sans les autres, sans l'incessant contrôle que produit en nous
la discussion avec autrui, nous ne tiendrions pas compte de la
réalité, des faits objectifs, ou plutôt nous les arrangerions à

notre façon.
Il faut donc s'attendre à ce qu'un individu qui pense

constamment pour lui-même et qui, par impossible, serait complètement

enfermé dans son moi, ait une mentalité et une logique
extrêmement différentes des individus dont la pensée est en
quelque sorte socialisée, c'est-à-dire fondue de plus en plus
avec la pensée des autres. Encore une brève remarque sur ce

point, et nous serons ramenés tout naturellement à la pensée de

l'enfant, dont nous verrons que le principal caractère est
précisément de n'être pas sociale et d'être égocentrique.

Réfléchissons, par exemple, à ce petit fait courant mais
bien instructif. Nous sommes en train de lire un théorème de

mathématique ou une démonstration quelconque, un peu
abstraite. A un moment donné nous croyons avoir tout compris.
Les différents points paraissent logiquement liés les uns aux
autres. Bref nous sommes satisfaits intellectuellement. Essayons
à ce moment d'expliquer à quelqu'un d'autre ce que nous venons
de comprendre. Les choses changent du tout au tout. Ce qui
nous semblait clair ne l'est plus. Deux points qui nous paraissaient

s'impliquer l'un l'autre se trouvent être très éloignés
et il manque entre eux deux toute une série de chaînons
intermédiaires. Nous nous apercevons que telle image que nous nous
étions faite mentalement non seulement ne peut s'exprimer
mais même perd toute valeur à nos yeux. Bref, nous avons changé
de sentiments intellectuels, de croyances. La différence est
souvent si grande entre la compréhension personnelle ou intime
et l'explication faite à autrui qu'il semble presque que l'on ait
changé d'idées entre deux.

En réalité on met simplement le doigt sur la différence



38 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

considérable qui sépare la pensée intime et informulable de la
pensée socialisée. Bref, la pensée individuelle et incommunicable
est étrangère au besoin de vérification réelle. Elle est somme
toute une imagination intuitive, une divination. La pensée socialisée

au contraire est dirigée toute entière par les exigences
de la démonstration : comme telle elle devient logique et déduc-
tive.

C'est là une conclusion sur laquelle les études récentes de
la psychanalyse ont fortement insisté. L'un des grands mérites
de la psychanalyse est d'avoir montré qu'à côté de l'intelligence,
ou de la pensée logique, il existait un grand nombre de variétés
de pensée, que l'on peut rassembler sous le nom de pensée
symbolique : c'est par exemple la pensée du rêve, si l'on admet
que le rêve est une sorte d'histoire sans parole qui traduit nos
désirs secrets. C'est la pensée de l'aliéné, du rêvasseur, c'est
l'imagination de l'artiste, du mystique et de l'enfant qui joue.
Toutes ces formes de pensée, nous le voyons d'emblée, diffèrent
de l'intelligence par deux ou trois caractères essentiels :

prédominance de l'image ou du geste sur le concept ou le mot, caractère

décousu des moments successifs de la pensée, inconscience
des motifs réels qui guident la fantaisie, etc. Or le célèbre
psychiatre zurichois, M. Bleuler, a précisément montré que
ces caractères si étranges de décousu, de visualisation,
d'inconscience, proviennent du fait que la pensée symbolique
est strictement intime et incommunicable. Il a baptisé « pensée
autistique », c'est-à-dire justement pensée individuelle, cette
manière de pensée, par opposition à la pensée socialisée que
constituent l'intelligence et la raison.

J'en ai assez dit, semble-t-il, pour que nous puissions poser
en termes clairs le problème social de la pensée de l'enfant.
Si l'enfant est encore autistique, si sa pensée est moins socialisée
que la nôtre, il faut nous attendre à ce que sa logique diffère
de la nôtre, et soit beaucoup plus proche de celle du rêve que
de celle de l'intelligence consciente. Demandons-nous donc,
maintenant, dans quelle mesure l'enfant socialise sa pensée,
puis nous chercherons à dégager les résultats de cette enquête
au point de vue de la mentalité enfantine.



LA VIE SOCIALE ET LA PENSÉE DE L'ENFANT 39

II

Quelle méthode allons-nous employer pour résoudre cette
question de savoir si l'enfant a tendance ou non à socialiser
sa pensée Il semble que la première société dont il faille étudier
l'influence sur l'enfant soit celle de ses parents. L'enfant échan-
gera-t-il sa pensée avec ses parents Mais il importe ici d'être
très prudents dans nos conclusions. Tout le monde a remarqué
que l'enfant questionneur a souvent une bizarre manière de poser
ses questions, qui consiste à ne pas attendre la réponse ou à

la donner lui-même immédiatement. On a cité (Nagy) cette
question : « Pourquoi les ours ont quatre pattes ?» à laquelle
l'enfant lui-même a ajouté aussitôt : « Parce qu'ils ont été
méchants et le bon Dieu les a punis ». D'autres questions sont
plus sérieuses : l'enfant est inquiet et veut une réponse à tout
prix. Mais on sait combien il est difficile alors de le satisfaire.
Il déforme ce qu'on lui affirme. Il oppose même parfois une fin
absolue de non-recevoir. Je tiens d'une mère de famille très
distinguée, et dont le témoignage est sûr, cette histoire
instructive. Interrogée par sa fille sur la naissance des bébés, elle
a répondu d'une manière discrète, mais avec autant de véracité
que possible. Quand la fillette eût compris la relation qui existe
entre les mères et leurs enfants, elle déclara sans plus que cela
ne lui plaisait pas et qu'elle croyait que cela n'était pas vrai. —
Voici encore un garçon à qui l'on avait appris que la terre
était ronde et qui m'a avoué sans honte qu'il pensait que « c'était
des blagues ».

On voit que la discussion ou l'échange de pensée entre
adultes et enfants, même entre parents et enfants, ne peut pas
être un échange complet, d'égal à égal pour ainsi dire, tel qu'il
existe entre deux adultes. Cet échange d'adultes à enfants est,
en effet, limité par deux restrictions considérables. D'une part
l'enfant ne dira pas tout aux adultes, loin de là. Ou bien il croit
que tout le monde lit dans sa propre pensée, que ses parents
savent tout ce qu'il croit et désire, et alors il garde pour lui
un monde de pensées d'une richesse que nous ne soupçonnons
pas et que nous n'épuiserons jamais. Ou bien il se tait par peur
d'être désillusionné, par peur qu'on lui enlève ses idées. D'autre
part, quand nous parlons aux enfants, ils se gardent de recevoir



40 ANNUAIRE DE l'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

nos dires avec la docilité que nous leur supposons. Ou bien
ils déforment tout sans s'en douter, ou bien ils refusent d'accepter
ce qu'on leur affirme. Ils se représentent le monde des grandes
personnes comme un immense univers my térieux qui n'est pas
fait pour eux et qui n'a point de contact avec leur monde à eux.

Bref, si importante que soit la parole adulte elle ne suffira
pas à créer un échange de pensée d'égal à égal avec l'enfant,
et à libérer la pensée de l'enfant de son égocentrisme. Etudions
donc les échanges de pensées entre enfants et enfants.

Si l'enfant tient à sortir de son moi, s'il éprouve le besoin
de socialiser sa pensée et de l'appuyer sur celle des autres, il
doit en effet pouvoir satisfaire ce besoin, non pas avec des amis
occasionnels qu'on voit quelques heures une après-midi, mais
avec des camarades de chaque jour. Or nous avons, à Genève,
un terrain idéal d'expérience à cet égard : c'est la Maison des

Petits, dans laquelle les enfants entre trois et quatre et huit
et neuf ans, peuvent parler en travaillant, peuvent s'associer
s'ils le veulent, et cela sans y être invités en aucune façon.
Eh bien, dans de telles conditions, les enfants socialisent-ils
ou non leur pensée Travaillent-ils ensemble ou seuls
Discutent-ils Ces discussions ont-elles une influence quelconque
sur leurs raisonnements

Pour résoudre ces problèmes nous avons procédé de la
manière suivante. Nous avons commencé par choisir un enfant
au moins par âge, au hasard, et par suivre et noter ses faits et
gestes pendant à peu près un mois. Nous avons recueilli ainsi
environ 1500 propos par enfant, et notre collection se monte
actuellement à plus de 8000 propos. Une fois ces documents
recueillis rien n'est plus facile que de les classer au point de vue
qui nous intéresse ici. En effet, au sujet de chaque phrase que
l'enfant a prononcée on peut se poser cette question : pourquoi
l'enfant parle-t-il Est-ce pour apprendre quelque chose aux
autres Est-ce pour demander quelque chose Est-ce pour
discuter Est-ce pour le plaisir de parler Est-ce pour se

pousser lui-même à l'action Bref, tout est possible.
Or on distingue d'emblée deux grandes catégories dans ces

fonctions du langage enfantin, le langage socialisé et le langage
égocentrique. Le langage socialisé comprend par exemple toutes
les informations adaptées à l'interlocuteur. C'est un élève habile
qui donne des conseils à un camarade, ou ce sont les propos



LA VIE SOCIALE ET LA PENSÉE DE L'ENFANT 41

successifs d'une discussion, comme celle-ci, de deux enfants de
six ans : « Deux lunes. ¦— Non deux soleils. — Les soleils ils sont

pas comme ça avec une bouche. — Ils sont ronds. — Ils sont tout
ronds mais ils n'ont pas des yeux, une bouche. —Mais si, ils voient.
— Mais non c'est le bon Dieu seulement qui voit.» D'autres propos
nettement socialisés consistent en critiques ou moqueries :

« Moi j'sais bien qu'il peut pas. — II est bien plus joli le nôtre »,

etc. D'autres consistent en ordres, menaces, prières, questions
et réponses. Bref tout ce langage socialisé ressemble, par sa
fonction, au langage adulte : il sert à communiquer la pensée.

Par contre le langage égocentrique est spécifiquement
enfantin. Il consiste essentiellement en monologues ou
soliloques. Jusque très tard, c'est-à-dire au moins sept-huit ans,
les enfants parlent tout le temps, même pour eux, même quand
personne ne les écoute et qu'ils sont seuls dans une chambre.
La fonction de la parole est ici bien distincte de ce qu'elle était
tout à l'heure. L'enfant parle au fond simplement pour s'exciter
à l'action. Voici un garçon de six ans qui travaille à dessiner
des chiffres. Il parcourt son cahier et dit pour lui, sans que
personne ne l'écoute : « 7, 8, 9, numéro N° 9, jV° 9, A"0 9, moi je veux
le N° 9. Maintenant je vais faire le 9, je fais le 9, crayon rose, il
faut 9, maintenant j'suis à 9, » etc. Le langage dérive des cris
dont l'animal accompagne son action, cris de colère dans la
lutte, de plaisir dans la construction du nid, etc. Ces cris
longtemps ont fait partie intégrante de l'action : ils en sont devenus
inséparables. Il suffisait de les prononcer pour déclencher
les actes. Avouons que les soliloques d'enfants au travail et au
jeu sont encore bien proches de cette fonction primitive du
langage.

Une autre variété du langage égocentrique est ce que nous
pouvons appeler d'un terme bizarre le « monologue collectif » :

parfois les enfants se mettent à plusieurs pour se livrer à leurs
soliloques, mais ce qui est frappant alors c'est qu'ils ne s'écoutent
pas nécessairement entre eux. Chacun parle pour lui. Il n'y a
pas conversation, il y a une série de petits monologues qui
s'entrecroisent et se pou-suivent, mais sans action les uns sur
les autres. Voici par exemple un garçon de six ans qui, en travaillant,

s'écrie : « Je fais l'escalier, regarde. » — L'interlocutrice,
tout en continuant son propre dessin, répond : « J'peux pas
venir cette après-midi, j'ai le cours de rythmique. » Voici un autre



42 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

dialogue : « Où est-ce qu'on pourrait faire encore un tunnel
Ah Ici, Eunice Réponse : « Regarde ma jolie robe. »

Bref, c'est un peu la conversation de certains salons où
tout le monde parle de soi et où personne n'écoute. Aussi ne

peut-on pas dire qu'ici la fonction du langage soit bien différente
de ce qu'elle est dans le pur monologue. L'étude des jeux
d'enfants, avant sept-huit ans, conduit à des conclusions analogues.

Maintenant que nous avons distingué le langage socialisé
et le langage égocentrique, nous pouvons résoudre notre
problème : dans quelle mesure les enfants échangent-ils leur
pensée Chose intéressante, à trois et quatre ans le langage
égocentrique comprend encore les 55 à 60 % des propos spontanés

des enfants. A six ans, le langage égocentrique constitue
le 43 à 47 % des propos. Ce n'est qu'après sept ans que ce langage
est réduit au 25 % des propos, environ. La tendance naturelle
des petits enfants est donc d'agir pour eux, de s'enfermer dans
leur moi, de rester égocentriques. Ce n'est que peu à peu qu'ils
prennent le goût du travail en commun et de la discussion.
Mais vers sept-huit ans, le besoin social, j'entends le besoin d'un
échange de pensée, devient manifeste. Auparavant les enfants
parlent certes beaucoup, presque plus semble-t-il que nous.
Mais il ne faut pas confondre le besoin de parler et le besoin
d'échange véritable. Bien plus, nous ne savons pas quelle richesse
de pensée l'enfant est obligé de taire, faute de mots et de moyens
d'expression. Il n'est donc pas téméraire d'accepter le résultat
de nos chiffres et de considérer comme essentiel au point de vue
de la pensée, l'égocentrisme de l'enfant.

Encore une contre-épreuve et je passe aux résultats de cet
égocentrisme en ce qui concerne la structure de la logique enfantine.

Si vraiment les enfants pensent et parlent de manière
égocentrique, il doit se produire nécessairement un phénomène
simple à observer : lorsqu'ils se parlent, même en toute liberté,
ils doivent avoir plus de peine à se comprendre entre eux que
nous entre nous. C'est là un fait que nous avons souvent eu
l'occasion d'observer à propos de recherches nullement dirigées
dans un but précis. Il nous est arrivé, par exemple, de voir des

garçons de sept à neuf ans se renseigner auprès de camarades
pour savoir ce que nous demandons dans nos examens d'enfants.
A cet âge le résultat est toujours le même : les enfants sont si
incapables de se donner des renseignements objectifs et suffi-



LA VIE SOCIALE ET LA PENSÉE DE l'ENFANT 43

samment explicites, que ceux d'entre eux qui se font raconter
tel test et préparent d'avance leur réponse comprennent beaucoup

moins vite que les autres ce que nous leur demandons :

leurs camarades les ont embrouillés au lieu de les éclairer
Si tel est le cas, il doit être facile de déceler cette incompréhension

mutuelle par une petite expérience. C'est ce que nous
avons tenté. Nous avons étudié une cinquantaine d'enfants
de la manière suivante. On fait venir deux garçons à la fois,
pris dans la même classe et se connaissant bien. On raconte à l'un
une très courte histoire pendant que l'autre attend dans la cour.
Puis on prie le premier enfant de raconter l'histoire à son camarade

et l'on cherche si ce dernier a compris. Inutile d'insister
ici sur les procédés à suivre pour intéresser les enfants à ce

jeu et pour se rendre compte de la compréhension réelle de
l'un et de l'autre des deux sujets. Disons seulement que l'on
change les rôles après cette première expérience, et qu'outre
les histoires on doit employer aussi de petits dessins représentant
un robinet ou une bicyclette, que l'on fait expbquer de l'un à

l'autre enfant.
Assurément, l'expérience est artificielle, le dépouillement

des matérieux est artificiel aussi. Mais il est clair que si l'on ne
prend pas à la lettre les résultats que l'on obtient, et si l'on a
soin de les comparer à ce qui se passe dans la vie de tous les

jours, tout peut prêter à analyses intéressantes. Or, au point
de vue qui nous occupe, l'expérience a montré de manière
frappante l'inaptitude des enfants à se faire comprendre ce

qu'ils veulent par le moyen de la parole. Voici un seul exemple.
Nous racontons l'histoire suivante à un garçon de huit ans :

Il y avait une fois une dame qui s'appelait Niobé et qui
avait douze fils et douze filles. Elle a rencontré une fée qui
n'avait qu'un fils et point de fille. Alors la dame s'est moquée
de la fée parce que la fée n'avait qu'un garçon. La fée alors
s'est fâchée et a attaché la dame à un rocher. La dame a pleuré
pendant dix ans. A la fin elle a été changée en rocher et ses
larmes ont fait un ruisseau qui coule encore aujourd'hui.

Ce garçon la raconte lui-même à son camarade de la manière
suivante : « Il y avait une fois une dame qui s'appelait Niobé,
qui avait douze garçons et douze filles, et une fée un garçon et une
fille. Et puis Niobé voulait avoir plus de fils (que la fée). Alors
elle s'est fâchée. Elle l'avait attachée après une pierre. Il est devenu



44 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

un rocher et puis ses larmes ont fait un ruisseau qui coule encore
aujourd'hui. » Nous voyons d'emblée les particularités de ce style.
L'enfant parle comme si son camarade comprenait tout d'avance.
Il emploie à tort et à travers les pronoms personnels : il, elle,
etc. Il ne précise rien. Bref, comme les enfants dont nous parlions
tout à l'heure, il parle pour lui et non pour l'interlocuteur. Vous
me direz peut-être qu'il n'a pas compris l'histoire. Mais, en lui
posant après l'expérience un certain nombre de questions nous
avons pu contrôler, au contraire, qu'il avait tout saisi. Il ne
s'est simplement pas exprimé comme on s'exprime pour instruire :

il a parlé par allusions comme on fait avec ceux qui en savent
autant que nous.

Le résultat d'un tel procédé est facile à prévoir. L'interlocuteur

croit d'emblée tout comprendre. Une assonance
quelconque l'aiguille sur une fausse piste et il ne reste rien de l'histoire

primitive :

Après avoir entendu le récit de Gio (voir au § 4), Ri (sept ans)
raconte comme suit le récit de Niobé : « Il y avait une fois une
dame qui s'appelait Vaïka. Elle avait douze fils. Une fée n'en
avait qu'un. Une fois, un jour, son fils a fait une tache à un
caillou. Sa maman pleurait pendant cinq ans. Ça (la tache,
comme Gio nous la dit ensuite) a fait un rocher et ses larmes, ça
a fait un ruisseau qui coule encore aujourd'hui. »

L'idée de la tache est née dans l'esprit de Ri quand Gio a

prononcé ces mots : « Le fils à la fée il l'a attachée à une pierre ».

Il suffit de l'assonance « tache-attaché » pour créer toute cette
construction dans l'esprit de Ri.

Il est, je pense, inutile d'insister : l'expérience semble bien
confirmer ce que l'observation avait montré à l'évidence. Pas

plus qu'ils ne parlent socialement, les enfants ne sont
spontanément portés à entrer dans le point de vue les uns des autres.
Chacun reste enfermé dans son moi, et leur pensée est, en une
certaine mesure, incommunicable.

III
Nous avons donc réalisé la première partie de notre

programme. L'enfant a une pensée moins socialisée que l'adulte.
Il pense d'une manière intermédiaire entre le rêvasseur qui rêve
pour lui tout seul, et l'homme intelligent qui pense en fonction



LA VIE SOCIALE ET LA PENSÉE DE L'ENFANT 45

des autres. Le moment est venu de chercher si vraiment, comme
nous l'avons supposé tout à l'heure, les influences de cet égocen-
trisme sont si considérables sur la structure même du raisonnement.

C'est ce que nous allons essayer de démontrer
maintenant, en énumérant un certain nombre des caractères du
jugement et du raisonnement enfantins, et en indiquant en
quoi ils résultent de l'égocentrisme de la pensée.

Voici d'abord trois particularités nettes des jugements
d'enfants. La première c'est l'incapacité à se placer à un point
de vue relatif. Quand un adulte dit : Cette maison est « à gauche »,

il ajoute tout de suite « à gauche du jardin, et à gauche si vous
remontez la rue ». Quand un adulte dit « Suzanne est blonde »,

il ajoute tout de suite « plus blonde que moi, mais moins blonde
que Lili ». Quand Socrate demande à Agathon dans le Banquet :

« Voyons, un frère en tant que frère, est-il le frère de quelqu'un »

Agathon répond non sans quelque surprise : « Assurément,
Socrate, il l'est de quelqu'un ». C'est que les termes de gauche,
de blond ou de frère n'ont point de sens par eux-mêmes : ce sont
des relations. Pour l'enfant les choses ne sont pas si compliquées.
Toutes les expressions, pour nous relatives, ont pour lui un seul
absolu, et dès qu'on essaye de le faire raisonner sur des relations
on soulève pour lui des difficultés insurmontables.

Voici un premier exemple, bien éloquent dans sa simplicité.
J'ai demandé un jour par hasard à un garçon de 5 ans, Raoul,
s'il avait des frères. Raoul m'a répondu « J'en ai un. Il s'appelle
Gerald ». J'ai continué « Et Gerald est-ce qu'il a un frère »

Réponse : « Non, c'est seulement moi qui a un frère » J'ai insisté :

i Mais tu es son frère » « Oui ». « Alors il a un frère ». « Non »,

etc. Je suis allé ensuite trouver Gerald et je lui ai posé les mêmes

questions. Il est tombé dans le piège de la même manière. Depuis
lors nous avons soumis plus de 200 petits genevois de classe

populaire à cette expérience. Ce n'est qu'à 10 ans que les trois
quarts d'entre eux sont capables de dire combien de frères et
soeurs ont leurs propres frères et sœurs. On répondra peut-être
que ce n'est pas là un phénomène de logique, mais bien de

distraction. Mais, il est possible de continuer l'expérience et de

poser aux enfants des petits problèmes de raisonnement logique.
Il semble même, lorsqu'on a vu sur le vif ces difficultés, que
c'est par les petits problèmes purement logiques qu'il faudrait
commencer l'enseignement des problèmes arithmétiques à



46 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

l'école. On dit par exemple à l'enfant « Ernest a trois frères,
Auguste, Charles et Raymond. Combien de frères aura Auguste ?»

etc. Si simples qu'ils soient ces problèmes soulèvent des difficultés
considérables jusqu'à 9 ou 10 ans.

Bref, une relation aussi élémentaire que celle de frère donne
lieu à des difficultés logiques pour l'enfant. Or il est aisé de voir
que de telles difficultés sont sous la dépendance immédiate
de l'égocentrisme de la pensée. Qu'est-ce que c'est, en effet,
qu'un jugement de relation C'est un jugement qui change de

forme avec les points de vue personnels et qui suppose au
minimum deux points de vue à la fois. Lorsque je dis « Charles
est mon frère», j'énonce un lien entre Charles et moi, et ce lien
changera de forme dans la bouche de Paul. Paul dira « Charles
est le frère de Jean ». Charles dira « Jean est mon frère », etc.
Toutes les expressions relatives, comme « j'ai...un frère », « le
frère de... mon frère », sont des expressions qui changent de
forme suivant les points de vue et qui relient entre eux deux
individus au minimum. Au contraire l'expression « Charles est

un garçon » ne relie Charles qu'avec lui-même. Elle ne concerne
pas deux individus et ne change pas de forme suivant les points
de vue. Or supposons maintenant un individu égocentrique,
qui ne connaît qu'un seul point de vue, et qui n'a jamais eu la
curiosité de se placer à celui des proches. Cet individu saura
dire « J'ai deux frères », il saura dire que chacun de ces frères
est le frère de l'autre. Il leur attribuera à chacun un frère, mais il
ne se verra pas lui-même selon le point de vue des autres. Il
oubliera de se compter, par égocentrisme. En ce qui concerne
la relation de frère, il est donc bien clair que ce sont les habitudes
égocentriques de penser qui entraînent les difficultés logiques
et l'incapacité à manier le jugement de relation.

Il en est de même des relations de gauche et de droite. A
5 ans, à Genève, un enfant est capable de montrer sa main
gauche et sa main droite. Mais il lui faudra 3 ans encore pour
découvrir la droite et la gauche d'une personne assise en face
de lui. Avant 8 ans, les mots « gauche et droite » ont donc un
sens absolu pour l'enfant, comme si tout l'univers était orienté
par rapport à son seul corps. Mais, ce n'est pas tout. Ce n'est
qu'à 11 ans, en moyenne, que les enfants sont capables, lorsqu'on
leur montre trois objets alignés, de dire que celui du milieu est
à la fois à la droite de l'un et à la gauche de l'autre. On voit



LA VIE SOCIALE ET LA PENSÉE DE L'ENFANT 47

donc que c'est très lentement et très péniblement que s'acquière
le sens de la relativité, même pour des relations usuelles comme
celles de droite et de gauche. Inutile de dire qu'à ces mêmes
âges, un enfant est incapable de comprendre que la Suisse est
à la fois au sud de l'Allemagne et au nord de l'Italie : si la Suisse
est au sud elle n'est pas au nord

Encore un exemple. On décrit à l'enfant de 10 ou 11 ans
trois petites filles dont l'une est à la fois plus blonde que la
seconde et plus brune que la troisième. L'enfant dira que c'est
impossible : si elle est plus brune elle ne peut pas être plus
blonde On n'est pas blond et brun à la fois... Nous avons
analysé en détail ce petit problème avec des écoliers intelligents.
On ne se représente pas les difficultés que des questions aussi
simples peuvent présenter pour eux. Ici encore, il est très net
que l'absence de relativité dérive à nouveau des habitudes
d'esprit que crée l'égocentrisme. Un enfant qui s'estime blond
considérera comme châtains ou bruns tous les camarades plus
foncés : il ne pourra concevoir, dans ce cas, qu'un ami soit à la
fois plus brun que lui-même et soit considéré encore comme
un blond du point de vue d'un tiers.

On pourrait insister. Des termes comme étranger, ennemi,
ami, et ainsi de suite, donneraient lieu à des analyses semblables.
Mais nous en avons assez dit pour qu'on nous accorde ceci :

l'enfant est incapable spontanément de manier la logique des
relations, et cela à cause de son égocentrisme. Seules les
habitudes de la discussion et de l'échange des points de vue l'amènent
progressivement à conquérir cet instrument essentiel du
raisonnement.

Une deuxième particularité de la logique des enfants est
ce qu'on peut appeler la juxtaposition, ou l'absence de synthèse
entre les affirmations successives. Pour faire comprendre en
deux mots en quoi consiste ce phénomène il suffit de le comparer
au phénomène parallèle, que M. Luquet, et les spécialistes du
dessin enfantin, ont appelé « incapacité synthétique ». Tout le
monde a vu de ces dessins d'enfants dans lesquels chaque détail
est indiqué soigneusement, mais qui ne constituent pas un tout.
L'enfant dessinera un bonhomme, par exemple, en plaçant le
chapeau à 5 cm. au-dessus de la tête, en insérant les bras à la
hauteur des jambes, en rajoutant un second œil à un profil,
ou en mettant les yeux en dehors de la tête. Bref l'enfant a



48 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

une conscience nette des détails, mais il n'arrive pas à la synthèse
exacte. Or le langage des enfants nous offre un spectacle très
semblable. La plupart des termes marquant une liaison entre les

jugements, sont absents. Dans ses descriptions et ses explications

l'enfant note une série de détails avec exactitude mais
au lieu de les relier par des conjonctions «parce que, puisque,
donc, tandis que, etc. » il les relie de préférence par des termes
à sens vague « et puis » ou « alors ». Bref l'enfant juxtapose ses

jugements au lieu de les synthétiser.
Un moyen bien simple d'étudier ces termes de liaison et ces

conjonctions consiste à faire compléter des phrases préparées
d'avance et qui contiennent les conjonctions. On donne à l'enfant
la phrase « Ce monsieur est tombé de sa bicyclette parce que... »

et on lui demande d'inventer correctement la fin de cette phrase.
Les résultats de ces expériences sont très intéressants pour le

pédagogue autant que pour le psychologue. En ce qui concerne
la liaison causale, le « parce que » par exemple, tantôt les enfants,
encore à huit et neuf ans, complètent bien les phrases tantôt
ils les retournent, comme si le « parce que » indiquait la
conséquence et équivalait à un « de telle sorte que ». Voici des exemples :

« Un monsieur est tombé dans la rue parce qu'ïZ s'est cassé la
jambe, il s'est fait mettre un bout de bâton » (une jambe en bois,
après être tombé). « Un monsieur parce qu'il était malade
après ». « Ce garçon m'a lancé un caillou parce qu'il est en prison »,

etc. Tout se passe donc comme si l'enfant avait retourné simplement

la liaison. Au lieu de dire « Ce garçon est en prison parce
qu'il m'a lancé un caillou », il dit « Ce garçon m'a lancé un
caillou parce qu'il est en prison ».

Le mot « donc » est complètement absent de la langue enfantine

j usqu'à onze-douze ans et plus. Les enfants le comprennent-ils
néanmoins Voici des exemples qui montrent nettement qu'il
n'en est rien, quand même ces enfants prétendent l'avoir entendu
souvent : « Fernand a perdu sa plume donc il avait une jolie
plume » ou « donc elle était neuve » ou « donc il l'a retrouvée »,

etc., etc.
Inutile de dire que les conjonctions de discordance comme

le « quoique », le « bien que » sont totalement incomprises :

« Ce monsieur est tombé du char malgré que le cheval a glissé ».

« Ce monsieur est tombé de sa bicyclette malgré qu'il a pédalé
trop fort ». « Je n'ai pas été mouillé quoique j'avais un parapluie ».



LA VIE SOCIALE ET LA PENSÉE DE L'ENFANT 49

II semble inutile d'insister. C'est là une vérité que tout le
monde acceptera, que les liaisons logiques et causales sont encore
indifférenciées chez l'enfant. Mais pourquoi ce manque de

synthèse et cette tendance à se contenter de simples juxtapositions

Je crois qu'ici de nouveau c'est l'égocentrisme enfantin
qui nous donnera la clef de ce phénomène. Comment pensons-
nous, en effet, lorsque nous rêvassons pour nous-mêmes Par
une série de tableaux successifs dont nous savons comment ils se

relient les uns aux autres, mais sans nous donner la peine de les
relier explicitement. Le rêve pousse ce caractère à l'extrême.
Il y a une très belle page dans les œuvres de Freud, où le créateur

de la psychanalyse compare le rêve à une histoire sans
paroles. Or sans paroles on peut représenter par de simples
images tous les substantifs, les adjectifs et les verbes. On verra
par exemple un homme, ou une teinte pâle ou l'action de sortir,
etc. Mais on ne pourra traduire en images les termes de liaison
ni les conjonctions. Pour marquer la cause on se contentera de

juxtaposer deux objets : on indiquera à côté d'une bicyclette
cassée, la personne qui l'a cassée, mais on ne pourra trouver
une image correspondant au mot « parce que » et exprimer cette
liaison : la roue est cassée parce que, etc.

Eh bien! l'enfant, quand il pense pour lui seul, procède de la
même manière. Il juxtapose des images et des tableaux. Ce n'est
que dans les discussions et les échanges de pensée qu'il arrivera
à sentir le besoin de faire plus, de trouver les raisons et les

preuves de ce qu'il affirme et lier ainsi les jugements successifs

par des conjonctions de connexion causale ou logique. Or,
s'il en est ainsi nous devons trouver, à l'étude des discussions
d'enfants, une grande différence entre les discussions
antérieures à sept-huit ans et les discussions ultérieures. Rappelons-
nous, en effet, que l'âge de sept-huit ans marque un réel progrès
dans la socialisation de la pensée parlée. Jusqu'à sept-huit ans
près de la moitié des propos enfantins restent égocentriques.
Après sept-huit ans les propos égocentriques ne constituent plus
que le quart des propos spontanés. Or, chose intéressante, c'est
ce qu'une enquête spéciale nous a montré très clairement. Nous
avons trouvé deux types très distincts de discussion avant et
après sept-huit ans, et que nous appellerons la discussion
primitive et la discussion véritable.

La discussion primitive c'est un simple choc d'affirmations
ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE 4



50 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

contraires, sans preuves ni justifications. Dans de telles discussions

il n'y aura donc pas de « parce que » ou de liaisons explicites.
C'est ainsi que discutent les enfants avant sept-huit ans. Voici
un exemple pris chez deux garçons de six ans : « Regarde comme
ce sera joli mon 6. — Oui c'est un 6, mais pour de vrai c'est un 9.

— Non c'est un 6. Zéro. — Tu dis zéro, et puis c'est pas vrai,
c'est un 9. — C'est vrai. — ATon. — Oui. — C'était déjà fait
avant. — Eh non menteur, il est fou »

Voici maintenant un exemple de discussion véritable, telle
que les garçons la pratiquent en moyenne après sept et huit
ans : « Maintenant tu l'auras pas (le crayon) parce que tu l'as
demandé. — Si parce qu'il est à moi. — Que non il est pas à toi,
il est à tout le monde, il est à tous les enfants. — Oui il est à
mademoiselle et à tous les enfants. — // est à mademoiselle parée qu'elle
Va acheté et à tous les petits. » On voit la différence : chaque
affirmation est motivée. Sur cinq propos il y en a trois qui
contiennent le mot « parce que ». Or, sur 60 conversations que
nous avons étudiées chez des enfants avant sept-huit ans il n'y
en a qu'une seule de ce type-là Il semble donc bien que ce soit
au moment où l'égocentrisme diminue, que les discussions
deviennent plus compréhensives et que les liaisons logiques
soient mieux marquées. Ce seraient donc les habitudes sociales

qui amèneraient l'enfant à donner de l'unité à son langage et à

éviter la juxtaposition.
Une troisième particularité de la logique enfantine est ce que

nous pourrions appeler le syncrétisme. Nous n'avons vu jusqu'ici
que les caractères en somme négatifs de l'intelligence enfantine :

absence de relativité des notions, absence de liaisons entre les

parties d'un même tout, etc., mais il faudrait se garder de croire
que cette impression de décousu et d'immédiateté que nous donne
la pensée de l'enfant vue du dehors corresponde à quelque chose
dans la conscience même de l'enfant. Le phénomène du syncrétisme

va nous montrer au contraire qu'à un défaut de liaisons
objectives, pour ainsi dire, correspond un excès de liaisons subjectives.

En effet, d'où vient, dans les dessins d'enfants dont nous
parlions tout à l'heure, que les détails soient ainsi représentés
sans ordre ni synthèse, les uns à côté des autres Est-ce que
l'enfant n'a vu que des détails et pas le tout du bonhomme
qu'il dessine Il est évident, au contraire, que l'enfant a vu
un tout, s'est fait du bonhomme une image globale et confuse,



LA VIE SOCIALE ET LA PENSÉE DE L'ENFANT 51

et c'est précisément parce que l'image est restée trop globale
que l'enfant ne sait plus la rendre quand il veut la dessiner et
qu'il la remplace par deux ou trois détails. En fait, de nombreuses
observations permettent de contrôler que les perceptions
primitives d'enfants sont bien des perceptions d'ensemble, des
visions globales et non analysées. M. Claparède a cité le cas
d'un garçon de quatre ans qui savait reconnaître les pages d'un
recueil de chansons simplement d'après la figure d'ensemble de
la page. M. Decroly a fondé sur cette particularité toute sa
méthode d'enseignement de la lecture, la « méthode globale »,

apprenant à lire les mots avant les lettres et même les petites
phrases avant les mots. C'est ce phénomène de la perception
globale que nous appellerons le syncrétisme.

Or le syncrétisme dépasse de beaucoup le domaine de la
perception. Il caractérise en somme toute la pensée de l'enfant.
Lorsque l'on prononce devant l'enfant une phrase qu'il ne
comprend pas, ou pas complètement, il n'a jamais l'impression
de ne pas comprendre, comme il l'aurait certainement s'il
analysait les mots dans le détail. Au contraire il se fait d'emblée
une image d'ensemble de la phrase, un schéma syncrétique, et
comme sa pensée ne réclame rien de plus qu'un tel schéma,
l'enfant est satisfait. Voici deux exemples. Un enfant de huit
ans prétend d'emblée comprendre cette phrase : « Les gens
d'une petite taille peuvent être d'un grand mérite. On demande
ce que veut dire le mot mérite : « Ça veut dire qu'ils peuvent
devenir gros plus tard ». Un autre prétend comprendre le proverbe
« A chacun selon ses œuvres ». On demande ce que signifie
« selon ». Réponse : « viennent : Que chacun vienne à l'œuvre ».

C'est cette compréhension syncrétique qui explique le phénomène

du verbalisme. C'est parce que l'enfant se fait des phrases
un schéma immédiat et global que les mots lui paraissent toujours
faciles à comprendre. Sortis de leur contexte ces mots ne signifient
plus rien pour lui. Dans le contexte l'enfant leur donne toujours
un sens. On a reproché à l'école de conduire les enfants au
verbalisme. En un sens c'est injuste car le verbalisme s'explique
par le syncrétisme enfantin. Seulement l'école devrait savoir
cela et tout faire pour lutter contre ce danger, en réduisant
l'enseignement oral au minimum et en apprenant aux enfants
à parler eux-mêmes et entre eux.

Voici une expérience bien simple qui permet de déceler le



52 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

syncrétisme des raisonnements enfantins. On donne à l'enfant
une liste de dix proverbes faciles, par exemple « les petits
ruisseaux font les grandes rivières ». Puis on lui montre une liste
de dix phrases, disposées au hasard, mais dont chacune signifie
la même chose que l'un des proverbes. Par exemple, pour le

proverbe cité « c'est en économisant les centimes qu'on amasse
les billets de banque ». On explique cette disposition à l'enfant
et on lui demande de trouver, pour chaque proverbe, une phrase
correspondante ayant le même sens que ce proverbe. Or l'expérience,

fort instructive pour le psychologue, montre que les

enfants choisissent la correspondance au hasard d'un petit détail,
ou d'un rapprochement saugrenu. Mais, dès qu'ils ont entrevu
une correspondance quelconque ils s'arrangent toujours à fondre
en un seul tout le proverbe et la phrase, à les assimiler l'un
à l'autre, à en faire un schéma unique et global. Voici des

exemples :

Kauf (8 ; 8) assimile le proverbe : « Le chat parti, les souris
dansent », à la phrase suivante : « Certaines personnes s'agitent
beaucoup mais ne font rien ». Kauf, qui comprendrait le sens de
chacune de ces deux propositions si elles étaient séparées, déclare
néanmoins qu'elles signifient « la même chose ». ¦— Pourquoi ces

phrases veulent dire la même chose — Parce qu'il y a à peu
près les mêmes mots. — Que veut dire « certaines personnes...
etc. — Ça veut dire que certaines personnes s'agitent beaucoup
mais après elles ne font rien, elles sont trop fatiguées. Il y a certaines

personnes qui s'agitent. C'est comme les chats quand ils courent
après les poules, les poussins. Ils viennent se reposer à l'ombre et

ils dorment. Il y a beaucoup de personnes qui courent beaucoup,
qui s'agitent trop. Après elles n'en peuvent plus, elles vont se
coucher. »

Ou encore, d'un enfant de dix ans :

« D'un sac à charbon ne sort pas de poussière blanche » est
assimilé à « Ceux qui gaspillent leur temps soignent mal leurs
affaires ». Le proverbe est verbalement compris : « J'ai compris
que d'un sac à charbon il ne veut pas sortir de poussière blanche,
parce que le charbon est noir. » — « Pourquoi ces deux phrases
veulent-elles dire la même chose — Ceux qui gaspillent leur
temps soignent mal leurs enfants, ils ne les lavent pas, ils deviennent
noirs comme du charbon et il ne sort pas de poussière blanche. —
Raconte-moi une histoire qui veut dire la même chose que :



LA VIE SOCIALE ET LA PENSÉE DE L'ENFANT 53

« D'un sac à charbon... etc. » — « Il y avait une fois un charbonnier
qui était blanc. Il était devenu noir et sa femme lui dit : c'est dégoûtant

d'avoir un homme comme ça. Ça fait qu'il s'est lavé et il a pas
pu devenir blanc, sa femme l'a lavé et il a pas pu devenir blanc,
le charbon peut pas devenir blanc alors lui, il se lavait la peau,
et il était toujours plus noir parce que la « patte » (le chiffon) était
noire. »

Je pourrais multiplier ces exemples. Ils nous suffisent
cependant pour que l'on comprenne en quoi consiste le syncrétisme

du raisonnement. Pour l'enfant tout tient à tout, les

rapprochements les plus bizarres se justifient toujours. Au défaut
de liaisons objectives que nous avons analysé tout à l'heure
correspond un excès de liaisons subjectives.

Or, ici encore on voit l'influence nette de l'égocentrisme.
Le syncrétisme, c'est la manière de penser des êtres renfermés
dans leur moi. Nous avons vu tout à l'heure, en effet, que plus
la pensée est informulable ou intime, moins elle est déductive et
analysée. C'est le langage qui contraint la pensée à se débiter
en unités discontinues et analysables. La pensée spontanée est
indifférenciée, elle procède par schémas d'ensemble. Bref elle
est syncrétique.

Nous pouvons donc conclure de notre triple analyse de la
non-relativité des notions enfantines, de la juxtaposition et du
syncrétisme, que tout le schématisme du jugement, chez l'enfant
est au fond dominé par l'égocentrisme. Il n'est donc pas exagéré
d'affirmer que la socialisation de la pensée, le fait d'échanger
et de communiquer, transforment cette pensée dans sa nature
même et seuls la rendent logique.

Il va de soi que si tel est le jugement chez l'enfant, l'allure
générale du raisonnement enfantin différera profondément de la
nôtre. Encore un mot sur ce point délicat, et nous pourrons
mettre un point final à notre démonstration.

Pour caractériser les choses en gros, on peut dire que le
raisonnement enfantin, à l'encontre du nôtre, manque de

vigueur logique, et ne cherche pas à éviter les contradictions.
Ou si l'on préfère une formule plus brève : il est irréversible. La
pensée enfantine n'est pas en état d'équilibre : lorsqu'elle est
partie de prémisses données pour aboutir à une conclusion, elle
s'est transformée pendant la route de manière telle que la marche
inverse n'est plus possible. Voici un enfant, par exemple, devant



54 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

qui on a mis, dans un verre d'eau, un petit caillou. L'enfant
déclare que le niveau de l'eau a monté parce que le caillou est

lourd. Il croit donc que c'est le poids du caillou et non son
volume qui fait monter l'eau. Puis on montre à l'enfant deux
objets, l'un en bois et assez volumineux, l'autre en métal et
très exigu. L'enfant déclare que c'est le bois qui fera le plus
monter l'eau, quand même le métal est le plus lourd. Il semble
donc que l'enfant ait changé d'avis et qu'il ait compris que c'est
le volume déplacé, et non le poids, qui fait monter l'eau. Mais
lorsqu'on demande à l'enfant pourquoi le bois fait monter l'eau,
il répond « Parce qu'il est un peu lourd ». Bref, il y a contradiction
entre les paroles de l'enfant et son choix. Il met plus ou moins
dans le mot lourd, suivant les moments : il parle tantôt comme
si « lourd » signifiait « gros », tantôt au contraire comme si le

poids seul était en jeu. Ce petit raisonnement est typique de ce

qui se passe chez l'enfant : aucun des termes qu'il emploie n'a
de sens fixe, aucun concept n'est distinct ni simple. Aussi ne
peut-on obtenir de l'enfant de raisonnement rigoureux. Sa

pensée n'est pas encore exempte de contradictions.
Or qu'est-ce que le principe de contradiction C'est un

principe moral autant qu'un principe logique. C'est l'engagement
qu'on prend vis-à-vis d'autrui de conserver un sens fixe et unique
aux mots qu'on emploie, c'est un engagement que l'on prend
de rester fidèle à soi-même. Ici encore, par conséquent, c'est
à l'égocentrisme qu'il faut imputer les contradictions de la
pensée enfantine. La vie sociale et les habitudes de la collaboration

et de la discussion le forceront d'elles-mêmes à systématiser

et à unifier la pensée.

Nous voici au terme des réflexions que nous comptions
apporter à l'appui de notre thèse. La conclusion en est claire :

l'échange de pensées et la vie sociale ne sont pas sans influencer
la structure même de la logique. C'est la vie collective qui
rend l'homme logique. C'est là une affirmation que les sociologues

et les psychologues ont longuement démontrée par l'étude
du développement intellectuel. En logique M. Lalande et
M. Baldwin ont dégagé de cette idée des analyses très pénétrantes
de la notion de vérité. En pédagogie, les théoriciens de l'école



LA VIE SOCIALE ET LA PENSÉE DE L'ENFANT 55

active ont profondément senti cette même idée. Laisser l'enfant
assis sur un banc, à écouter parler, tandis que tous ses instincts
le poussent à travailler lui-même, d'abord en fonction de son
moi puis avec la collaboration de ses camarades, c'est tout
faire pour pousser l'écolier dans un égocentrisme intellectuel
dont il faudrait au contraire le débarasser, c'est donc tout faire
pour renforcer en lui les tendances générales à l'affirmation
sans contrôle et au verbalisme. Au contraire, permettre aux
enfants de travailler en commun, donc de parler en travaillant
et de coopérer dans chaque ouvrage, c'est faciliter le développement

de leur logique et de leur intelligence. « Communiquer »

c'est le grand péché dans toute école où l'idéal est de donner
des notes. C'est au contraire la condition essentielle du
développement dans la vie elle-même. Le moment n'est plus où
l'école préférait préparer aux examens plutôt qu'à la vie. Aussi
mon but n'est-il nullement de terminer mes réflexions par une
leçon aux pédagogues : j'ai voulu simplement offrir quelques
documents précis à tous ceux — de plus en plus nombreux —
qui ont compris combien l'école doit, pour aboutir, être respectueuse

des lois psychologiques.

Jean Piaget.


	La vie sociale et la pensée de l'enfant

