
Zeitschrift: Annuaire de l'instruction publique en Suisse

Band: 17 (1926)

Artikel: L'esthétique de Benedetto Croce et la pédagogie

Autor: Sganzini, Carlo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-111363

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-111363
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'Esthétique de Benedetto Croce
et la Pédagogie.

La philosophie idéaliste itahenne, représentée par des
penseurs de très haut rang tels que Benedetto Croce et Giovanni
Gentile, est, à mon avis, parmi tous les courants d'idées
contemporains, l'expression la plus complète, la plus approfondie et
la plus sérieuse de ce que l'on peut nommer la conscience
pédagogique de notre temps. Elle est en tout cas, pour le moment, la
seule doctrine philosophique qui puisse servir de base à la
systématisation de nos vues pédagogiques et fournir des principes,
au sens strict du mot, pouvant nous guider dans la solution des

problèmes éducatifs. Cette doctrine s'est incorporé, en les

approfondissant, les motifs les plus universellement valables et
les tendances les plus saines du pragmatisme, de l'intuition-
nisme et de la philosophie de l'action ; et il me semble

que les timides essais d'une « Kulturphilosophie » entrepris
par les nouvelles écoles allemandes (Spranger, Freyer, Litt) ne
donnent satisfaction à aucune exigence à laquelle l'idéalisme
italien ne réponde déjà. Celui-ci, depuis Herbart et peut-être
Paul Natorp, est le premier exemple d'une philosophie qui est
en même temps une pédagogie. On sait que de cette philosophie,

par le fait de la révolution fasciste, est issue une réforme
intégrale de l'école italienne.

Depuis le rapide déclin de la pédagogie expérimentale l'on est
revenu presque généralement à considérer n'importe quel
problème éducatif, dans toute son extension, d'un point de vue
éminemment philosophique, qu'il s'agisse de rechercher le but
ou les moyens et les méthodes de l'éducation (distinction d'ail-



20 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

leurs due à une conception foncièrement fausse du fait éducatif
et par conséquent inadmissible). La conception de la pldlosophie
qui prévaut actuellement (philosophie de la vie, de l'esprit, de

la culture, sociologie philosophique) est en général teUe que la
philosophie elle-même acquiert signification et valeur de pédagogie

et n'a besoin de données soi-disant empiriques qu'en
tant qu'elles sont requises pour déterminer la situation historique
— l'élève dans ses circonstances particulières — au sein de

laquelle l'activité éducative doit se déployer. L'identité de la
philosophie et de la pédagogie est la pierre angulaire de l'idéalisme

italien. Gentile a formulé sa pensée philosophique une
première fois sous forme de « Sommaire de Pédagogie et de Didactique

». La philosophie est, d'après l'idéaUsme, la vie de l'esprit
sous sa forme réfléchie ; d'autre part, l'éducation y est considérée

comme à son tour essentiellement identique à la vie de

l'esprit, qui est toujours, par son essence, développement,
processus spontané et créatif de formation et dont le développement

qui mène de l'enfant à l'homme n'est qu'un aspect particulier

; développement qui est en tout cas plutôt « de l'humanité
concrète et universelle, que de l'individu isolé »1 et exige par
conséquent l'unification, dans l'acte éducatif, de la personnauté
de l'éducateur avec la personnalité de l'élève.

L'idéalisme italien est la critique la plus radicale de
l'herbartisme et, en général, de toute conception dualiste qui croit
devoir fonder la connaissance pédagogique sur deux bases
hétérogènes, telles que la psychologie empirique (science des faits)
d'un côté, la philosophie (éthique ou esthétique, science des
valeurs) de l'autre. Il est, cela se comprend, réfutation non
moins radicale du monisme naturaliste, qui croit dériver les
valeurs de la connaissance empirique des faits.

I
Benedetto Croce ne s'est occupé que rarement et d'une façon

occasionnelle de questions pédagogiques. L'article sur l'éducation
esthétique qu'il a écrit en 1915 pour l'Encyclopédie pédagogique

anglaise de Pitman est, si je ne me trompe, l'unique travail
du genre qui soit sorti de sa plume. Sa brève activité de ministre

1 B. Croce, Conversazioni critiche. S. L, p. 84.



L'ESTHÉTIQUE DE CROCE ET LA PÉDAGOGIE 21

de l'instruction publique fut presque entièrement absorbée par
des questions d'ordre politique et administratif (question de
l'examen d'état). Malgré cela, sa pensée philosophique et son
œuvre scientifique en général apporte à la solution des problèmes
pédagogiques une contribution plus substantielle, plus riche en
contenu positif que ce n'est le cas de Gentile, dont l'intérêt a été
de tout temps dirigé d'une façon expücite sur le domaine de
l'éducation. Le rôle de GentUe dans l'histoire de la pensée
pédagogique est avant tout critique, négatif, démolisseur, pareil en
cela à celui de Rousseau et de Tolstoï. Sa pensée pédagogique
n'est au fond que revendication des exigences concrètes,
individuelles, historiques, réduction de l'éducation à un processus de
libre création, qui exclut toute prédétermination, toute préconstruction

abstraite. Elle donne sans doute une certaine tournure
d'esprit, mais aucune direction positive, toute question parti-
cuhère et contingente étant abandonnée à la solution, jamais
déterminable a priori, des problèmes particuliers et concrets.
Vide en elle-même, elle admet par conséquent une infinité de
solutions. Cela explique que ceux de ses disciples qui se sont
voués à l'application des vues idéalistes au domaine de la pédagogie

scolaire et à la solution de questions spéciales ont dû,
en maintes occasions se rapprocher plus ou moins consciemment
des courants empiristes. Tel est le cas de Gino Ferretti et de
Giuseppe Lombardo-Radice. Déjà dans ses admirables « Lezioni
di Didattica » * M. Lombardo, qui est le vulgarisateur et le
praticien de l'école s'était, sans peut-être s'en apercevoir, assez
éloigné du maître (ce qui est prouvé par les critiques de Gentile
aux chapitres sur l'enseignement de la lecture, du dessin et du
cathéchisme2). Les nouveaux programmes de l'enseignement
primaire, qui sont son œuvre, tout en rentrant dans le cadre des

possibilités permises par la pédagogie gentUienne, n'en dérivent
pas quant au contenu et même pas d'une façon immédiate
quant à l'esprit. On peut y voir la codification du minimum qui
est commun et essentiel aux postulats et essais de réforme de
l'éducation issus de la nouvelle psychologie génétique (ce qui
explique l'approbation unanime qu'ils trouveront dans les milieux
correspondants). Dans leur partie la plus originale et la plus dis-

1 Chez R. Sandron (plusieurs éditions).
2 G. Gentile, Educazione e Scuola laica. Firenze, Vallecchi, p. 256, ss.



22 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

cutée en Italie, celle qui concerne l'enseignement des « branches
artistiques », en particulier de la langue et du dessin, c'est surtout
dans l'esthétique de Croce qu'ils prennent leur inspiration. Les
chapitres les plus suggestifs des « Lezioni » sont d'ailleurs ceux
qui révèlent l'influence de Croce plutôt que de Gentile
(enseignement de la langue maternelle par ex.). La conception de la
didactique (en apparence nouvelle) que manifestent les tout
récents écrits de Lombardo-Radice et son activité présente
d'application et de défense de la réforme primaire, conception
d'après laquelle le rôle de la didactique comme théorie est
essentiellement celui de critique (en un sens très large, équivalent
à réélaboration réfléchie) des méthodes en action, c'est à dire
de la réalité scolaire et de la pratique de l'enseignement, est tout
à fait crocienne et correspond parfaitement au rôle que Croce
confie à l'Esthétique et en général à la Philosophie (critique de
la culture, réélaboration réfléchie de la réalité historique).

L'Esthétique de B. Croce n'aborde nulle part, quelques
observations sur l'enseignement de la rhétorique exceptées, d'une façon
directe des questions de nature pédagogique et pourtant je ne
connais doctrine philosophique qui ait eu en ces derniers temps
pareiUe influence sur l'esprit pédagogique et qui réellement soit
si féconde en conséquences de ce genre. Cette influence de la
pensée de Croce a été, de même que celle qu'il a exercée sur la
culture italienne du premier quart de ce siècle, plutôt que la
victoire d'une doctrine, une pénétration lente, profonde, presque
inaperçue, un renouveau spirituel, une nouvelle conscience,
choses qui par conséquent peuvent se retrouver même chez ses

adversaires.
Je ne veux pas dire par là que seule son Esthétique soit digne

de remarque du point de vue pédagogique. Tous les aspects
de la pensée de ce grand éducateur, grand travailleur et grand
savant sont riches en suggestions pédagogiques, notamment sa
philosophie de la pratique, dont les admirables et substantiels
essais publiés comme « frammenti di etica», qui au fond sont bien des

réflexions sur l'éducation morale dans le plus large sens, prouvent
la fécondité. Je crois qu'en général le meilleur de la pensée
pédagogique se trouve dans des ouvrages qui intentionnellement
ne traitent pas des questions d'éducation et ne sont point œuvre
de spécialistes. Les sources les plus pures et les plus profondes
sont les grandes et géniales conceptions philosophiques.



L'ESTHÉTIQUE DE CROCE ET LA PÉDAGOGIE 23

En fait aucune autre partie du système philosophique de
B. Croce n'a un lien aussi étroit et aussi central avec les
problèmes les plus profonds de la pédagogie, que son Esthétique.
L'importance de cette œuvre n'est aucunement limitée au côté
esthétique de l'éducation au sens strict du mot ; elle est, en
quelque sorte, une pédagogie dans le sens le plus large. C'est de
ce point de vue tout à fait général que nous allons en donner
un aperçu. Si nous essayons d'en formuler les idées centrales,
aussitôt leur signification pédagogique sautera aux yeux.

Esthétique vaut pour Croce théorie (expUcation) philosophique

de l'art (philosophique, signifie visant à l'essentiel, vue
prise du dedans, non résultat d'induction et classification de
phénomènes). Or une première et fondamentale révélation que
sa théorie de l'art nous apporte c'est que :

1. L'art (ou la beauté) est une forme élémentaire, nécessaire et
éternelle de l'esprit humain, irréductible à aucune autre forme
parce qu'elle est originelle, et pouvant être éliminée sans détruire
les autres manifestations de l'esprit, qu'elle présuppose et qui, à
leur tour, la présuppose, rouage essentiel de l'organisme spirituel
qui, sans lui, ne respire, ni ne vit K

L'art n'est donc point le privilège de quelques élus, l'apanage
exclusif du génie, c'est une fonction ou un attribut naturel
à l'homme et par conséquent universel, c'est un phénomène
inséparable de la vie consciente à tous les degrés, c'est une
condition nécessaire, un élément inéliminable de toute activité
mentale et par conséquent de tout développement. L'art n'est
donc pas quelque chose de superflu, un luxe, un épiphénomène,
mais bien au contraire une nécessité primordiale et une réalité
essentielle. En quoi consiste-t-il

2. L'art n'est que l'imagination dans sa pureté, l'image
comme telle (qui a son but en elle-même) ; et « ce que l'on
appelle beauté n'est autre chose que l'imagination qui jouit
d'elle-même, c'est le prix ou la valeur de l'imagination »2 ; autrement

dit, l'art ou l'intuition dans sa pureté originelle, en deçà
de toute détermination conceptuelle, en deçà de toute
distinction entre le réel et l'irréel, c'est l'esprit comme intuition

1 B. Croce, Conversazioni critiche. Série la, p. 80.
* L. c, p. 81.



24 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

(création d'images) ou activité intuitive. Art et intuition sont
une seule et même chose, connaissance si l'on veut (contemplation,

attitude théorique), mais connaissance en tout cas exclusivement

intuitive, en deçà de tout jugement.
3. L'intuition (donc l'art) est la traduction en images des

sentiments; la sensibilité ou les émotions : aspirations, désirs,
tendances, amour, haine, passion, toutes les formes immédiates
que prend l'élan vital — Croce nie la distinction entre sentiments
et voûtions — sont l'unique et universelle source des images.
La vraie imagination jaillit originellement et exclusivement de

nos sentiments ; elle n'est comme telle jamais reproduction de
situations extérieures (elle précède et conditionne la perception).
L'art est par conséquent la forme théorique du sentiment (de l'émo-
tion-volition). « Par l'imagination les passions se muent en
fantômes-images ; la vie (la passion) se fait contemplation et
l'élan passionnel qui, en lui-même, est muet, se fait expression
c'est-à-dire conscience (consapevolezza), pas encore conscience
logique et historique (de la réaUté), mais conscience irréfléchie
immédiate de l'intuition, ce que certains psychologues
allemands (L. Klages) appellent « Schauung ». Une œuvre
d'art c'est une tendance (aspiration) enfermée dans les contours
d'une image 1 ». L'art est donc par rapport aux sentiments,
expression, et tout ce qui par rapport aux sentiments (à la vie
immédiate, simplement vécue, non reconnue) est expression,
est par cela même art. N'est point art, parce que ni intuition
ni expression, le mouvement réflexe qui est partie intégrante de
l'émotion dans son état brut. L'intuition est activité, prise de
conscience, transport de la vie vécue sur le plan de la contemplation

ou connaissance et, par cela, maîtrise des sentiments,
délivrance des passions (catharsis), passage du chaos à l'ordre,
de la confusion à la clarté ; elle est forme pour laquelle la passion
est matière. L'intuition, afin qu'elle soit parfaite, doit absorber
sans résidu le tumulte des passions qu'elle a pour tâche d'exprimer

; la vie doit passer dans l'image et c'est cela qui fait que
l'image devient expression. Une image qui n'exprime point ou
faiblement n'est intuition qu'en apparence, elle est vide, sans
signification, fausse. De même la passion qui s'épanche au dehors
sans se faire image, qui n'est pas domptée, emprisonnée dans le

1 Croce, Nuovi viaggi estetica, p. 28.



L'ESTHÉTIQUE DE CROCE ET LA PÉDAGOGIE 25

contour précis d'une représentation, n'est pas expression, n'étant
pas intuition.

De là résulte que :

4. L'art est l'unité d'intuition el d'expression, intuition qui est
expression, expression qui est intuition. « L'esprit n'a d'intuition
qu'en tant qu'il fait, qu'il construit, qu'il forge, qu'il exprime ;

qui sépare intuition et expression ne réussira jamais à les réunir.
L'activité intuitive représente (voit) tout autant qu'elle
exprime » 1.

Tout ce qui dans l'âme est produit d'activité consciente,
est, par là même, nécessairement expression. Produire et exprimer

soi-même est, sous ce rapport, une seule et même activité.
Prendre conscience de soi-même c'est toujours et sans autre
s'exprimer « Exprimer clairement soi-même (ce qui équivaut
à se voir clairement avant de s'exprimer) cela est : art, poésie,
discours, écriture, dessin, musique ». Voilà le caractère de l'art et
sa fonction particulière qu'on ne saurait remplacer dans la vie de

l'esprit, d'où il suit qu'elle est aussi une préparation à la vie
logique de la pensée, c'est à dire à la philosophie, non ainsi que
l'on croyait autrefois, à une sorte de philosophie inférieure, populaire,

imagée, mais plutôt à une connaissance non philosophique,
comme le monde des images que la philosophie (la science) va
élaborer en le transformant dans le monde de la réalité et de
l'histoire. Et puisque l'imagination ou l'art est un élément essentiel
de la vie théorique et la vie théorique est -le fondement de la
vie pratique, l'on voit du même coup combien grande est
l'importance pratique et morale de l'art ; et celle-ci ne consiste
pas, ainsi qu'on l'entendait autrefois, dans l'exhibition directe et
dans l'efficacité immédiate d'exemples, de préceptes,
d'encouragements à la vie pratique et morale, mais plutôt dans le fait
que l'art ne donne à l'âme aucune impulsion et direction et ne
fait que rendre possible les déterminations ultérieures de la
perspicacité pratique et du devoir moral, en offrant le spectacle,
le pur spectacle des sentiments et des passions humaines 2 ».

L'esprit ne produit quoi que ce soit, n'importe dans quel
domaine (art, technique, science, religion) que du fait qu'il
s'exprime. L'expression n'est, d'autre part, jamais action qui

1 B. Croce, Estetica. Bari 1912, p. 11.
* Converzazioni critiche. S. la, p. 81.



26 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

s'ajoute du dehors à un contenu de la conscience qui existe déjà
sous forme définie avant qu'il soit exprimé. Le contenu lui-même
comme tel dépend de l'expression, se forme en même temps que
l'expression et par l'expression. Il n'y a d'expérience, de notre
vie intérieure, que par l'expression. Ce qui est inexprimé n'est
pas non plus expérimenté. Les intuitions de l'artiste n'existent,
même intérieurement, que proportionnellement au degré
d'expression que l'artiste a pu réaliser. Notre pensée n'est réellement
pensée qu'au moment où elle trouve son expression adéquate ;

les inspirations, intuitions et pensées inexprimables ne sont
qu'illusion ; nous possédons uniquement ce que nous sommes
à même d'exprimer de façon à nous comprendre nous-même et
à être compris par les autres. L'inexprimable c'est le chaos, ce
qui est resté à l'état de nébuleuse. Partout autant d'intuition
qu'il y a d'expression.1

De là suit que :

5. Si l'intuition ne se réalise elle-même que grâce à l'expression,

l'intuition, une fois existante comme image, n'a point
besoin d'une expression ultérieure pour qu'elle se fasse œuvre
d'art. L'intuition une fois formée est elle-même expression et le
fait de la matérialiser sous une forme de tableau, de statue,
d'écriture, dessin, etc., n'y peut rien ajouter. L'art ne connaît
de problèmes de technique qui ne soient tout simplement des

problèmes d'expression. La technique au sens strict ne sert qu'à
donner aux créations de la fantaisie un substrat (matériel,
physique : matières colorantes, marbre, caractères d'écriture ou
d'imprimerie) tel qu'il puisse servir de point de départ pour
reproduire en soi la création artistique elle-même ; c'est un
expédient mnémonique et purement pratique.

Les points essentiels de la théorie esthétique de Croce sont
donc : 1. l'identité du processus d'éclaircissement intérieur, de

prise de conscience (de ce que les Allemands appellent «

Erlebnis ») avec l'effort et processus d'expression ; (on pourrait
la définir: unité ou mieux identité d'impression et d'expression);
2. l'unité d'intuition et d'expression qui fait dépendre toute
intuition (création d'images claires et vivantes) du processus
d'expression (de construction, de manifestation sous forme
universellement compréhensible).

1 B. Croce. Estetica. Bari 1912, p. 11.



L'ESTHÉTIQUE DE CROCE ET LA PÉDAGOGIE 27

De ce point de vue l'universalité (humanité) de l'art se

comprend aisément. « Artiste est un terme, qui, avant de désigner

certains individus ou certaines classes d'individus que l'on
appelle ainsi parce qu'ils possèdent à un degré éminent la
puissance de l'imagination ou de l'expression et élaborent de vastes
et rares expressions, celles que l'on nomme au sens strict
« Oeuvres d'art », signifie l'homme même; chaque homme, qui
est artiste du fait qu'il participe à l'humanité. Il est artiste,
même si toute son activité d'artiste est limitée à bien parler des

choses de la vie quotidienne et à bien manifester les sentiments
les plus simples et les plus communs. Par conséquent la mère et
la bonne éduquent l'enfant à l'art, c'est à dire à bien s'exprimer,
avant qu'intervienne le maître spécialisé. Et cette éducation se

poursuit et s'amplifie jusqu'aux formes les plus hautes et les

plus complexes de la lyrique, de la dramatique, de la peinture,
de la musique, de la sculpture, qui toutes ne sont jamais autre
chose qu'expressions de l'âme, les paroles que l'on dit non-seulement

aux moments ordinaires, mais dans les circonstances
extraordinaires et solennelles dans lesquelles se condensent les

aspirations et les désirs de toute une vie. Mais aussi grand que
l'artiste soit, aussi intense que soit son œuvre, jamais il n'en
tirera d'autre jouissance vraie et directe que celle de voir
son sentiment pleinement et clairement renfermé et encadré dans
la parole, dans le rythme, dans la ligne » K

II
Il nous reste à noter quelques conséquences d'ordre tout à fait

capital qui dérivent des vues énoncées :

a) L'art est identique au langage. Tous les arts sont langage
et tout langage, autant qu'il est expression pure, est « art »2.

Autrement dit : l'intuition est elle-même, sans autre, puisque
sa loi est d'être «claire expression de soi-même » toujours (autant
qu'elle est expression vraie, réussie, effectivement expressive)
langage. Le langage considéré du dehors, sous sa forme senso-

1 B. Croce, Conversazioni critiche, I. s., p. 82.
2 Ce que nous appelons ordinairement « langage », et, en général, ce qui

est expression, peut, cela se comprend, être en même temps action pratique
(par ex. l'oratoire) ou pensée (connaissance conceptuelle, langage-prose,
tandis que le langage-expression pure est identique à poésie ou art).



28 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

rielle ou physique, peut être quelconque ; langage est la peinture,

la sculpture, la musique, la poésie ni plus ni moins que le
parler de chaque jour. La forme sensorielle (qui d'aiUeurs d'après
le point de vue de la philosophie idéaliste n'a pas de réalité) ne
touche aucunement à l'essence de la fonction envisagée comme
activité de l'esprit ; elle est absolument indifférente. L'essentiel
est partout : l'identité d'intuition et d'expression. Toute forme
d'expression ou de représentation a, en principe, la même valeur
(dessin, chant, musique, construction manuelle, écriture,
discours). Le développement de l'esprit exige avant tout l'expression
et il est avant tout développement de l'activité d'expression-
intuition (par le fait que tous les autres côtés de la vie de l'esprit
en dépendent). Voies et moyens peuvent être quelconques (en
principe une suffit — voir le cas de Helen KeUer). Le langage
n'est en somme dans ce qui lui est essentiel que la fonction
d'expression-intuitioD, condition première et fondement de toute
activité spirituelle. C'est l'esprit lui-même envisagé comme
intuition-expression. L'esthétique est par conséquent d'après
Croce la seule vraie linguistique générale. Tout problème linguistique

est problème d'esthétique.
Z») Une œuvre d'art, dont l'excellence est universeUement

reconnue (la Divine Comédie, le Jugement universel, la IXe
symphonie) et une simple expression réussie, claire, vivante,
naturelle de la vie journalière du plus humble des mortels ne
diffèrent que par l'importance — degré d'élévation, intensité,
profondeur — des sentiments exprimés : aucune différence de
nature essentielle. L'expression est réussie ou non (c'est à dire
elle est ou elle n'est pas intuition). L'expression ne connaît ni
modes, ni types, ni degrés et par conséquent :

c) Les distinctions et classifications des arts sont affaire de

pur arbitraire et sans signification théorique ; sur le plan
philosophique (ce qui pour Croce signifie tout simplement scientifique),

qui ne connaît que des différences essentielles (l'unité
dialectique des distinctions, c'est à dire des activités fondamentales

de l'esprit), il n'existe que l'Art (au singulier), la synthèse :

image-sentiment. L'art est toujours, sous toutes ses formes,
lurique. Par conséquent les « genres littéraires » n'ont pas de
réalité ; ils appartiennent aux distinctions et classifications
(faux-concepts) qui, d'après Croce, servent uniquement d'aide-
mémoire, de moyen de simplifier, de rendre commode le discours.



L'ESTHÉTIQUE DE CROCE ET LA PÉDAGOGIE 29

d) Toute expression réussie est unique en son genre, absolument

individuelle, irremplaçable, intraduisible, irrépétable,
inclassifiable. Il n'y a point d'expression stéréotype, ce serait du
mécanisme, ce ne serait pas un fait spirituel. Par conséquent les

catégories de la rhétorique (tropes-figures) n'ont aucune réalité,
du moins aucune signification esthétique et, en tout premier
lieu, la distinction entre expression ornée (choisie, élégante,
noble) et expression commune est fausse. Il n'y a qu'une
distinction admissible, celle qui sépare l'expressif de l'inexpressif.
La rhétorique n'a aucune signification ni utilité scientifique,
esthétique ou pédagogique. Elle a, au plus, une utilité économique

(qui seule justifie les distinctions et classifications
arbitraires.) En littérature «les distinctions rhétoriques ont contribué,
sinon à faire prévaloir, du moins à justifier théoriquement cette
façon particulière d'écrire mal, qu'on appelle l'art de bien écrire
ou d'écrire selon la rhétorique » 1 « Parler comme on parle »

lorsque l'on pense aux choses et non aux mots, n'est-ce pas le
meilleur moyen de trouver le terme juste 2

De même il ne peut y avoir de «parties du discours» (formes
grammaticales). Il est faux que nom ou verbe puissent s'exprimer
par des mots déterminés vraiment différenciables d'autres mots.
L'expression est un tout indivisible ; elle ne connaît ni substantif,

ni verbe n'existant que pour eux-mêmes ; ceux-ci ne sont que
des abstractions que nous (les grammairiens) forgeons et par
quoi nous détruisons la seule réalité linguistique, qui est la
proposition ; et cette dernière, au surplus, ne doit pas être entendue
dans le sens traditionnel des grammairiens, mais plutôt comme
un organisme expressif d'une signification concrète, qui
comprend aussi bien une toute simple exclamation qu'un vaste
poème. «Cela paraît un paradoxe, ce n'est qu'une très simple
vérité. » 3

e) Le langage (ou l'art) n'est rien en dehors de la vie du
langage (ou de l'art) ; il existe comme réalité en tant qu'il est
expression individuelle, concrète, historique. Point de langage
stéréotypé. Le langage (qui est toujours activité) est perpétuel
devenir, jamais il n'est formé ; il n'y a pas de langage définitif

1 B. Croce, Estetica, I. c, p. 82.
» M Esletica, 1. c, p. 171.
* B. Croce, Alessandro Marzoni elaqueslione della lingua. Critica XI, N° 1.



30 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

et dans son devenir le langage crée ses formes et ses règles par le
même acte dont il se crée lui-même et les change chaque fois qu'il
se renouvelle. Il est la vie de l'esprit envisagée du point de vue
de l'expression-intuition, c'est à dire la vie (l'histoire) de l'art et,
en particulier, de la littérature.

La grammaire donc (à moins qu'elle ne soit considérée comme
la vie même du langage, comme son devenir historique, en tout
cas la grammaire abstraite et séparée de l'usage vivant) n'a
aucune réalité. Elle a avec le langage vivant la même relation que
les règles ont vis-à-vis de l'œuvre d'art «schèmes tirés des

œuvres d'art déjà produites et qui, n'étant que schèmes, n'ont
de valeur que par rapport aux choses dont ils facilitent le rappel
et, comme règles, sont toujours abstraites et ne peuvent jamais
remplacer le génie ou le goût qui seuls décident». Ils présupposent

en tout cas l'expression et jamais ils ne peuvent la
précéder.

/) L'expression réussie (l'intuition expressive ou l'expression
intuitive) c'est celle qui acquiert le maximum de compréhensibi-
lité ; elle a de ce fait valeur universelle tout en étant exclusivement

individuelle. L'expression, ainsi que tout ce qui est de
l'esprit, n'est pas de l'individu dans sa particularité abstraite,
dans son isolement ; elle est de l'humanité. S'exprimer, s'élever
du sentiment à l'intuition, éclaircir sa conscience, cela signifie
réaliser en soi l'humanité. L'esprit est essentiellement relation ;

là où des esprits communiquent, il y a sans autre langage
(individuel et universel en même temps). Une même activité remplit
l'âme de celui qui parle et de celui qui écoute ; de celui qui écrit
et de celui qui lit ; de l'auteur, quand il crée une œuvre d'art,
et du spectateur ou lecteur qui la goûte, la comprend et en
jouit. Il n'y a point de différence essentielle entre production et
reproduction ; il n'y a jamais reproduction au sens strict
(mécanique) du mot ; plus exactement tout processus de création
(d'activité spirituelle) est toujours en même temps production
à un égard, reproduction à un autre. « Il n'y a pas de distinction
possible entre ce qui est à nous et ce qui est aux autres, parce
que l'individu n'existe point comme individu abstrait, mais
seulement comme être social, c'est à dire comme « humanité
et histoire de l'humanité ». Toute reproduction est une production,

car ce que nous reproduisons nous appartient parce que
cela appartient à l'humanité et lui appartient hors de l'espace



L'ESTHÉTIQUE DE CROCE ET LA PÉDAGOGIE 31

et du temps, essentiellement. »* « L'art est toujours nouveau
et personnel, mais le nouveau et le personnel naît uniquement
sur le terrain de l'histoire ; le présent a ses racines dans le
passé, de manière que étudier l'art classique et stimuler les élèves

au nouveau (à l'originalité) ne sont pas deux exigences
contradictoires, mais une seule et même exigence ; la spontanéité
sérieuse et vraie est, du même coup, discipline de tradition
historique ». 2 La continuité qui lie le présent au passé est aussi
essentielle à la vie de l'esprit que les relations qui lient entre
eux les membres de la collectivité.

A tout cela il faut ajouter que l'intuition-expression n'est
pas seulement point de départ (fondement) de toute activité de

l'esprit ; elle est en outre partie intégrante de chacune des autres
activités, théoriques ou pratiques, n'importe. Pour la raison que
rien d'actif ne se passe dans l'esprit sans qu'il y ait expression,
l'unité d'expression-intuition ou l'expressivité, qui est avant tout
la valeur esthétique ou la beauté, est applicable à toute manifestation

de nature spirituelle et peut servir partout de critère
d'évaluation, indirectement au moins. Par une voie nouvelle
et philosophiquement plus rigoureuse, mieux fondée en tout
cas, on retrouve ainsi l'universalité du principe de l'intuition
telle que Pestalozzi l'a conçue.

III
Essayons maintenant d'esquisser sous forme de résumé les

principes pédagogiques qui sont impliqués dans cette théorie
crocienne de l'art, que nous avons exposée dans ses grandes
lignes.

Les postulats essentiels de la pédagogie contemporaine, que
l'on peut considérer en général comme étant hors de discussion,
les principes-base de la réforme de l'éducation et de l'école que
notre conscience pédagogique réclame y sont contenus et y trouvent

un fondement qui, à notre avis, est en tout cas plus solide

que ceux dont les apôtres de la révolution pédagogique se

réclament ordinairement. Les notions, en général très vagues,
de spontanéité, de créativité, d'activité libre, autonome, d'intui-

1 B. Croce, Conversazioni critiche. S. la, p. 83.
2 L. c., p. 85.



32 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

tion, d'action, y trouvent une détermination assez précise. Cela
vaut en tout cas pour le principe d'intuition-action qui englobe
tous les autres.

L'Esthétique de Croce, envisagée comme théorie de l'intuition,

est l'aboutissement de la série séculaire d'efforts que la
pensée moderne, depuis la Renaissance a fait pour ramener la
vie intellectuelle (la culture de l'esprit et avec elle l'éducation)
à sa source primordiale, entrevue dès le début comme «intuition».
Ce que Pestalozzi avait vu avec grande profondeur, mais
obscurément, atteint pour la première fois clarté, précision et fondement

systématique dans la philosophie de l'art de B. Croce.
Historiquement considéré, le cas n'est pas surprenant. Croce
procède de Vico, le génial penseur italien qui le premier découvrit
l'identité originaire de la poésie et du langage et la valeur
irréductible et tout autonome de la «connaissance imaginative ou
fantaisie » (la même que certaines écoles psychologiques actueUes
appellent inexactement «pensée symbohque»). L'intuition pesta-
Iozzienne x se rattache aux courants philosophiques allemands
du XVIIIe siècle (Herder, Hamann, Jakobi) qui, à leur façon,
en partant de Leibniz, s'engagent dans des chemins semblables à
ceux que la pensée originale de Vico avait ouverts sans succès
immédiat. C'est àia dissertation de Herder &sur les origines du
langage» qu'il faut avant tout penser pour saisir les profonds et
vrais motifs de l'intuition, base de toute éducation, selon
Pestalozzi. Dans ses considérations sur les rapports entre «

Anschauungskraft » et « Sprachkraft » 2 Pestalozzi est déjà très
près de l'intuition-expression de B. Croce. En tout cas son principe

de l'intuition, qui a bien peu à faire avec l'idée que l'empirisme

et aussi l'herbartisme s'en firent, est d'autre part, à notre
avis, de beaucoup plus proche des vues de Croce et de Vico que
de l'intuition transcendantale Kantienne à laquelle Paul Natorp
l'a par trop apparentée.

Le principe pédagogique de l'intuition, tel qu'il découle des

vues philosophiques de B. Croce (et aussi tel qu'en somme nous
l'entendons aujourd'hui en le concevant identique au principe
d'action) a deux significations, l'une plus large, l'autre plus

1 Voir : J.-H. Pestalozzi, par F. Delekat. Quelle und Meyer, Leipzig,
1926, Ch. V.

1 Chant du Cygne ; 51 et suivants ; aussi « Sinn des Gehörs » (1802).
Seyifarth, X. 99.



l'esthétique de croce et la pédagogie 33

étroite et qui d'ailleurs sont solidaires Fune de l'autre, toutes
deux étant contenues dans l'unité d'intuition et d'expression. La
seule différence est que l'une se réfère exclusivement à la formation

des intuitions au sens spécifique, c'est à dire des images,
tandis que l'autre est en relation avec la totalité de la vie
spirituelle (c'est là la signification la plus profonde et qui est en même
temps la plus fréquente chez Pestalozzi).

Dans ce qu'il entend par intuition, Croce affirme d'une façon
absolue ce que Henri Bergson a cru pouvoir démontrer et ce

que la psychologie expérimentale a en partie prouvé par rapport
à la perception ; c'est à dire que c'est l'expression (qui comprend
aussi l'action sur les choses, toute activité constructive) qui crée
en même temps le monde des images dont est faite l'intuition.
Pour Croce « faire » dans un sens tout à fait spirituel et universel,
qui n'implique pas nécessairement un travail manuel, est
condition indispensable, même pour avoir des images pour
représenter. Dans l'intuition par conséquent rien de passif, de simplement

donné ou reçu. Ce qui est passif c'est la sensation, qui par
rapport à l'intuition est au plus matière brute. L'intuition est
d'après Croce (qui n'admet pas de subconscient) activité pure,
spontanéité, synthèse créatrice.

Il est évident qu'ainsi l'exigence d'activité spontanée,
d'expression personnelle, les postulats de l'éducation active,
génétique, fonctionnelle trouvent un fondement absolu dans le
rapport tout à fait essentiel d'unité entre expression et intuition
(autant d'intuition que d'expression!) Il n'y a d'éducation
possible, surtout aux premiers échelons, que par la mise en œuvre
de l'activité et des instruments d'expression: jeux, constructions,
dessin, modelage, langage et toute expression spontanée agit
comme langage, c'est à dire comme instrument d'éclaircissement

et d'organisation de la vie intérieure de l'enfant. L'esprit
de la réforme italienne de l'école primaire et la lutte tenace que
M. Lombardo-Radice conduit actuellement pour empêcher que
son œuvre ne soit faussée, procèdent principalement de ces

prémisses.
Dans sa signification plus vaste, universelle, le principe

d'intuition exige que l'unité d'expression-intuition vaille pour tout
ce que l'homme fait. Sous ce rapport il ne fait qu'un avec
l'exigence générale de spontanéité, de créativité, avec ce que Dewey1

1 Dewey, L'école et l'enfant (L'intérêt et l'effort) (Delachaux et Niestlé).
ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE 3



34 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

appelle la réalisation pleine, adéquate du moi, en un mot, qui
peut-être en rend le contenu de la façon la plus complète et
la plus claire, avec l'unité de l'homme et de son œuvre. C'est
l'exigence que tout ce qu'un homme fait jaUlisse de son moi
profond (au sens bergsonien). La marque que cela soit ou non
le cas c'est encore l'expressivité, l'unité, la fusion parfaite entre
la vie et l'expression ou œuvre.

Rien de nouveau en cela ; c'est bien ce que Pestalozzi entendait

en posant l'intuition comme fondement et condition
sine qua non de tout développement humain, de l'harmonie et
plénitude de la vie et qui peut-être se comprend le plus clairement

d'après ce qui, pour Pestalozzi, est le contraire de l'intuition,
c'est à dire le « Verkûnstelungsverderben » le « Maulbrauchen »,

l'artificiel, le faux et le vide d'expression, le vernis, le passif,
le mécanique, les perversions inhérentes à la civilisation comme
dégénérescence de la culture et que justement l'éducation intuitive
est éternellement appelée à combattre. La pédagogie de Gentile
ne connaît d'autre principe directeur que celui-là et c'est bien
là le sens de ce qu'il appelle la « méthode vivante » et de
l'unification parfaite entre maître et élève et du développement
spirituel envisagé comme réalisation de soi-même (autoctisis).

Le rôle fondamental pour la vie de l'esprit de l'intuition
telle que l'esthétique de Croce le définit et que Vico déjà l'avait
entrevu a été récemment redécouvert ou mieux confirmé par la
psychologie empirique et même expérimentale. J'entends
surtout ces courants nouveaux de la psychologie allemande qui
entraînent comme conséquence le renversement complet du
point de vue sensualiste (recherches éidétique de Jaensch et
de son école, psychologie de la forme, psychologie phénoménologique,

auxquelles s'ajoutent le renouvellement de la psychologie

génétique par Lévy-Bruhl, Preuss, Danzel, H. Volkelt
etc., et la découverte de la pensée symbolique en psychopathologie).

Tout un ensemble de recherches empiriques différentes
et indépendantes aboutit à des résultats qui, dans la philosophie

de Croce sont plutôt des prémisses : la subordination de la
perception à l'imagination, la conception de l'imagination
(l'intuition pure de Croce, la connaissance image) comme
forme originaire, fondamentale de toute connaissance. D'après
ces vues nouvelles, l'im?gination, qui donc n'est plus, ainsi que
l'empirisme traditionnel l'admettait axiomatiquement, repro-



L'ESTHÉTIQUE DE CROCE ET LA PÉDAGOGIE 35

duction d'impressions (sensorielles), mais production tout à fait
originelle et primaire, ayant sa source et l'énergie qui la nourrit
dans les tendances profondes de la vie elle-même, par conséquent
création autonome qui, bien loin de dépendre de la perception,
fournit à celle-ci ses matériaux intuitifs, les images dont la
perception se sert pour déterminer la réalité immédiate, présente,
historique K

La perception qui est connaissance-jugement de la réalité,
connaissance historique, l'achèvement du processus de
connaissance, est d'après Croce la forme la plus élevée et la plus
complexe de la connaissance humaine, et ne peut par conséquent
être le point de départ (en ligne idéale c'est entendu ; car en
fait, à cause du circuit éternel de la vie de l'esprit qui de l'intuition

va par l'intermédiaire du concept-jugement à la perception
et à l'action pour revenir à l'intuition — ce qui a été contenu
de perception peut redevenir intuition),

Donc il n'y a aucun des principes sur lesquels la pédagogie
nouvelle voudrait établir une réforme générale de l'éducation
et de l'instruction, qui ne soit impliqué dans la théorie esthétique
de Croce. Mais il y a bien plus dans cette théorie. Si d'un côté
elle offre un solide appui à tout effort pour rendre l'éducation
vivante, substantieUe, énergétique, en même temps et par suite
des mêmes prémisses, elle signifie condamnation des excès, des
errements dans lesquels les réformateurs dans leur engouement

risquent toujours de tomber. Toute tendance radicale
en pédagogie (surtout celle qui n'a pas de solide base philosophique)

est affectée d'unilatéralité et contient un germe de
perversion. Les courants pédagogiques actuels réclamant une
réforme tout à fait radicale des processus éducatifs, tous ceux
en tout cas qui prônent unilatéralement et dogmatiquement
libre développement, spontanéité sans réceptivité, libre expression,

qui, pour employer l'image de Dewey, vont jusqu'au
bout dans l'inversion copernicienne (prendre l'enfant pour
unique point de départ et unique point de repère) par ex.
l'école qui, en Allemagne suit la devise « Vom Kinde aus »

sont plus ou moins empreints de la forme de perversion qui
s'appelle « subjectivisme ». Qu'il s'agisse d'un excès lourd de

1 Voir un développement systématique de cette nouvelle vue, basée sur
les données et théories de la psychologie nouvelle dans Afax Scheler : Die
Wissensformen und die Gesellschaft, p. 354, ss. Zur Philosophie der
Wahrnehmung. Das Problem der Phantasie Leipzig 1926.



36 annuaire de l'instruction publique en suisse

dangers cela est indirectement prouvé par l'énergique réaction
objectiviste qui est en train de se produire en Allemagne, le

pays où, depuis la révolution de 18, le subjectivisme et l'expres-
sionisme pédagogiques avaient pris des allures presque orgiaques.

L'idéalisme italien (et cela vaut de Gentile autant que de
Croce, malgré l'extrême subjectivisme — apparent — du
système philosophique du premier), représente un puissant effort,
le plus puissant peut-être qui ait été fait, pour concilier les

exigences subjectives, individuelles, psychologiques et les exigences
objectives universelles, logiques (la vie et l'esprit, la création
et la tradition, la liberté et la discipline). Croce n'a pas laissé
d'équivoque, pendant son activité de ministre de l'instruction
sur ce point-là, comme ses circulaires aux recteurs, relatives à la
composition, le prouvent. Il y prend énergiquement parti contre
les tendances « expressionnistes » qui avaient pénétré dans les
écoles moyennes peut-être même sous l'influence de son esthétique
faussement interprétée. Gentile et Croce sont d'accord sur le
fait que surtout dans l'éducation scolaire c'est l'exigence objective,

la tradition qui doit l'emporter, ce qui d'après eux n'infirme
nullement les droits bien fondés de la subjectivité. Spontanéité,
oui certainement ; mais il n'y a de spontanéité vraie que là où
l'individu a forgé son esprit par une longue et dure discipline
de travail et de renoncement consistant dans l'assimilation du
contenu de la tradition, au moyen d'un apprentissage auprès de
quelqu'un que l'on reconnaît comme maître et que l'on prend
comme modèle. Spontanéité donc qui est un fruit de la réceptivité

(apparente, parce que, d'après cette doctrine, il n'y a
jamais de réceptivité au sens strict ; l'esprit jamais ne reproduit
ni n'imite). Apprendre sérieusement des autres c'est se faire
soi-même ; et le seul chemin pour arriver à se faire soi-même est
bien d'aller à l'école de ceux qui dans chaque branche d'activité
ont atteint l'excellence.

Il y a pourtant un point faible dans cette doctrine : c'est que
trop aisément elle croit résoudre, par l'identité dialectique
des contraires, les antinomies inhérentes à tout problème
pédagogique (par exemple : réceptivité et spontanéité ou tradition
et création, antinomies qui se ramènent toutes à l'opposition
de subjectivité et objectivité). Ce défaut est moins grave que
celui des unilatéraux ou des extrémistes, tels les partisans dog-



l'esthétique de croce et la pédagogie 37

matiques de la liberté ou de l'autorité, de l'intérêt ou de l'effort,
qui méconnaissent complètement le caractère nécessairement
antinomique des questions, qu'ils croient résoudre en supprimant
l'un des termes du dilemme. Mais ce point faible de la doctrine de
Croce et de Gentile saute quand même aux yeux avec toutes ses

conséquences chaque fois qu'il s'agit de passer de l'abstrait au
concret et de la théorie à la pratique. Ce n'est point affaire aisée
de concilier sur le plan des faits tradition et création, réceptivité

et spontanéité, exigences subjectives et objectives,
individuelles et universelles, liberté et autorité, etc. La facilité avec
laquelle l'antinomie est éliminée en théorie peut créer des
illusions quant aux difficultés énormes, peut-être insurmontables
qui s'opposent à la conciliation dans la pratique. Ainsi s'explique
le fait que, appelés à résoudre des questions de didactique
spéciale et de pratique scolaire, les partisans de l'idéalisme en
viennent inévitablement à pencher du côté de l'un ou de l'autre
des contraires qu'ils devraient unifier. La politique scolaire
de Croce a été en somme d'un esprit très traditionnaliste
(autoritaire). La réforme de l'école secondaire, œuvre presque
personnelle de Gentile, suit aussi dans l'ensemble une direction
plutôt objectiviste et traditionnaliste. D'autre part M. Lombardo-
Radice, avec Gino Ferretti parmi les disciples de Gentile celui
qui maintient le contact le plus étroit avec les courants réformateurs

contemporains, penche quelque peu, surtout dans ses
récentes manifestations, du côté des subjectivistes et
expressionnistes, ce qui explique l'écho de sympathie que son œuvre
a trouvé chez des coryphées de l'expressionnisme allemand tel
que Karstadt. Pour ce qui nous concerne, nous croyons que
l'antinomie c'est la révélation dernière, indépassable que la
réflexion pédagogique puisse nous faire : l'antinomie est dans
la nature des problèmes, dans l'essence même de l'éducation.

La solution de l'antinomie n'est concevable que comme
idée au sens kantien du mot, comme point infiniment éloigné
et asymptotique. L'idéalisme italien est bien, d'après son
contenu, une doctrine qui croit pouvoir placer l'infini dans le
fini, l'idéal dans le réel. Seulement la solution qu'il donne risque
de rester purement verbale. Pestalozzi lui-même, au terme de
son expérience (voir les réflexions finales du « Chant du cygne »)

avait entrevu, comme résultat définitif de ses méditations, cette



38 ANNUAIRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE EN SUISSE

dernière vérité profonde que la solution du problème pédagogique

postulée par la théorie est inconcevable dans l'ordre des
faits l.

En pratique, pourvu que l'on s'en tienne à l'esprit de la
doctrine, ça n'a pas grande importance. Des prémisses de l'idéalisme

découle l'impossibilité radicale (l'absurdité même) de toute
réduction de l'activité éducative à une technique. La pratique de
l'éducation entraine une solution chaque fois nouvelle de
problèmes toujours nouveaux. L'idéalisme exige que l'éducateur
soit un homme (personnalité, esprit cultivé et surtout force
morale) avant d'être un professionnel. La solution pratique des
antinomies est affaire de spiritualité ; elle pose des exigences
d'ordre moral, de niveau de vie spirituelle. L'idéalisme fait
(c'est là un de ses grands mérites) du problème de la méthode
un problème en tout premier lieu de vie morale ; ainsi la solution
dépend de conditions qui jamais ne seront parfaitement réalisées.

Toute solution effective sera, quant à sa qualité, proportionnée

au niveau d'humanité de l'éducateur.
C'est là dans le fond aussi la solution de Pestalozzi : la

solution idéale (la méthode qui sauvegarde l'harmonie des
activités, qui satisfait pleinement l'exigence d'intuition) est telle,
écrit Pestalozzi dans le Chant du Cygne (109), que nous devons
dire avec saint Paul : « Non que j'aie déjà atteint le but ».

Pestalozzi ajoute : « Je sais que jamais je n'y parviendrai » ; et
pourtant je cours vers lui comme si j'étais sûr de le saisir. » En
passant à la pratique, même l'idéaliste est bien obligé de reconnaître

qu'une certaine technique est en tout cas inévitable et
que peut-être même elle a dans l'ordre des faits son bon droit.
Création (art) et technique (méthode au sens traditionnel et
scolastique) sont certainement aussi les deux membres d'une
antinomie.

Carlo Sganzini,
professeur à l'Université de Berne.

1 Seyffarth 12, 310. ist eine der Idee de h Elementarbildung in
ihrer Vollendung genugtuende Erziehungs- und Unterrichtsmethode nicht
denkbar.


	L'esthétique de Benedetto Croce et la pédagogie

