Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 85 (2008)

Artikel: Albrecht von Haller : Leben - Werk - Epoche
Autor: Steinke, Hubert / Boschung, Urs / Pross, Wolfgang
Kapitel: Haller und die Aufklarung

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1071037

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1071037
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Haller und
die Aufklirung

WoOLFGANG PRrROSS

Hallers Epoche

Albrecht von Hallers Leben erstreckt sich mit seinen Eckdaten von 1708
bis 1777 tiber einen grossen Teil des Jahrhunderts der Aufklirung, mit
dem sich die vorindustrielle Moderne vollendet. Es ist zwar iiblich gewor-
den, die Zeit ab dem spiten Mittelalter und der frithen Renaissance insge-
samt als <Frithe Neuzeit> zu betrachten, aber eine solche Einebnung unter-
schiedlich rasch und keineswegs synchron ablaufender Entwicklungen auf
verschiedenen Gebieten bedeutet auch eine gewisse Vernachldssigung der
grossen Einschnitte, welche nach dem Humanismus des 15. Jahrhunderts
erst die Reformation und Gegenreformation im 16. Jahrhundert brachten,
und schliesslich die Zisur, die durch die wissenschaftliche Revolution des
17. Jahrhunderts und die gleichzeitige Entstehung des Naturrechts ent-
stand. Sie verstellt auch den Blick auf das, was die Aufklirung tatsichlich
mit der Zusammenfassung der vielen vorhandenen Tendenzen, aber auch
in der Produktion und Organisation neuen Wissens geleistet hat, vor allem
durch den Abbau der Vorherrschaft des systematischen Denkens zugun-
sten der Aufwertung von Empirie und Praxis. Dabei ist die Aufklirung
nicht die nur von abstrakt rationalen Tendenzen geprigte Bewegung ge-
wesen, wie man ihr — vor allem in der aufklirungsfeindlichen romanti-
schen Tradition des deutschen Historismus und der Restauration — lange
unterstellte.” Allerdings fillt Hallers Leben als Wissenschaftler und als
Schriftsteller in eine fiir die Interpretation auch heute noch problemati-
sche und ungentigend erschlossene Epoche der deutschen Geistes-
geschichte von etwa 1690 bis 1750/70: Wie diese Zeit in der Literatur-
geschichte nur als Vorlaufer der Goethe-Zeit betrachtet wurde, so erschien
etwa die Philosophie im gleichen Zeitraum nur als Vorgeschichte des Kri-
tizismus Immanuel Kants, in der im Wesentlichen die Systematisierung

415



HALLER UND DIE AUFKLARUNG

416

der Philosophie Leibniz’ durch Christian Wolff und die Geschichte der
Schulmetaphysik einen prominenten Platz behauptete. Wenig beachtet
wurde dagegen lange Zeit der gesamte Bereich der Philosophia practica
(Ethik, Asthetik oder Naturwissenschaften), da ihm aufgrund des Mangels
an Systematisierung und der Verhaftung in der Tradition des von Kant
verurteilten populdren Eudimonismus von nicht wenigen Fachphiloso-
phen der Status des Philosophischen bis heute abgesprochen wird; aller-
dings hat sich in den letzten Jahren die Situation etwas gewandelt, und es
kann von einem Interesse gerade auch der Literaturwissenschaft an den
praktischen Aspekten des Naturrechts gesprochen werden.?

Es gibt etliche Griinde fiir die Verspitung der Auseinandersetzung mit
dem Wandel, der sich von der Epoche des Barock zur Aufklirung voll-
zieht, denn es bereitet erhebliche Schwierigkeiten, die Heterogenitit der
deutschen literarischen und kulturellen Entwicklung zwischen dem Ende
des 3o0-jihrigen Krieges und einer langsamen Konsolidierung — erst spit
mit der Etablierung der Machtzentren Preussen (unter Friedrich I1.) und
Osterreich (unter Kaiserin Maria Theresia) — auf griffige Nenner zu brin-
gen. Die Kriege der Zeit, u. a. die Reunionskriege, die Erbfolgekriege um
den spanischen Thron und um die Nachfolge Karls VI. auf dem deutschen
Kaiserthron, und schliesslich nochmals die Kriege FriedrichsII. von
Preussen waren kaum dazu angetan, kulturelle Kontinuitit zu sichern.
Der politischen Zersplitterung des Heiligen Romischen Reiches entspricht
eine diffuse kulturelle Realitdt, in der einige Zentren (Berlin, Dresden,
Frankfurt/Oder, Halle, Hamburg, Jena, Leipzig, Wien) miteinander kon-
kurrieren, ohne wirklich modellbildend wirken zu konnen, wie in den an-
deren europiischen Lindern etwa London, Paris oder auch Neapel. Uni-
versititen und Akademien sind, trotz der Bemithungen von Leibniz,
Thomasius, Wolff oder Gottsched, befangen in scholastischer Gelehrsam-
keit und noch wenig offen fiir die intellektuellen Impulse, wie sie vor allem
von der Entwicklung der Naturwissenschaften ausgehen konnten; erst die
Griindung der Georgia Augusta zu Gottingen 1737 bedeutet die Etablie-
rung einer modernen Modelluniversitit (vgl. den Beitrag zu Gottingen in
diesem Band). Fir die deutsche Geistesgeschichte blieb die erste Hilfte
des 18. Jahrhunderts, wie 1928 ein Barockforscher formuliert hatte, «die
fast dunkelste Epoche der deutschen Geistesgeschichte», und sie ist, wie
vor kurzem ein Band zur Positionsbestimmung der Zeit um 1700 formu-
lierte, «in der kulturwissenschaftlichen Forschung immer noch weitestge-
hend eine terra incognita».3 Einheitliche Tragerschichten und Adressaten
des literarischen und intellektuellen Lebens sind in dieser Situation schwer
auszumachen, und nicht zufillig wird ein Grossteil der literarischen Pro-
duktion anonym verdffentlicht. Man hat sich denn auch vielfach auf die
unspezifische Kategorie eines sich langsam ausbildenden Biirgertums be-



WOLFGANG PROSS HALLERS EPOCHE

zogen, als wiirde sich hier langsam ein konkretes <biirgerliches> individu-
elles Subjekt aus dieser Anonymitit herauskristallisieren, ohne aber kon-
kret von diesem Theorem einer postulierten <Verbiirgerlichung> profitieren
zu konnen.# Die ebenso zweifelhafte Alternative war, die gesamte geistige
und literarische Entwicklung des 18. Jahrhunderts eng mit der Geschichte
des Pietismus und des protestantischen Pfarrhauses zu verkniipfen; auch
wenn der religidse Anteil an der Entwicklung des deutschen Wortschatzes
und der Mentalitat des 18. Jahrhunderts nicht gering ist,’ besteht die Ge-
fahr einer Verkennung des laizistischen, ja sikularisierenden Charakters
von Literatur, selbst wo sie religiose Themen wihlt: Kirchliche Instanzen
mit ithrem Anspruch auf Auslegungshoheit der Bibel waren keineswegs
erbaut von der poetischen Lizenz, mit der sich Milton, Bodmer, Klop-
stock oder Lavater ohne Scheu biblischer Gestalten bis hinauf zum Schép-
fer und der Erlosergestalt Christi bemichtigten, und schon gar nicht von
der Faszination, die sie Satan verliehen.

Erst die Preisgabe der Hypostasierung eines mehr oder weniger kon-
kreten gesellschaftlichen Standes wie des <Biirgertums> oder des <protes-
tantischen Pfarrhauses> zum <Urheber> der Entwicklung zugunsten der
Fokussierung auf die <zivile>, vom Naturrecht her bestimmte Mentalitit,
die mehreren Stinden gemeinsam ist und keine konfessionellen Unter-
schiede kennt, hat sich als erfolgversprechender Ansatz erwiesen. Zudem
lassen sich in Deutschland, dem es ohnehin an einem kulturellen und poli-
tischen Zentrum fehlte, mehrere ausgeprigt heterogene Gruppen — wie
etwa die Pietisten, die Galanten, die Skeptiker und die Polyhistoren — be-
zeichnen, die durch ein gemeinsames Interesse verbunden waren: eine an-
timetaphysische Anschauung, die sich gegen die dominante Schulphiloso-
phie der Universititen richtete und die eine Hinwendung zur <philosophia
practica> und zur Reflexion des geselligen Handelns propagierte.® Der Fo-
kus bei der Zusammenstellung dieser Gruppen liegt in der Heterodoxie
gegeniiber kategorisch festgelegten Verhaltens- und Wissensmustern, und
in diesen inhomogenen und durchaus nicht koordinierten Lebenswelten
liegt auch der Ansatzpunkt zu jener fruchtbaren Konkurrenz von Stand-
punkten, auf der der aufgeklirte Intellektualismus beruht. Er artikuliert
sich
— bei den Pietisten im Widerstand gegen die offizielle Heilsverwaltung

durch eine <Kirche>;

— bei den Galanten in der Ablehnung einer Hofetikette, deren Ritualen
nur eine Klugheitslehre gegeniiberstand, die dem eigenen Uberleben in
der Intrigenwelt des Hofes diente und die nun von einer dsthetisch
durchgeformten <urbanitas> ersetzt werden sollte;

— bei den Skeptikern im Zweifel an der dogmatischen Festlegung des
Wissbaren;

417



HALLER UND DIE AUFKLARUNG

418

— und schliesslich bei den Polyhistoren in der Relativierung alter Wis-
sensbestinde durch neue Erfahrungen, wie sie vor allem die experimen-
telle empirische Naturforschung nach dem Vorbild Bacons und der
Royal Society propagierte.” Aber dies galt auch fiir den Bereich der Ge-
sellschaftslehre; das Naturrecht, angetreten, um die zeitlosen giiltigen
Rechte des Menschen im Kontrast zu den Konventionen bestimmter
Formen der Vergesellschaftung zu bestimmen, erweist im Horizont der
Uberpriifung historischer Materialien und der sich kumulierenden eth-
nographischen Erfahrungen immer deutlicher den konventionellen
Charakter aller Rechts- und Gesellschaftsordnungen. Die Auffassung
der Aufklirung vom Menschen, von den Ausprigungen seines gesell-
schaftlichen Handelns in verschiedenen Gesellschaften und zu verschie-
denen Zeiten ist von solchen grundsitzlichen Uberlegungen her geprigt,
die zudem einer internationalen Diskussion angehort.? Wissenschaften
und Literatur befinden sich am Ende des 17. Jahrhunderts im deutschen
Sprachraum in einer Situation, die weder aus einer traditionell national-
geschichtlichen noch aus einer linearen Perspektive der kulturellen Ent-
wicklung erfasst werden kann.

Der Intellektualismus der Aufklirung

Wenn man niichtern einen Ansatzpunkt fiir die Aufkliarung bezeichnen
will, so liegt er darin, soziale Herrschaft und Naturbeherrschung gleicher-
massen zu thematisieren; allerdings geschieht dies in einem Konkurrenz-
kampf rivalisierender Gruppen, die jeweils ihrem Anspruch auf <richtige>
Weltauslegung im Gewand sowohl ethisch-religioser Normen wie intel-
lektueller Postulate Geltung zu verschaffen versuchen.? Von vornherein
bestand ein fundamentaler Gegensatz zwischen intellektualistischem und
empiristischem Rationalismus, die als Ausgangspunkte von zwei Richtun-
gen innerhalb des neuzeitlichen Denkens anzusehen sind. Der Intellektu-
alismus ist im Namen sogenannter <moralischer> Werte, hinter denen sich
die Hlusion der Betrachtung des Menschen als Sinnzentrum der Welt — je-
der <kopernikanischen Wende> zum Trotz — verbirgt, gewillt, in seiner
Entgegensetzung von Geist und Materie bis an die Grenze jenes Idealis-
mus vorzudringen, dessen Postulate der Philosoph Immanuel Kant ver-
kiinden wird. Der Empirismus ist dagegen bereit, sich auf die Verankerung
des Menschen in seiner biologischen Natur einzulassen und thm zugleich
eine Relativitdt des sozialen Verhaltens zuzugestehen: Menschen agieren
in Abhingigkeit von dem geographischen Ort, dem Klima und den Le-
bensverhiltnissen, die ithn bestimmen, von den Konventionen, die ihre
Weltsicht priagen, entsprechend dem Entwicklungsstand ihrer technischen



WOLFGANG PROSS INTELLEKTUALISMUS DER AUFKLARUNG

Kultur, und letztlich werden damit absolute und universal giiltige Normen

fragwurdig.

Diese Gegensitze werden am Ende der Autklirung einander gegen-
iberstehen: hier die <anthropozentrische Illusion>, die jede Erkenntnis ab-
hangig macht von der Struktur eines «<Geistes>, welcher der Wirklichkeit
letztlich fremd bleibt, und dort der Naturalismus einer vélligen Einbet-
tung des Menschen in die Natur, aus dessen in seiner biologischen Or-
ganisation wurzelnden Uberlebenstechnik, die seiner Gattung vor allen
tibrigen Lebewesen einen Vorteil verschafft, sein gesamtes soziales und
kulturelles Handeln — Sprache und Denken einbegriffen — hervorgeht.™
Wir konnen davon ausgehen, dass in dem scheinbar monolithischen Be-
griff des <Rationalismus> damit von vornherein zwei widerspriichliche und
konkurrierende Tendenzen bestanden, die unter gleichen Vorzeichen und
mit ahnlichen Methoden um die Vorherrschaft kimpfen, dabei aber die
gleichen Begriffe wie <Ideal>, <Vernunft>, <Natur> als Parolen verwenden,
die sie mit unterschiedlichen, ihren Intentionen entsprechenden Inhalten
fullen. Aber die Voraussetzung fiir die Bewegung des 18. Jahrhunderts lag
dabei trotz aller Gruppenrivalitit primir in der Sicherung dieses um-
kimpften Feldes gegen alle dusseren Anspriiche. Ohne Rucksicht auf den
religiosen Hintergrund, die territoriale Herkunft oder die Zugehorigkeit
zu einem bestimmten sozialen Stand, wichtige Figuren der Aufklirung
wie Muratori, Voltaire, Hume oder Haller sind sich alle darin einig, die
Freiheit des Denkens und der Forschung zu verteidigen:

— gegen jedes Denkmonopol und jede normierende Heilsverwaltung; da-
her der Kampf gegen die dogmatische Theologie im Zeichen des Lichtes
der Vernunft. Allerdings bedeutet dies nicht unbedingt eine Preisgabe
des Offenbarungsglaubens, sondern die schwierige Akkommodation
dieses Glaubens und des natiirlichen Lichts der Erkenntnis;

— gegen die Willkiir von Herrschaft; daher der Kampf gegen jeden Des-
potismus, der sich vor keiner Instanz rechtfertigt. Allerdings heisst auch
dies keineswegs die Ablehnung von staatlicher Herrschaft in den tra-
dierten Formen, sondern die Partizipation aller am Gemeinwesen;

— schliesslich gegen alles Regellose in der Auffassung der Natur; der
Mensch wird, aus der Passivitit der Kontemplation ihrer Wunder geris-
sen, <minister et interpres>, ihr Diener und Exeget, wie Francis Bacon
zu Beginn des 17. Jahrhunderts sagt, ja gelegentlich auch ihr Folter-
knecht, der ihr die Antworten auf die Fragen abpresst, die sie nicht frei-
willig beantwortet. Allerdings gibt es auch auf diesem Gebiet die grund-
legenden Unterschiede in der Methodik, welche die empirischen
Verfahren von den mechanisch-mathematischen trennen und die vor
allem von dem geprigt werden, was als giiltige Evidenz betrachtet wird.
Nur mit Hilfe einer solch differenzierenden Betrachtung des Begriffes

419



HALLER UND DIE AUFKLARUNG

420

des Rationalismus ldsst sich auch Albrecht von Hallers Beitrag und
seine Stellung innerhalb der <umiéres> bestimmen.

Die Gebiete, auf denen sich der Kampf der beiden Gruppen um die Auto-
nomie der Diskussion ihrer Fragestellungen gegentiber herrschenden Au-
torititen, aber in gegenseitiger Konkurrenz entfaltet, betreffen damit zum
einen das Verhdltnis von Laizismus und Religion im Sikularisierungspro-
zess, dann die Frage der Anthropologie, die sich die Deutung der Stellung
des Menschen im Kosmos zur Aufgabe macht, und ebenso die Fixierung
des Wissenschaftsbegriffs und den Platz der Naturwissenschaften, die den
Rahmen fiir diese Fragestellung einer <Anthropodizee> — einer Verortung
des Menschen und Definition seiner Stellung in der Welt — bilden. Ferner
geht es um Fragen der rationalen Organisation der Gesellschaft und des
wirtschaftlichen Handelns zum Erhalt des Gemeinwohls (<bonum com-
mune>), um den zunehmend historischen Riickblick auf die Entwicklung
der Kulturen und die Erweiterung des ethnographischen Horizonts und
schliesslich um das Verhiltnis von gesellschaftlichen Konventionen zu den
Formen kiinstlerischer Expressivitdt, die — weit entfernt, blosser Luxus
gegentiber dem Alltag zu sein — zu den Lebensnotwendigkeiten jeder Kul-
tur zahlen. Auf allen diesen Gebieten hat sich Albrecht von Haller betatigt
oder gedussert, und sosehr er in erster Linie Naturforscher gewesen sein
mag, so war, wie die Verarbeitung seiner extensiven Lektiiren zeigt, sein
Interessenhorizont von ebenso stupender Weite und Kenntnis in allen
Wissensbereichen wie in seinen Fachgebieten der Anatomie, Physiologie
und Botanik; allerdings ohne dass dies dazu fihrte, dass er jeweils die
avanciertesten oder immer konsistente Positionen einnehmen wollte oder
konnte. Wie andere Figuren seines Jahrhunderts litt auch Haller unter der
Schwierigkeit, neues Wissen und eigene Forschung mit traditionellen Be-
stinden der Offenbarungsreligion und metaphysischen Bediirfnissen oder
mit gesellschaftlichen Konventionen in Einklang zu bringen (vgl. dazu
auch den Beitrag zur Religion und Theologie in diesem Band). Aber selbst
ein Newton brachte trotz der Demonstration seines Weltsystems Jahre
mit dem Versuch zu, die Giiltigkeit der alten kreationistischen Chronolo-
gie mit der Festlegung der Erschaffung der Welt auf das Jahr 4004 v. Chr.
zu konsolidieren; Haller z6gert 1750 nicht, in seiner Vorrede zum ersten
Band der deutschen Ausgabe von Buffons Histoire naturelle die Bedenk-
lichkeit dieses Unternehmens hervorzuheben, und das, obwohl er selbst
daran festzuhalten suchte.”* Und Immanuel Kant erklirte 1792 —also noch
nach Erscheinen der drei fundamentalen Kritiken — in voller Ubereinkunft
mit der Tradition Calvins und zum Entsetzen Goethes, Herders und
Schillers — die menschliche Gattung fiir von Natur aus verderbt; die philo-
sophischen Begriindungen fiir diese Positionsnahme erscheinen angesichts



WOLFGANG PROSS INTELLEKTUALISMUS DER AUFKLARUNG

der offentlichen Wirkungen eines solchen Bekenntnisses als durchaus
zweitrangig.” Auch Haller erregte mit der Verteidigung dogmatischer
theologischer Positionen Verwunderung, ebenso wie mit dem fur die aka-
demische Welt so erstaunlichen Riickzug aus einem Brennpunkt wissen-
schaftlicher Aktualitit, wie thn die Georgia Augusta in Gottingen bildete,
in das vergleichsweise abgelegene Bern. Sosehr er als Wissenschaftler sich
dem Fortschritt der Erkenntnis verpflichtet fiihlte, so offen bekannte er
sich zu seinem Widerspruch gegen das radikale Denken der <Freigeister>
und der Enzyklopadisten, was ihn nicht hinderte, an der Encyclopédie mit-
zuwirken. Und seine eigenen Publikationsstrategien unterscheiden sich
keineswegs von denen eines Voltaire, wenn es darum ging, sich in der Of-
fentlichkeit Geltung zu verschaffen; der Fall seiner anonymen Rezension
der eigenen Boerhaave-Ausgabe, die eine Kontroverse iiber die Autoritit
seines grossen Vorgingers und Lehrers auslste, zeigt, dass er diese Tech-
nik ebenso beherrscht wie dieser in seinen zahlreichen Polemiken.'3

Die grosste Leistung der Aufklarung liegt wohl darin, dass sie den Ty-
pus des modernen Intellektuellen geschaffen hat: eine Denkhaltung, die
bereit ist, alle Gegenstinde wahrzunehmen, ob sie sich den eigenen Wahr-
nehmungs- und Ordnungsrastern einfiigen oder nicht; die versucht, alle
Meinungen zu diskutieren, egal ob sie mit den eigenen Uberzeugungen
libereinstimmen oder nicht, und die sich darum bemtuht, einmal den eige-
nen Standpunkt zu verlassen, um zu begreifen, wie es moglich ist, dass
andere anders denken. Dabei bedeutet diese Form des Intellektualismus
nicht, keine eigenen Standpunkte haben zu sollen oder zu durfen: So ver-
anlasste Christian Wolff 1744 die Veroffentlichung der absolut verfemten
Ethik Baruch Spinozas unter dem Titel B. v. S. Sittenlebre, widerleget von
dem beriihmten Weltweisen unserer Zeit Herrn Christian Wolf, die kei-
neswegs deren Widerlegung zum Ziel hatte, sondern eine Auseinanderset-
zung mit dem gefiirchteten Text ermdglichen sollte. Selbst ein dogmati-
scher Anhinger von Leibniz und Wolff wie Johann Christoph Gottsched
verdffentlichte 1741-1744 eine kommentierte deutsche Ubersetzung jener
grossen Bibel des Skeptizismus, des Dictionnaire historigue & critigue von
Pierre Bayle, und mit der Publikationsgenehmigung fiir die erste deutsche
Ausgabe von Claude-Adrien Helvétius” De lesprit liess Gottsched 1760
diesem Tabubruch — immerhin als zustindiger Zensor! — noch einen wei-
teren folgen.’* Georg Christoph Lichtenberg (1744-1799), der in Géttin-
gen Albrecht von Hallers Kollege geworden wire, wire dieser 1770 noch-
mals von Bern an seine alte Wirkungsstitte zurlickgekehrt, hat einem
solchen Begriff von Aufklirung als Mut zur Relativierung des eigenen
Standpunktes Ausdruck verlichen in der berithmten Formulierung:
«Zweifle an allem wenigstens Einmal, und wire es auch der Satz: zweimal
2 ist 4.»" Es gehort durchaus zu den Wesensziigen dieser Denkhaltung, 421



HALLER UND DIE AUFKLARUNG

422

die eigenen Voraussetzungen schonungslos bis zu einem Punkt zuriickzu-
verfolgen, an dem moglicherweise auch die Unhaltbarkeit der eigenen,
scheinbar axiomatischen Basis sichtbar wird oder aber die Uneindeutig-
keit der Befunde fiir eine mehrfache Auslegung mit ganz verschiedenen
Konsequenzen spricht. Haller hat sich, trotz eines nicht gering ausgeprig-
ten Selbstbewusstseins als Forscher, solchen Aporien immer wieder aus-
gesetzt. Sogar auf dem Gebiet des Religidsen, wo er zumindest 6ffentlich
eine unerschitterliche Glaubensgewissheit demonstrierte, zog er den Frei-
geist Voltaire dessen erbittertem dogmatischen Gegner — dem Jesuiten
Claude-Adrien Nonnotte — vor. In seiner Rezension einer deutschen Aus-
gabe von dessen Erreurs de Voltaire (1766), die sich gegen den Essai sur les
meeurs richtete, heisst es deshalb — und der Kontext der Aussage bezieht
sich auf Nonnottes Verteidigung der Authebung des Edikts von Nantes
und der Kirchenpolitik James’ II. von England — rhetorisch, aber durchaus
eindeutig: «Wir wissen nicht, wen wir von beyden vorziehn miissen, ob
den duldenden und etwas billigen Deisten, oder den verfolgenden und
blutgierigen Priester.»'® Die Fihigkeit zur Relativierung des eigenen
Standpunktes, dieses Charakteristikum der Aufklarung, ermoglicht auch,
dass selbst Antipoden wie Haller und Voltaire gemeinsame Grundiiber-
zeugungen und Zielsetzungen teilen. Sie produziert eine Einstellung des
Intellektuellen zu sich selbst, die es ihm ermoglicht, sich selbst als <Frem-
den> in einer nur scheinbar vertrauten oder garantierten Umwelt zu be-
trachten, die es stindig neu zu vermessen und zu definieren gilt; die Di-
stanznahme zu sich selbst ist dafiir die entscheidende Voraussetzung. Und
sie bedingt das Wagnis, stindig neu ins Unbekannte aufzubrechen und
neue Wissensgebiete zu erschliessen; Francis Bacons Instauratio magna
(1620) hat mit ithrem Titelkupfer — der Durchfahrt durch die Saulen des
Herkules — das Sinnbild fiir diese Haltung geschaffen (Abb. S. 423).

Haller um 1750: Territorien der Erfahrung
und das «weite Meer> des Wissens

Als Haller 1750 in Gottingen fiir eine Sammlung neuer und merkwiirdiger
Reisen eine Vorrede schrieb, formulierte er einen wesentlichen Gesichts-
punkt fiir eine Betrachtung der historisch-sozialen Welt, der in seinem
Ansatz durchaus als kulturrelativistisch bezeichnet werden darf:

Wir werden in einem Lande unter Biirgern erzogen, die alle einen glei-
chen Glauben, gleiche Sitten, und iberhaupt gleiche Meinungen haben;
diese flechten sich nach und nach in unsre Sinnen ein, und werden zu
einer falschen Ueberzeugung. Nichts ist fahiger, diese Vorurtheile zu



WOLFGANG PROSS DAS <WEITE MEER> DES WISSENS

Die Wissenschaft lasst die Saulen des
Herkules und damit die Grenzen des
Bekannten hinter sich, um die Weite der
unerforschten See zu gewinnen. Das
Frontispiz zu Francis Bacons Instauratio
magna (London 1620) verkindet program-
matisch das Motto der empirischen
Naturforschung, das Hallers Einstellung zur
Wissenschaft pragte.

zerstreuen, als die Kenntnis vieler
Volker, bey denen die Sitten, die
Geseze, die Meinungen verschieden
sind, eine Verschiedenheit, die durch
eine leichte Bemiihung uns lehrt,
dasjenige wegzuwerfen, worinn die
Menschen uneinig sind, und das fiir
die Stimme der Natur zu halten,
worinn alle Volker miteinander
tibereinstimmen. So wild, so grob
die Einwohner der in der fried-
lichen See zerstreuten Inseln sind,
so weit der Gronlinder von Bra-
silien oder vom Vorgebiirge der
guten Hofnung abliegt, so allgemein sind doch die ersten Grundsize des
Rechtes der Natur bey allen Vélkern: Niemand beleidigen, einem jeden
das Seine lassen, in seinem Beruffe vollkommen seyn, sind der Weg zur
Ehre bey den alten Rémern, bey den Anwohnern der Strasse Davis, und
bey den Hottentotten.””

Was die Berichte der Entdeckungsreisenden zu lehren vermégen, ist die
Erkenntnis der Standortgebundenheit des eigenen Verhaltens, der eigenen
Normen und Anschauungen; und dies kann bewirken, diese als Vorurteile
wahrzunehmen. Zwar besitzen sie den Anschein einer naturgegebenen
und selbstverstindlichen Legitimitit, lassen sich aber durchaus relativie-
ren. Nur der Mangel an Erfahrung anderer Realititen — es konnte auch
eine Reise durch die Zeit, nicht bloss an einen anderen Ort sein — macht
unser Denken statisch und letztlich fehlerhaft, nur weil wir glauben, dass
das uns Vertraute bereits die Grenzen des Wissens und den richtigen Weg
zur Erkenntnis absteckt. Und Haller dehnt diesen Gedanken auf alle Ge-
biete des Wissens aus; es geht darum, durch die Erfahrungen anderer 423



HALLER UND DIE AUFKLARUNG

424

ebenso wie die eigenen die Beschrinkung durch das vertraute Milieu zu
tiberwinden:

Mit einem Worte, wir lernen durch sie die Welt kennen, und ersezen
einigermassen den Mangel eigener Reisen und eigener Erfahrung. Wir
bereichern uns mit tausend ntizlichen Wahrheiten; wir legen unsere
Vorurtheile ab, und wir geniessen die Frucht der langwierigen Be-
mithungen andrer Ménner, die in verschiedenen Zeiten und an verschie-
denen Orten fur uns gearbeitet haben. Der Arzt, der Kriuterkenner, der
Mineralienliebhaber, der Naturkiindiger, der Sittenlehrer, der Staats-
gelehrte, der Patriot, der Gottesgelehrte, der Kaufmann, der Kiinstler,
lernen auf tausenderley Arten, sie erweitern ihre Begriffe, und kommen
auf Spuren, auf die ihr eigener Verstand sie niemals hitte fithren
konnen, '

«Aufklarung> ist hier keineswegs <Selbstdenken> in einem Sinn, wie es Kant
propagieren sollte, sondern die Einsicht in eine Grundtatsache, welche die
«conditio sine qua non> jeder Art von Reflexion iiber den Menschen als
soziales Wesen und besonders in den Formen der wissenschaftlichen Pra-
xis bilden muss: Die Wirklichkeit ist reicher und vielfiltiger, als sich un-
sere Vernunft — an Denkgewohnheiten oder an Zwinge von systemati-
schen Ansitzen gefesselt — dies zu ertrdumen vermag. Das, was als
«wirklich> gelten darf, ist nicht mehr abhingig von der Moglichkeit seiner
Demonstration, und der Kernsatz der Schulmetaphysik: <omne ens est ve-
rum> — alles, was wirklich ist, kann in seinem Dasein erwiesen werden —,
wird durch Evidenz und Erfahrung ausser Kraft gesetzt. Die Fiille des Er-
fahrbaren und damit Méglichen tibersteigt das, was als beweisbar, ja selbst
als vorstellbar gedacht werden kann. Gerade nach der Mitte des Jahrhun-
derts wird dies sichtbar, durch die Encyclopédie und im Kampf der Ber-
liner Akademie — mit Leonhard Euler an der Spitze — gegen die Leibniz’sche
Monadenlehre und den Wolffianismus.’ Als Zusammenfassung solcher
Tendenzen schreibt Diderot 1754 in De Iinterprétation de la nature biin-
dig von einer grossen Revolution, die das Ende der Vorrangstellung der
geometrisch-demonstrativen Methode durch das Vordringen des Empiris-
mus signalisiert, und zwar in den Bereichen der Naturforschung, der As-
thetik und des Ethischen:

‘une grande révolution dans les sciences.
Nous touchons au moment d

Au penchant que les esprits me paraissent avoir a la morale, aux belles-
lettres, a ’histoire de la nature, et a la physique expérimentale, j’oserais
presque assurer qu’avant qu’il soit cent ans, on ne comptera pas trois
grands géometres en Europe. Cette science s’arrétera tout court, ol
’auront laissée les Bernoulli, les Euler, les Maupertuis, les Clairaut, les



WOLFGANG PROSS DAS <WEITE MEER> DES WISSENS

Fontaine, les D’Alembert et les La Grange. Ils auront posé les colonnes
d’Hercule. On n’ira point au dela [...].*°

Wihrend die geometrische Methode an ihren Grenzen angelangt scheint,
die sie nicht mehr zu iiberschreiten vermag, eroffnet sich fiir die Empirie
ein unbegrenztes Feld der Erfahrung. Die methodische Durchsetzung des
Evidenz-Prinzips auf den von Diderot genannten Gebieten — der experi-
mentellen Methode in der Naturforschung, der Reflexion der gesellschaft-
lichen Konventionen als Experimenten, die die Mensch zu verschiedenen
Zeiten und Orten gleichsam mit sich angestellt hat, und mit der Analyse
des Menschen als Sinnenwesens — ist die entscheidende und der Aufkla-
rung genuin zugehorige Triebkraft des 18. Jahrhunderts; der Bruch zwi-
schen Metaphysik und Evidenz ist unheilbar geworden. Und gerade inner-
halb dieser Entwicklung kommt Haller eine bedeutende Funktion zu, vor
allem als Resultat seiner Tatigkeit als Anatom.

In einer denkwiirdigen, anonym in der Bibliothéque raisonnée veroffent-
lichten Besprechung seiner eigenen Ausgabe der Praelectiones academicae
seines Leidener Lehrers Boerhaave formuliert er schon 1744 kritisch, die-
ser habe viele Territorien des Korpers nur vom Horensagen und durch die
Berichte zweifelhafter Zeugen gekannt und nicht aus der eigenen An-
schauung (vgl. auch den Beitrag zur Anatomie und Physiologie in diesem
Band). Er sei wie ein Philosoph, der iiber fremde Lander schreibe, die er
nicht selbst gesehen hat, weshalb er seine Thesen auf den Berichten unzu-
verlissiger Reisender aufbauen muss, deren Berichte meist mangelnde
Sorgfalt und allzu grosse Bewunderung fiir das Ungewd6hnliche verraten:

Mais cette connaissance de I’Anatomie n’étoit pas assez générale. Une
infinité de positions, de figures, de vaisseaux, de nerfs, manquoient 3 M.
Boerhaave, il ne les avoit jamais vus, & il étoit obligé de les transcrire de
quelque Auteur: triste nécessité pour un Philosophe, quand il est réduit
a écrire sur des Pais étrangers, ou il n’a pas voyagé lui-méme, & ot il est
obligé de s’en raporter i des Voyageurs, souvent peu attentifs, quelque-
fois peu fideles, & presque toujours trop amateurs du merveilleux.
Ce defaut revenoit & chaque page, tantdt ¢’étoit quelque chose moins
que la Nature, & tantdt ¢’étoit quelque chose de plus. Falloit-il livrer le
Lecteur a 'erreur, et I’exposer a se tromper avec confiance sur la foi
d’un des plus Grands-hommes du Siecle? Mr. Haller aimoit trop la Vé-
rité, pour la sacrifier & un Précepteur, quelque vénération qu’il efit
d’ailleurs pour lui.*!

Besonders zwei Fehler ergiben sich daraus, nimlich einmal in der Natur
weniger zu finden, als sie bietet, und dann wieder mehr, als vorhanden ist.
Deshalb habe Haller, so fihrt er in der Maske des (Selbst-)Rezensenten 425



HALLER UND DIE AUFKLARUNG

426

fort, gegen Boerhaave nicht mehr im Detail Widerspruch eingelegt, son-
dern dessen Ausfuhrungen durch die eigenen anatomischen Erfahrungen
erginzt oder korrigiert sowie zusitzlich noch die Publikationen anderer
Fachkollegen aufgefithrt. Denn: «A quoi bon se flater? Le corps humain
renferme tant des Provinces, & ces Provinces sont composées de tant de
Cantons particuliers, qu’apres avoir vieilli dans ’art, on trouve toujours
encore quelque coin ou I’on est étranger, & heureux qui ne I’est que dans
quelques coins!»*?

Der Vergleich des Korpers mit einem noch nicht ausreichend vermesse-
nen Terrain wird sogar noch erweitert; es geht nicht nur um seine topogra-
phische Erfassung, sondern darum, zu zeigen, wie er sich als lebender
Kérper verhilt und veridndert. Selbst die lebhafteste Beschreibung — wie sie
Homer in der I/ias vom Schild des Achilleus gibt, den Hephaistos auf Bit-
ten seiner Mutter Thetis schmiedet (18. Gesang, V. 478-608) — vermag die-
sem in kontinuierlicher Bewegung befindlichen Organismus nicht gerecht
zu werden; es bedarf der Autopsie durch Vivisektion und der Unterstiit-
zung durch die Physik, um die Grenzen der Anatomie des toten Kérpers
zu tiberwinden:

Ce n’est pas assez que de donner la topographie du Corps humain, une
liste de ses Fleuves, & de ses principaux Cantons. Notre corps est infi-
niment plus animé, que les Tableaux de Vulcain. Ses parties sont dans un
mouvement continuel. La seule description ne suffit pas pour détermi-
ner ces mouvemens qui cessent avec la mort, & dont les ressorts sont
trop fins & hors de la portée du Scalpel. Il a donc fallu disséquer des
Animaux vivans, & de les mettre sous le Microscope, pour voir agir
leurs visceres & leurs vaisseaux; il a fallu tirer de la Physique, une infi-
nité de faits, que I’Anatomie devineroit jamais. Mr. Haller a imité son
maitre dans ce travail, il a méme eu quelque avantage, par les progres,
que la Physique fait tous les jours, par les nouvelles découvertes, & par
une lecture plus étendue.??

Boerhaave hatte, so moniert Haller in diesem Zusammenhang weiter, in
den letzten zwanzig Jahren seiner Titigkeit die Lektiire neuer wissen-
schaftlicher Literatur vernachlissigt, um seine Beobachtungen und vor
allem seine Theorien, die auf eine systematische Darstellung abzielten, zu
verifizieren. Dies habe durchaus dazu gefiithrt, dass sich Unbewiesenes
und Ungepriiftes als faktische Erkenntnis in das Werk eingeschlichen
habe, nicht zuletzt auch durch einen systematischen Ansatz, der geeig-
net sei, die Beobachtung zu verfilschen. Fiir sich reklamiert Haller da-
gegen, dass seine Methodik darauf basiere, alle seine Erkenntnisse darauf
zu Uberpriifen, ob sie von anderen bestitigt oder falsifiziert werden
konnten:



WOLFGANG PROSS DAS <WEITE MEER> DES WISSENS

Drailleurs Mr. Haller n’a aucun Systeme de sa fagon: il n’est pas tenté de
faire usage d’un fait douteux, d’un raisonnement problématique: il est
par la plus libre d’aller droit au vrai, que son Maitre méme, qui avoit des
hypotheses 4 orner, & un Systeme a défendre. On s’appercevra aisément
de cette différence du Maitre et du Disciple. Celui-1a a ses vues & son
but, en raportant des faits, il seroit fiché d’en trouver des contraires, &
peut-étre tiche-t-il de les recuser. Celui-ci les regoit avec un plaisir égal,
de la main de la Nature, quel que puisse étre leur but, il ne peut mener
qu’a la vérité; et c’est le chemin de la vérité qu’il suit constamment, sans
jamais s’en détourner. Que ces faits solent avérés, qu’ils soient exacts,
c’est 1a tout ce qu’il leur demande; I’esprit de parti ne I’engage ni i les
faire valoir, ni  les critiquer.?4

Es ist ein bedeutender Grundsatz, den Haller hier ausspricht: Der Syste-
matiker beobachtet in einer bestimmten Absicht und firchtet nichts mehr
als Befunde, die seinem Konzept widersprechen; der wirkliche Naturfor-
scher nimmt dagegen alles, was thm die Natur enthiillt, dankbar entgegen,
und es steht ihm nicht zu, die Gegenstinde seinen Erkenntnisvorgaben
anzupassen.

Sechs Jahre spiter, und damit im gleichen Jahr wie dem zitierten Vor-
wort zu den Reisebeschreibungen, leitet Haller den ersten Band der deut-
schen Ubersetzung der Histoire naturelle von Buffon mit einer Vorrede
ein, in der er diesen Gesichtspunkt wiederholt, nun aber mit einem Akzent
auf dem Unterschied zwischen der mathematischen Methode, wie sie De-
scartes oder Newton — Letzterer unter klarem Ausschluss jeglicher Hypo-
thesen — propagiert hatten. Der Grund ist fiir Haller ein zweifacher: Der
Gegenstand der empirischen Forschung lasst sich nicht auf einfache Be-
standteile als Grundelemente zerlegen, wie dies fiir den Mathematiker der
Fall ist; und die Vielfalt der Naturkorper ist — gerade wie diejenige des
Pflanzenreiches zeigt — noch langst nicht erforscht. Hypothesen braucht
es hier als Hilfsmittel, die zur Ordnung der erkannten Teile fihren kon-
nen, nicht mehr, aber auch nicht weniger:

Die Mathematik geht mit {iberaus einfachen Dingen um, mit Linien,
mit Dreyecken, mit Vielecken, mit Zahlen, deren Eigenschaften wenig
an der Anzahl und vollkommen ausgemacht sind. Sie beschafftiget sich
mit diesen einfachen Grofien, und suchet deren Verhiltnisse und Zu-
sammensetzungen. Keine andere menschlichen Wissenschaften haben
diesen Vortheil, und es 1aflt sich bey keiner die gleiche Strenge gebrau-
chen.

Da ich von der Naturlehre in ihrem ganzen Umfange hauptsichlich
schreibe: so ist es bekannt, dafl uns von den Korpern, aus denen die Natur
besteht, und von der Bewegung, die ihre Krifte ausmacht, das meiste un-

427



HALLER UND DIE AUFKLARUNG

428

bekannt ist. Ein mathematischer Lehrer fingt vom Puncte, von der Linie,
von solchen einzelnen Dingen an, deren vollstindige Erklirung er zur
Hand hat. Wo fingt der Naturlehrer an? Die Elemente der Korper sind
vollig verborgen: die ersten aus den Elementen entstandenen Korner der
Materie, die Urkrifte der Schwere, der Schnellkraft, des electrischen und
des magnetischen Wesens, des Lichts und Feuers, sind uns nur hin und
wieder stiickweise, und unvollkommen bekannt. Der grobere Bau, der
Thiere und Pflanzen, der Bau, den die Vergroflerungsgliser einsehen, und
der nur Gebirge von Elementen entdeckt, ist noch wenig und selten in
einzelnen Korpern entworfen. Selbst der noch grobere Bau, den ein Mes-
ser zergliederet, den eine Richtschnur mifit, und ein Treibofen trennet, ist
noch so unausgefiihrt, so unzuverlalig, dafl die grofiten Mathematiker,
wenn sie haben von den Kriften der Thiere schreiben sollen, die Feder
niedergeleget und verlanget haben, man solle ihnen Maafle und Winkel
und einen Grund schaffen, auf den sie bauen konnten. Kann man denn
von uns eine mathematische Strenge verlangen, kann eine Summe von
Begriffen gewif§ werden, wenn die einzelnen noch unbestimmt sind ?*s

Hypothesen sind Ordnungsraster, um Daten zu erfassen, und besitzen ih-
ren Wert als geistiges Instrumentar, sich schrittweise einer vollkommene-
ren Erkenntnis der Naturkorper anzunihern.?¢ Radikal ist hier zudem das
Eintreten Hallers fir die Bedeutung der Erfahrung, die sich durch Ge-
brauch technischer Hilfsmittel ergibt (vgl. auch den Beitrag zum Forscher
und Gelehrten in diesem Band). Erfahrung ist nicht nur Evidenz, die aus
der Autopsie und Erfassung der sich darstellenden Phinomene resultiert,
sondern sie ist auch immer <instrumentale> Evidenz, und hier wird spater
eines der Hauptmotive des Naturforschers Goethe liegen, sich so negativ
tiber Haller zu dussern:

Ein grofler Vorzug der neuern Zeiten war, die immer steigende Kunst der
Arbeiter, die zur Entbl6fung der Natur Werkzeuge verfertigten. Beque-
mere Sternrdhren, rundere Glaf8tropfen, richtigere Abtheilungen eines
Zolles, Spritzen und Messer thaten mehr zur Vergrofferung des Reiches
der Wissenschaften, als der schopferische Geist des des Cartes, als der
Vater der Ordnung Aristoteles, als der belesene Gassendi. Bey jedem
Schritte, den man niher zur Natur that, fand man das Gemihlde unihn-
licher, welches uns die Weltweisen von derselben gemacht hatten [...].%7

Im zwolften Brief seiner Lettres philosophiques, der Francis Bacon gewid-
met ist, hatte Voltaire 1734 den gleichen Gesichtspunkt formuliert; dieser
sel es gewesen, der als Erster realisiert hatte, dass es grosse technische Er-
findungen am Ende des Mittelalters waren, welche den Ubergang in eine
neue Zeit ermoglichten, ohne dass die traditionelle Gelehrsamkeit — gleich



WOLFGANG PROSS DAS <WEITE MEER> DES WISSENS

ob scholastisch-aristotelischer oder humanistisch-platonischer Prigung —
dazu etwas beigetragen hitte. Schiesspulver, Buchdruck, Brille, Magnet-
nadel und Kompass — von grosser Bedeutung bei der Zufallsentdeckung
Amerikas — legten nahe, dass diese technischen Fihigkeiten planvoll und
systematisch eingesetzt werden konnten, um die Natur besser zu erkennen
und zu beherrschen, unser Wissen zu vervollkommnen und um das Leben
selbst auf eine hohere Stufe der Verbesserung zu fithren. Dazu bedurfte es
jedoch einer programmatischen Revolution des Wissens, die vor allem auf
dem Umgang mit Realien und dem Erfindungsgeist basierte, der auf hand-
werklicher Technik — dem instinct mécanigune — aufbaut:

[...] les hommes s¢avoient aller au bout du monde, ils s¢avoient détruire
des Villes avec une tonnerre artificielle plus terrible que le tonnerre vé-
ritable; mais ils ne connoissoient pas la circulation du sang, la pesanteur
de I'air, les loix du mouvement, la lumiere, le nombre de nos planettes,
&c. & un homme qui soutenoit une thése sur les catégories d’Aristote,
sur 'universel (a parte rei) ou telle autre sottise, étoit regardé comme un
prodige.

Les inventions les plus étonnantes & les plus utiles, ne sont pas celles
qui font le plus d’honneur i ’esprit humain.

C’est a I'instinct mécanique qui est chez la plupart des hommes que
nous devons tous les Arts, & nullement  la saine philosophie.?®

Der Herausgeber von Hallers Tagebuch, Johann Daniel Heinzmann, sollte
Hallers Buffon-Einleitung 1787 neu verdffentlichen® — im Jahr also, in
dem Immanuel Kant seine zweite Auflage der Kritik der reinen Vernunft
publizierte, deren Vorwort gerade jenen Baconismus negierte, dem sie
vordergriindig noch huldigte. In einem rapiden Uberblick iiber den Auf-
stieg der Wissenschaft von der Logik und Geometrie bis hin zu der von
ihm neubegriindeten Wissenschaft der Metaphysik schreibt Kant tiber die
Entwicklung der empirischen Wissenschaften:

Als Galilei seine Kugeln die schiefe Fliche mit einer von ihm selbst ge-
wahlten Schwere herabrollen, oder Torricelli die Luft ein Gewicht, was
er sich zum voraus dem einer ihm bekannten Wassersiule gleich ge-
dacht hatte, tragen lief}, oder in noch spiterer Zeit Stahl Metalle in Kalk
und diesen wiederum in Metall verwandelte, indem er thnen etwas ent-
zog und wiedergab: so ging allen Naturforschern ein Licht auf. Sie be-
griffen, dafl die Vernunft nur das einsieht, was sie selbst nach ihrem
Entwurfe hervorbringt, daff sie mit Prinzipien ihrer Urteile nach be-
standigen Gesetzen vorangehen und die Natur nétigen miisse, auf ihre
Fragen zu antworten, nicht aber sich von ihr allein gleichsam am Leit-
bande gingeln lassen misse; denn sonst hingen zufillige, nach keinem

429



HALLER UND DIE AUFKLARUNG

430

vorher entworfenen Plane gemachte Beobachtungen gar nicht in einem
notwendigen Gesetze zusammen, welches doch die Vernunft sucht und
bedarf. Die Vernunft muf} mit ihren Prinzipien, nach denen allein iiber-
einkommende Erscheinungen fiir Gesetze gelten konnen, in einer Hand,
und mit dem Experiment, das sie nach jenen ausdachte, in der anderen,
an die Natur gehen, zwar um von ihr belehrt zu werden, aber nicht in
der Qualitit eines Schiilers, der sich alles vorsagen laflt, was der Lehrer
will, sondern eines bestallten Richters, der die Zeugen nétigt, auf die
Fragen zu antworten, die er ihnen vorlegt. Und so hat sogar Physik die
so vorteilhafte Revolution ihrer Denkart lediglich dem Einfalle zu ver-
danken, demjenigen, was die Vernunft selbst in die Natur hineinlegt,
gemaf}, dasjenige in ihr zu suchen (nicht ihr anzudichten), was sie von
dieser lernen muf, und wovon sie fiir sich selbst nichts wissen wiirde.
Hiedurch ist die Naturwissenschaft allererst in den sicheren Gang einer
Wissenschaft gebracht worden, da sie so viel Jahrhunderte durch nichts
weiter als ein blofles Herumtappen gewesen war.3°

Nichts wire Haller fremder gewesen als die bereits 1786 in den Metaphy-
sischen Anfangsgriinden der Naturwissenschaft formulierte Einstellung
Kants — und man kann im Folgenden anstelle des Beispiels der Chemie
ruhig die Medizin einsetzen —, als <eigentliche Wissenschaft> nur diejenige
zu bezeichnen,

deren Gewiflheit apodiktisch ist; Erkenntnis, die blof§ empirische Ge-
wiflheit enthalten kann, ist ein nur uneigentlich so genanntes Wissen.
Dasjenige Ganze der Erkenntnis, was systematisch ist, kann schon darum
Wissenschaft heiflen, und, wenn die Verkniipfung der Erkenntnis in die-
sem System ein Zusammenhang von Griinden und Folgen ist, so gar ra-
tionale Wissenschaft. Wenn aber diese Griinde oder Prinzipien in ihr, wie
z. B. in der Chemie, doch zuletzt bloff empirisch sind, und die Gesetze,
aus denen die gegebene Facta durch die Vernunft erklirt werden, blof§
Erfahrungsgesetze sind, so fiihren sie kein Bewufltsein ithrer Norwendig-
keir bei sich (sind nicht apodiktisch-gewifl) und alsdenn verdient das
Ganze in strengem Sinne nicht den Namen einer Wissenschaft, und Chy-
mie sollte daher eher systematische Kunst, als Wissenschaft heif3en.3’

Dem Konzept eines solchen «apodiktischen» Wissens wire Haller vollig
verstindnislos gegeniibergestanden, wie der herabwiirdigenden Unter-
scheidung von echten Wissenschaften und denjenigen, die <nur> Techniken
(cartes>) darstellen sollten, weil sie sich ihrer Ergebnisse erst tiber lange
und immer wieder neu angestellte Versuche versichern. Uber seinem Werk
steht von Anfang an gleichsam als Motto «Mit der Schirfe des Messers und
des Verstandes» («cultelli & ingenii acie»), mit dem sein Tlibinger Lehrer



WOLFGANG PROSS DAS <WEITE MEER> DES WISSENS

Johann Duvernoy schon 1725 Hallers Vorgehen gekennzeichnet hat:
Autopsie und scharfsinnige Kritik der Befunde, die auch Autorititen nicht
schonte. Denn seine ersten medizinischen Arbeiten in Tubingen (1724/25)
und die Dissertation in Leiden (1727) enthielten einen Angriff auf eine
solche wissenschaftliche Autoritit; dem angesehenen Schiiler Georg Ernst
Stahls in Halle, Daniel Georg Coschwitz, wurde hier die Entdeckung eines
angeblich neuen Speichelganges abgesprochen. Wie es scheint, hatte sich
Duvernoy auf Anregung seines erst 16-jahrigen Studenten mit dieser Ent-
deckung auseinandergesetzt; bei dem offentlichen Vortrag seiner Ergeb-
nisse wihlte er Haller zu seinem Respondenten, und in der Druckfassung
sprach er diesem auch seine Anerkennung aus:

Es lasst sich sehr wohl ersehen, dafl vorziiglich jene Methode und jenes
wissenschaftliche Vorgehen deinen Beifall finden, die ihre Kenntnisse
nicht aus Modellen oder Abbildungen, nicht aus der Ubernahme frem-
der Lehrmeinungen oder den Mutmassungen des eigenen Denkens
schopfen, sondern deren Lehrmeisterin die Natur mit Hilfe genauer
und hiufig wiederholter Experimente ist, die auf der Glaubwiirdigkeit
der Naturgegenstinde und der Autopsie beruhen. [...] Fahre ohne Sau-
men darin fort, dich klug der Schirfe des Messers und des Verstandes zu
bedienen und die Labyrinthe des Korpers — zuerst in den natiirlichen
Phinomenen seiner Teile, aber auch in den unerklarlichen Erscheinun-
gen oder Anomalien — mit dem Skalpell blosszulegen, damit du einmal,
so dir der Himmel giinstig ist, mithilfe einer zuverlissigeren Physiolo-
gie zu einer festgegriindeten Pathologie finden mogest, in der in jeder
Hinsicht dein Gliick bestehen wird.3?

Zwar wire jene Sicherheit, welche die von Kant als einzig giiltig gepriesene
geometrische Methode vermittelt, das Ziel auch der empirischen Wissen-
schaften; aber die Verhiltnisse sind in den lebenden Organismen wesent-
lich komplexer und vor allem weit weniger evident. So bleibt, was sie be-
trifft, nur die optimistische Annahme einer graduellen Anniherung an ihre
genaue Erforschung, die auf der Funktionalitit beruht, welche die Okono-
mie des Korpers beherrscht; in seinem Gedicht Gedanken iiber Vernunft,
Aberglauben und Unglanben von 1729 nimmt Haller darauf Bezug:

Kein Thier ist so gering, du weists, o Stihelin!

Es zielt doch jeder Theil nach seinem Zwecke hin:

Ein unsichtbar Geflecht von zartlichen Gefassen,

Nach mehr als Menschen Kunst gebildet und gemessen,
Fiihrt den bestimmten Saft in stitem Kreis-Lauf fort,
Verschieden tiberall und stits an seinen Ort;

Nichts stort des andern Thun, nichts fiillt des andern Stelle,

431



HALLER UND DIE AUFKLARUNG

432

Nichts fehlt, nichts ist zu viel, nichts ruht, nichts lauft zu schnelle;
Ja, in dem Samen schon, ¢h er das Leben haucht,

Sind Ginge schon gehélt, die erst das Thier gebraucht;

Der Mensch, vor dessen Wort sich soll die Erde biicken,

Ist ein Zusammenhang von eitel Meister-Stiicken;

In ithm vereinigt sich der Kérper Kunst und Prachr,

Kein Glied ist, das ihn nicht zum Herrn der Schopfung macht.3?

Sicher ist dies eine in Versform konzentrierte Darstellung der Priforma-
tionslehre, die auf dem Argument der Physikotheologie von der zweck-
missigen Zusammenstimmung der Korperteile beruht. Aber dies ist eine
sehr generelle Uberzeugung, die der Bestitigung durch die Erfahrung des
Anatomen und Physiologen bedarf. Denn die organische Beschaffenheit
— und dies ist fiir Haller das faszinierende Moment — ist bei den Tieren der
gleichen Gattung zwar von Korper zu Korper auf unendliche Weise ver-
schieden, und doch folgen sie einem gemeinsamen Bauplan. Aber nicht
nur die Zahl der Pflanzen, sondern auch die der Lebewesen ist uns un-
bekannt, eine Tatsache, die Abraham Trembleys 1744 veroffentlichte Ent-
deckung des Polypen nachhaltig bewusstgemacht hat. Hallers Freund
Charles Bonnet hat 1764 in seiner Contemplation de la nature eine konzise
Formulierung der Konsequenzen gegeben, welche die Forscher daraus zu
ziehen hitten: Angesichts einer solchen revolutiondren Entdeckung ist es
unmoglich, in der Naturgeschichte auf einer starren Ordnung zu behar-
ren, die <a priori> aufgestellt werden konnte. Es bedarf der Moglichkeit
einer stindigen Rickkorrektur der systematisierten Erkenntnis des bereits
Bekannten durch neue Tatsachen:

Les polypes nous ont étonné, parce qu’a leur apparition ils n’ont trouvé
dans ndtre cerveau aucune idée analogue, & que nous avions pris grand
soin d’en écarter jusques a la possibilité de leur existence. [...] Les polypes
sont placés sur les frontieres d’un autre Univers, qui aura un jour ses
Colombs & ses Vespuces. Imaginerons-nous que nous ayons pénétré
dans 'intérieur des Continens, pour avoir entrevii de loin quelques cotes?
Nous nous formerons de plus grandes idées de la nature; nous la regar-
derons comme un tout immense, & nous nous persuaderons fortement,
que ce que nous en découvrons, n’est que la plus petite partie de ce
qu’elle renferme. A force d’avoir été étonnés, nous ne le serons plus;
mais nous observerons; nous amasserons de nouvelles vérités, nous les
lierons si nous pouvons, & nous nous attendrons a tout, parce que nous
dirons sans cesse, que le connu ne peut servir de modele a I'inconnu, &
que les modeles ont été variés a I'infini.3+



WOLFGANG PROSS DAS <WEITE MEER> DES WISSENS

Die Entdeckung der Polypen hat fiir die Naturgeschichte — vergleichbar
mit der Bedeutung der Entdeckung Amerikas fiir unser Weltbild — den
Begriff der Natur selbst verindert: Wenn das Bekannte nicht als Modell
fiir das noch Unerforschte oder Unentdeckte dienen kann, weil die Varia-
tionsfahigkeit der aufgestellten Artentypen deren Grenzen und damit den
Bereich des Vorstellbaren tiberschreitet, so ergibt sich daraus generell die
relative Bedeutungslosigkeit von Rahmenschemata wie der Physikotheo-
logie. Denn solche theoretischen Annahmen miissen so allgemein formu-
liert sein, dass sie der stindigen Zunahme der Detailerkenntnis gewachsen
sind, sonst wiirden sie sofort destabilisiert. Haller selbst hat dies in einem
fr ihn so heiklen Punkt wie der Frage nach der Erkenntnis Gottes aus der
Natur durchaus konzediert; als er sich in der Vorrede zum zweiten Band
von Buffons Histoire naturelle 1752 durchaus kritisch sowohl mit Buffons
wie mit Joseph Needhams Theorie der Erzeugung befasste, wies er ebenso
gelassen wie deutlich die Bedenken zuriick, die von theologischer oder
philosophischer Seite dagegen erhoben wurden. Die Furcht, wie sie etwa
die Sorbonne angesichts von Buffons ersten Binden der Histoire naturelle
artikuliert habe, dass die Naturforschung die Annahme von selbstindig
handelnden, dem Zugriff Gottes entzogenen Kriften begiinstigen konne,
sel ebenso unnétig wie verfritht. Im Vordergrund stehe fiir die Forschung
die radikale Notwendigkeit der empirischen Darlegung der Naturvielfalt,
und nicht ihre Reduktion auf allgemein giiltige Axiome, iiber die man im-
mer noch debattieren kdnne, wenn man erst einmal gentigend wisse: « Wir
konnen also ruhig erwarten, ob die Erfahrungen der Weisen die wachsen-
den und belebenden Krifte des Herrn Needhams bestirken oder wieder-
legen werden. Sie werden uns allemal niher zur Wahrheit fihren, und
diese zu Gott.»3S

Gerade diese Uberlegungen zur Bedeutung des Singuliren, wie sie
Haller oder Bonnet anstellten, wirkt auch auf einem ganz anderen Feld,
nimlich dem der Bemiihungen um eine Theorie der Geschichte und ihre
anthropologische Fundierung. Auch hier geht es um die Rolle, die das ein-
zelne Faktum oder Ereignis fiir den Zusammenhang des Ganzen spielg
etwa zeitgleich mit Bonnets Contemplation schreibt Johann Gottfried
Herder, auf den Haller massiv und zeitlebens gewirkt hat, in seinem fri-
hen Versuch einer Geschichte der lyrischen Dichtkunst (1764/66): «Dasich
mein Gegenstand immer verdndert: so weif} ich nicht, wo ich die Einheit
finden soll; so oft ich das Tier auf das Feld des Vergroflerungsglases bringe:
erscheint es unter einer andern Gestalt.»3¢

Die Formulierung ldsst — obwohl sie sich auf die Ode als Gegenstand
der Untersuchung bezieht — im Verweis auf John Needhams mikrosko-
pische Untersuchungen bereits frith Herders Interesse fiir die Natur-
geschichte erkennen; sein historisches Verfahren sollte sich zu einer Me-

433



HALLER UND DIE AUFKLARUNG

434

thodik entwickeln, welche die Dominen der Natur und der Geschichte in
Analogie betrachtete, wobei der Begriff des <Naturgesetzes> mit seinen
methodischen Implikationen den Ubergang vom Gegenstand der Natur-
geschichte zu demjenigen der Historik konstituiert.3” Entsprechend wird
Herder die «Schwiche des allgemeinen Charakterisirens» gegeniiber den
empirischen Befunden mit dem gleichen Nachdruck betonen,’® wie sie
Haller und Bonnet als Nachteil fiir die Naturgeschichte hervorheben.
Kennzeichnend ist damit fiir die Aufklirung im Bereich der Naturfor-
schung wie der historischen und sozialen Anthropologie eine Zurtick-
dringung der Systematiken und normativen Annahmen, um dem Wissens-
zuwachs auf allen Gebieten, sowohl durch die experimentelle Forschung
wie durch die Zunahme des ethnographischen wie historischen Wissens,
gerecht werden zu kénnen. Dies bedeutet freilich nicht, dass es keine Ord-
nungsprinzipien geben kdnnte, die in der Vielfalt der Naturerscheinungen
wie der Variabilitat des menschlichen Handelns wirksam sind; aber sie tre-
ten hinter dem Bediirfnis, diese sich heterogen prisentierende Wirklich-
keit zu erfassen, zunichst einmal zuriick, und die Forscher sehen davon
ab, immer sofort auf ein unmittelbares Wirken Gottes in der Welt zu re-
kurrieren.3? Was sich stattdessen deutlich artikuliert, ist das Interesse fiir
Modellbildungen, welche komplexe Verhiltnisse reduzieren, ohne den
Zusammenhang mit der empirischen Realitdt zu verlieren. Dies ist der Fall
in den Annahmen der Naturforscher iiber lebende Kérper, ob es sich nun
um die Hypothese eines einheitlichen Lebenstypus bei Buffon, die Rolle
der Fiber als Grundelement des organischen Korpers und die Irritabilitit
als thre Grundkraft bei Haller oder um die Hypothese einer «vis essentia-
lis> bei Caspar Friedrich Wolff handelt. In Analogie dazu entsteht bzw.
steigert sich das Interesse fur die naturnahen Volker und die ersten Stadien
gesellschaftlicher Organisation, um, wie Herder formuliert, «die ersten,
notwendigen, allgemeinen Naturgesetze der Menschheit» aus der natiir-
lichen Soziabilitat abzuleiten, bevor die Konventionen und Fehlentwick-
lungen komplexer Gesellschaften deren konstitutive Elemente verschiit-
ten — Rousseaus zweiter Discours sur lorigine de I'inégalité (1755) mit
seinem provozierenden «Commencgons donc par écarter les faits» ist hier
nur ein Extremfall.4> Und gerade die Philosophie versucht im Gefolge
John Lockes, in der Konstruktion einer «Geschichte des menschlichen
Geistes> bei Condillac, Buffon, David Hartley oder Jean-Baptiste René
Robinet, die Genese der menschlichen Erkenntnisvermégen auf der
Grundlage seiner sinnlichen Fahigkeiten, ja seines Korperbaues nachzu-
zeichnen und eine Verbindung zwischen dem Menschen als Naturwesen
und der Welt seiner kulturellen und geschichtlichen Selbstproduktion her-
zustellen. Der Weg, den die Aufklirung durchmisst, fithrt einerseits dank
der Neugier fiir die Vielfalt der Wirklichkeit weg von verlisslichen Stereo-



WOLFGANG PROSS DAS <WEITE MEER> DES WISSENS

typen zu einer multipolaren Weltsicht, in der es schwerer wird, feste oder
gar dogmatische Standpunkte zu behalten. Aber der Ausgangspunkt ist
paradoxerweise der Versuch, eine tiberzeitlich giiltige Norm festzulegen,
die in der Identifikation von <naturgemassem> und in diesem Sinne auch
«gottgefilligem> Leben wurzelt; von hier aus wird eine Kritik der moder-
nen Gesellschaft moglich, die sich von diesem Ideal entfernt hat. Die Hin-
wendung von Autoren des 18. Jahrhunderts wie Bodmer, Gessner oder
eben Haller zu den «verlorenenen Paradiesens der Bibel, dem naturnahen
Leben der bukolischen Tradition oder der sicherlich stilisierten pastoralen
Idylle, welche die Alpen schildern, nimmt von hier ihren Ursprung (vgl.
dazu auch den Beitrag zur Dichtung in diesem Band). In diesem Sinn ist
das thematische Spektrum der Gedichte, die Haller in seinem Versuch
Schweizerischer Gedichten 1732 zu einem Corpus zusammenfiigt, nicht
ein Zufallsprodukt, sondern durch einen inneren Zusammenhang be-
stimmt: Als Alexander Pope das wohl berithmteste Lehrgedicht der Auf-
klirung niederschrieb, seinen Essay on Man (1732-1734), wandte er sich an
einen Politiker, den unter Queen Anne so einflussreichen Henry St. John,
Lord Viscount Bolingbroke, der ihm gedankliche Anregungen fiir seinen
Essay vermittelte, dariiber hinaus aber auch Popes Aufmerksamkeit auf
die Funktion des Lehrgedichts in der modernen Welt lenkte. Der Ur-
sprung der Dichtkunst ist — einem traditionellen Topos zufolge, wie er
sich auch zu Beginn von Martin Opitz’ Buch von der Teutschen Poeterey
findet — von einer gemeinschaftsstiftenden Funktion geprigt, in der sich
ein religios-kultisches und ein gesetzgeberisches Moment verbinden, um
die Menschen aus dem Zustand tierhafter Wildheit herauszufiihren. Man
konnte meinen, so Lord Bolingbroke, die Etablierung eines geordneten
zivilen Lebens mache die Aufgabe der Dichter iiberfliissig. Aber wenn
etwa die alten keltischen Barden in das heutige England zuriickkehrten, so
wirden sie zwel Dinge erkennen: einmal, dass es heute ihre Aufgabe wire,
den urspriinglichen Gemeingeist wiederherzustellen, den der Egoismus
von Einzelnen oder ganzen Gruppen in einer modernen Gesellschaft be-
eintrachtigt. Zweitens ist es ein Irrtum, zu glauben, dass jene von den Dich-
terpriestern und -konigen einst gelegten Fundamente von Religion und
Staat Garanten einer geordneten Entwicklung sein kénnten. Die Leiden-
schaften des Parteiengeistes erzeugen gesellschaftliche Fehlentwicklungen
und tragen zur Stabilisierung von Vorurteilen bei, die zu barbarischen
Verhaltensweisen fiihren konnen, die weit arger sind als die Unwissenheit
des Naturzustandes, weil sie sich mit dem Mantel der Zivilisation bedecken.
Hier gelten Irrtum und die Autoritit eingeschliffener Missbriauche mehr
als Wahrheit und Vernunft, und diese durch den Hinweis auf den ur-
springlichen naturnahen Zustand wiederherzustellen, ist Aufgabe der
modernen Lehrdichtung.4* 435



HALLER UND DIE AUFKLARUNG

436

<Legislative Style> — Der Gegenstand
und das Verfahren der <modernen> Dichtung

Zwischen der Veroffentlichung des Versuchs in der dritten (Bern 1743)
und der vierten Auflage (Gottingen 1748) erschien 1746 in Frankfurt am
Main eine Neuausgabe von Martin Opitz” Gedichten durch Daniel Wil-
helm Triller (1695-1782).4* Sie wird eroffnet mit einem Lobgedichte, aunf
den unsterblichen Poeten, Martin Opiz von Boberfeld, das nicht nur den
Dichter selbst rithmt, sondern auch die Wiederherstellung der deutschen
Poesie nach der Epoche des Verfalls schildert, den die Schule Lohensteins
gebracht hatte. Haller wird darin in einer Reihe mit anderen Zeitgenossen
ein Platz zugewiesen:

Drauf verfiel der Dichter Hauffen
Theils in Niedertrachtigkeit,

Theils auch in Verwegenheit

Rauch und Wolcken zu verkauffen:
Endlich hat Dein Geist und Sinn

Sich von neuem eingefunden,

Endlich fiel das Spielwerck hin,
Endlich war der Dunst verschwunden,
Und die Schwind- und Wassersucht
Nahmen schimpflich ihre Flucht.

Canitz, Neukirch, Pietsch und Besser,
Richey, Brocks und Zimmermann,
Haben Dir es nachgethan,

Werden durch Dich tiglich grosser,
Haller steigt durch Dich empor,
Giinther brennt von Deinem Feuer,
Béhlan stimmt nach Dir sein Rohr,
Gleichwie Seidel seine Leyer;
Gottsched singt, und Lindner spielt,
Wie es Deine Kunst befiehlt.43

Trillers ehrenvolle Erwihnung Hallers ist sicher auch ein Versuch, im
Streit zwischen der Partei Gottscheds — der er eigentlich nahestand — und
den Schweizern zu vermitteln. Aber auf diese Aufnahme in die Reihe der
Erneuerer der deutschen Dichtung antwortet Haller in der Vorrede zur
vierten Auflage des Versuchs 1748 — selbstbewusst, wenn auch mit erkenn-
barer Pique — gleich mehrfach: Er erhebt hier deutlich den Anspruch, auf
eine genuin neue Art zu dichten, und er verbittet sich, ermuntert durch Ja-
kob Immanuel Pyras Verteidigung seiner spezifischen Schreibart,* die Ein-



WOLFGANG PROSS <LEGISLATIVE STYLE>

gliederung in eine Schar von Nachahmern des grossen Schlesiers. Unter
Hinweis auf das fiir ihn giiltige Vorbild der englischen Lehrdichtung — und
gemeint ist John Dryden — wird das Verfahren beschrieben, das sein Vor-
gehen kennzeichnet, und schliesslich sogar eine gewisse <sprezzaturas
(Nachlissigkeit) der Diktion gerechtfertigt, die er letztendlich mit Opitz
teile.#S Auch das von Triller zu solch unerreichbarer Hohe erhobene Vor-
bild arbeite mit solchen Provinzialismen, welche zur Grazie der Dichtung
sogar beitriigen:

Es ist das dritte mahl, daff ich an dieser Ausbesserung arbeite [...]. Bey
vielen Stellen habe ich auch keinen Ausweg finden kdnnen und lieber
einen Sprachfehler als einen matten Gedanken stehen lassen wollen. Ich
bitte diejenigen, die die Reinigkeit der Sprache zum Hauptwesen der
Dichtkunst machen, nur den Opiz ohne Vorurtheil durchzusehen. Sie
werden leicht gestehen, dass man mit Provinzial Woértern, mit unge-
wohnlichen Ausdriicken und mit wiirklichen Fehlern wider die Sprach-
kunst dennoch ihren eigenen Beyfall und ihre Verwunderung habe er-
halten kénnen. 4

Der Hinweis auf die <Reinigkeit der Sprache> kommt nicht von ungefihr;
denn Trillers Opitz-Ausgabe beginnt, nach dem zitierten Widmungs-
gedicht, mit dem Neudruck von dessen Buch von der teutschen Poeterey,
in dem der Sprachreinheit eine so grosse Rolle zugemessen wird. Hallers
Interesse liegt aber nicht in der programmatischen Riickkehr zu einem ge-
missigten niederen Stil;*” er setzt der Opitz-Nachfolge seiner Zeitgenos-
sen «die Liebe zum Denken und den Vorzug der schweren Dichtkunst»
entgegen, die er von englischen Vorbildern ibernommen habe. Damit zielt
er auf die schwierige Verbindung eines knappen, pathetischen Stils mit
einer schmucklosen Diktion, eine Norm, die Dryden in der Vorrede zu
seinem Gedicht Religio Laici or a Laymans Faith (1682) fiir das Lehrge-
dicht vorgegeben hatte:

The Expressions of a Poem, design’d purely for Instruction ought to be
Plain and Natural, and yet Majestick: for here the Poet is presum’d to be
a kind of Law-giver, and those three qualities which I have nam’d are
proper to the legislative style. The Florid, Elevated and Figurative way
is for the Passions; for Love and Hatred, Fear and Anger, are begotten
in the Soul by shewing the Objects out of their true proportion; either
greater than the Life, or less; but instruction is to be given by shewing
them what they naturally are. A Man is to be cheated into passion, but
to be reason’d into Truth.4®

Unter dieser Voraussetzung, so schreibt Haller in dieser Vorrede mit Blick
auf die Angriffe der Gottsched-Schule, «entstund bei mir die neue Art zu

437



HALLER UND DIE AUFKLARUNG

438

Dichten, die so vielen Deutschen zu missfallen das Ungliik gehabt hat, die
ich aber so wenig bereue, dafl ich wiinschen mochte, noch viel mehr Ge-
danken in viel mindre Zeilen gebracht zu haben.»*?

Die Vorrede zu Werlhofs Gedichten (1749) fithrt dieses Ideal eines ge-
dringten Stils noch weiter aus:

Wahre und griindliche Gedanken, wohl ausgefundene Aehnlichkeiten
verschiedener Begriffe, scharf unterschiedene Unihnlichkeiten dhnlicher
Ideen, kurze und dennoch das Wesen der Dinge abmahlende Beywor-
ter, wohlanstindige Vorstellungen wirklicher zirtlicher Leidenschaf-
ten, alles dieses sind Schonheiten, die auch ohne die Zierde des Schalles
und der Sprache gefallen, aber die sich der Vollkommenheit nihern,
wenn dieser duflere Schmuck sie begleitet. Ich finde diese Vereinigung
beyder Vorziige nicht nur deswegen schon, weil Wohlklang, Reinigkeit
und Richtigkeit Eigenschaften guter Gedichte sind, sondern auch des-
wegen, weil es sehr schwer und folglich sehr ungemein ist, wenn ein
Dichter sie mit der Stirke der Gedanken und dem Feuer des Ausdruckes
verbindet.5°

Neben John Dryden tritt nun noch ein zweiter Autor ins Blickfeld, dessen
Poetik gerade fiir den Stil und das Sujet der Alpen von Bedeutung ist; es ist
Ludovico Antonio Muratori mit seiner Schrift Della perfetta poesia ita-
liana (1706). Muratori gehort, mit Giovanni Maria Crescimbeni (77rattato
della bellezza della volgar poesia, 1700) und Gian Vincenzo Gravina (Della
ragion poetica, 1708) zu den Autoren, die sich mit der Dichtervereinigung
der Arcadia gegen den Concettismo der Lyrik eines Giambattista Marino
wandten und deren Rezeption auch bei Bodmer und Breitinger kenntlich
1st. Muratori trifft dabei eine erstaunliche Unterscheidung zwischen dem
Stil Marinos und dem von thm favorisierten neuen Ideal: Ersterer ist eine
Entartung einer naturnahen Sprache und Dichtung, ein <stile fiorito>, der
durch Bilder und Eleganz zu blenden sucht; das neue Ideal ist der <stil
maturo> einer Spitzeit, der den Reichtum der Gedanken unter einer kar-
gen, konzentrierten, aber natiirlichen Sprache verbirgt.s* Als Beispiel der
Realisierung eines reifen Stils, der sowohl ergotzlich wie gleichzeitig wahr-
scheinlich ist, benennt Muratori das Genre des Hirtengedichts, das vor
allem Vergil mit seinen Bucolica verkdrpere. Aufgabe des Dichters sei hier
die Vervollkommnung der Natur, d. h. die Darstellung der Hirten «nicht
als rohes und ungehobeltes Volk, wie es das normalerweise ist, sondern als
Figuren voller Sanftmut, Einsicht und Anmut». Der Zustand des Men-
schen im Zustand pastoraler Unschuld, fern von jeder Deformation durch
die Kultur des Stadtlebens mit seiner Gelehrsamkeit, gesellschaftlichen
Riicksichten und der Politesse des Umgangs verlangt nach einem Stil, der
seine Kunstgriffe verbirgt, um die Einfachheit der Sitten und die Schlicht-



WOLFGANG PROSS <LEGISLATIVE STYLE>»

heit der Gefuhle des Hirtenvolks darzustellen.’> Aber mit dieser kiinstlich
erzeugten Natiirlichkeit und Wahrscheinlichkeit stellt sich auch die Frage,
ob die Schilderung alltiglicher Verrichtungen des Hirtenlebens zulissig
ist, welche eigentlich nicht als der Wiirde der Dichtung angemessene
«<schone> Sujets betrachtet werden konnen. Entschieden pladiert hier Mu-
ratori flir die Legitimitdt niedriger Gegenstinde, selbst wenn es sich um
banale Verrichtungen wie die Besorgung des Viehs oder die Bestellung der
Felder handeln sollte; denn gerade hier zeigt sich die Meisterschaft des
Dichters in der Handhabung seiner Gegenstinde, denn nicht mehr der 4s-
thetisch reizlose Gegenstand, sondern die Handhabung der poetischen
Fertigkeit wird hier zur Quelle des dsthetischen Vergntigens und bewirkt
die Bezauberung der Phantasie.’3 Noch im zweiten Teil seiner Rezension
von Sulzers Allgemeiner Theorie der Schonen Kiinste wird Haller genau
diese Position reflektieren und deshalb Pope héher bewerten als Homer:
«Wahrheit. Wiederum zeigt hier Hr. S[ulzer], daf} Pope in seinen Lehrge-
dichten dichterischer als Homer gewesen ist. (Und wir finden: es war mehr
Kunst nothig, das Diingen und die Erziehung der Rinder edel zu beschrei-
ben, als Schlachten zu schildern).»54

Unmittelbarer Vorginger in der Praxis fiir Hallers Stil in den Alpen
scheint jedoch der Freiherr Friedrich Rudolph von Canitz (1654-1699) ge-
wesen zu sein, dessen Gedichte von Johann Ulrich Konig erst 1727 post-
hum - gemeinsam mit dessen eigener Untersuchung von dem Guten Ge-
schmack in der Dicht- und Redekunst — verotfentlicht wurden; zugleich ist
dies ein lyrisches Corpus, das auch fiir Hallers Zusammenstellung seiner
Gedichte zu einer Sammlung als Muster bedeutsam gewesen sein diirfte.s
Eines dieser Gedichte aus dem Jahr 1692, das als Finladung an einen Freund
gerichtet ist, den Dichter auf seinem Landgut zu besuchen, ist in der Wort-
wahl, dem Stilniveau und in dem Lobpreis eines Lebens, das der Natur
konform ist, ein Zeugnis der Verinderung des lyrischen Stils und eines
seiner Sujets, wie es dann Hallers Lehrgedicht in aller Ausfiihrlichkeit dar-
stellen sollte:

Hier merck ich, daff die Ruh in schlechten Hiitten wohnet,

Wenn Ungliick und Verdruff nicht der Palliste schonet;

Daf} es viel besser ist, bey Kohl und Riiben stehn

Als in dem Labyrinth des Hofes irre gehn.

Hier ist mein eigner Grund, der mir selbst angestorben;

Hier ist kein Fuf{breit Land durch schlimmes Recht erworben;
Kein Stein, der Wittwen driickt, und Waysen Thrinen prefit,

Kein Ort, der einen Fluch zum Echo schallen [afit.

Hier kann ich Schaf und Rind in den begriinten Auen,

Die Scheunen voller Frucht, das Feld voll Hoffnung, schauen; [...]

439



HALLER UND DIE AUFKLARUNG

440

Von allem bin ich Herr, was in dem Paradief}

Der Vater Adam erst mit eignem Nahmen hiefS. [...]

Hier leb ich, wie ich soll. Mein Wille giebt Gesetze,

Und keinem Rechenschafft. Ich fiirchte kein Geschwatze,
Wenn, ob der Hunds-Stern gleich am heitern Himmel gliiht,
Man mich bey dem Camin im Fuchspeltz sitzen sieht.

So mach ichs, wenn die Lufft mit Regen tiberzogen:
Wenn Iris aber nun mit dem gefarbten Bogen

Den Horizont bekront, fithrt mich auf neue Spur

Das Wunder-grosse Buch der glitigen Natur.

Mein GOtt! was zeiget uns doch die an allen Seiten!

Da halt ich ein Gesprich mit frommen Arbeits-Leuten,
Die stellen manchen Schluf, in ihrer Einfalt, dar,

Der selbst dem Seneca noch schwer zu losen war.

Da seh ich, was fiir Wahn uns Menschen offt bedecket,
Daf} viel gesunder Sinn auch in den Sclaven stecket,

Und was ein grosser Mund, als ein Orakel, spricht,

Zuweilen mehr betreugt, als oft ein Irrwisch-Licht.
Oh mehr denn giildne Zeit! belobtes Acker-Leben! [...]5¢

Die Lektion des Naturrechts von der urspriinglichen Gleichheit der Men-
schen, welche die gesellschaftliche Entwicklung verdeckt hat, ist hier be-
reits eindricklich prisent; aus dem topischen Gegensatz von Hof- und
Stadtleben zur unverdorbenen Natiirlichkeit des lindlichen Lebens wird
hier bereits ein Sujet der ernsten Satire, wie sie Haller ibernehmen und
Schiller an Haller rithmen sollte. In ihr verbindet sich die Kritik an der
modernen Gesellschaft mit der Trauer um den Verlust jenes Arkadien, der
fir die meisten Kulturen unausweichlich ist. Haller schliesst am Ende der
Alpen — Canitz’ Formel von dem Grund, der dem Besitzer <angestorben»
sel, zitierend — jedoch mit einer Mahnung, die eine Denkfigur ganz anderer
Art enthalt, als man sie bei ihm vermuten mochte. Wenn er davon sprichr,
dass in den modernen Gesellschaften ein <Strom> von kiinstlichen Bediirf-
nissen die Gesellschaft iberflutet, gegen den alle Vernunftlehren <eitel>
bleiben miissten, so tritt Machiavellis politische Einsicht in die Bedingun-
gen der Dauer und des Bestandes von Gesellschaften hervor:

Bei euch, vergniigtes Volk, hat nie in den Gemiithern

Der Laster schwarze Brut den ersten Sitz gefasst,

Euch sittigt die Natur mit ungesuchten Giitern;

Die macht der Wahn nicht schwer, noch der Genuf} verhasst;
Kein innerlicher Feind nagt unter euren Briisten,

Wo nie die spate Reu mit Blut die Freude zahlg;

Euch iiberschwemmt kein Strom von wallenden Geliisten,



WOLFGANG PROSS <LEGISLATIVE STYLE»

Dawider die Vernunft mit eiteln Lehren prahlt.
Nichts ist, das euch erdriickt, nichts ist, das euch erhebet,
Thr lebet immer gleich und sterbet, wie ihr lebet.

O selig! wer wie ihr mit selbst gezognen Stieren

Den angestorbnen Grund von eignen Aeckern pfligt;
Den reine Wolle deckt, belaubte Krinze zieren

Und ungewiirzte Speis aus sifler Milch vergniigt;

Der sich bei Zephyrs Hauch und kithlen Wasser-Fillen
In ungesorgtem Schlaf auf weichen Rasen streckt;

Den nie in hoher See das Brausen wilder Wellen,

Noch der Trompeten Schall in bangen Zelten weckt;

Der seinen Zustand liebt und niemals wiinscht zu bessern!
Das Gliick ist viel zu arm, sein Wohlsein zu vergréflern.s7

Am Beginn des dritten Buches der Discorsi sopra la prima deca di Livio
(1513/17, Erstdruck 1531) steht ein Kapitel, dessen Titel lautet: «Will man,
dass ein Stand oder ein ganzes Gemeinwesen lange Bestand habe, ist es
notig, sie immer wieder zu ihrer Ausgangssituation zuriickzufiihren.»s®
Gemeint sind hier sowohl einzelne Schichten oder das gesamte Gemein-
wesen, die immer wieder neu an diejenige Praxis ankniipfen missen, die
einst ihren Gemeingeist begriindet und zum Erfolg gefithrt hatte. Fir Ma-
chiavelli ist dieser, wie jede Erscheinung des biologischen und sozialen
Lebens, einem Erosionsprozess unterworfen; Heilung dafiir gibt es nur
durch dussere Umstinde, die eine grosse Anspannung der eigenen Krifte
des Gemeinwesens im Sinne ihrer urspriinglichen Motive auslosen, oder
durch das Auftreten von Figuren, die nicht durch Lehre, sondern durch
ihren praktischen und vorbildhaften Einsatz die Republik zu ihren Ur-
spriingen zurtickfiihrt. Aber da die Zeitdauer jedes Gemeinwesens — ebenso
wie die jedes Naturkorpers — beschrinkt ist, kann es eine Situation geben,
in der jede Hilfe oder Belehrung zu spit kommt; das Auftreten des Cato
von Utica oder des Caesar-Morders Brutus im Rom der ausgehenden Re-
publik sind dafiir exemplarisch — das Ubel der Gesellschaft war bereits zu
weit fortgeschritten. Es gibt zwei bemerkenswerte Belege fiir die Bedeu-
tung dieser Lehre bei Haller; einer findet sich in der bereits 1734 gehalte-
nen Rede iiber den Vorrang der Alten vor den Modernen. Dort nimmt
Haller Bezug auf die ebenso umstrittene wie diskutierte Utopie der Ge-
schichte der Sevaramben (1671-75) des als Person schwer fassbaren, aber
vermutlich durch Spinoza beeinflussten und dementsprechend suspekten
Denis Veiras,’? die er — sogar positiv — mit Platons utopischem Entwurf
vergleicht. Sicher entwerfen moderne Denker einen sinnvoller organisier-
ten Staat, aber was niitzt der Entwurf, wenn der alte soziale Zusammenhalt
geschrumpft ist?

441



HALLER UND DIE AUFKLARUNG

442

Es mag sein, dass die fiktive Republik der Sevaramben durch die Niitz-
lichkeit und die Méglichkeiten der Einrichtungen, die sie bietet, Platons
Ideen zum Staat bei weitem ubertrifft; doch die modernen Staatslehrer
werden es schwer haben, auf eine heute bestehende Republik zu verwei-
sen, die es an Stirke und Sorgfalt der Gesetze mit Sparta aufnehmen
koénnte. %

Hallers spate Staatsromane greifen diesen Impuls noch auf (vgl. auch
den Beitrag zu Roman, Staat und Gesellschaft in diesem Band). So proble-
matisch der Ruf ist, in dem diese aus literarischen, aber auch politischen
Griinden stehen, so darf eines nicht tibersehen werden: Hallers Botschaft
wurde durchaus in dem Anspruch verstanden, den dieser frithe Hinweis
enthilt. Der junge Verfasser der Geschichte Gottfriedens von Berlichingen
mit der Eisernen Hand — die Erstfassung des spiteren Gotz von Berlichin-
gen — setzte ein Motto aus dem eben 1771 erschienenen Usong tiber seinen
Text. Haller schildert hier, wie der Prinz Usong am Beispiel der republi-
kanischen Institutionen Venedigs erkennt, worin die Ursache des Verfalls
des chinesischen Reiches liegt — in den eingeschliffenen Missbrauchen,
welche selbst das exemplarische Verhalten grosser Herrscher nicht mehr
zu korrigieren vermag: «Noch gewinnen zuweilen die glinzenden Bey-
spiele tugendhafter Kayser, und die siegreiche Beredsamkeit alter Weisen,
das Herz eines Fiirsten, und bereden ihn, sein Vergniigen im Gliike des
Landes zu suchen. Aber das Uebel ist geschehen, das Herz des Volkes ist
in den Koth getreten, und keiner edlen Begierden mehr fihig.»®*

Die Ubernahme des letzten Satzes des Zitats als Motto seines Dramas
ist eines der wenigen positiven Zeugnisse Goethes zu Haller — von den
negativen wird noch zu sprechen sein. Aber dieses in der publizierten Ver-
sion des Gotz von Berlichingen gestrichene Motto zeigt, wie stark die von
Machiavelli ausgehende Kritik der Gemeinwesen noch im 18. Jahrhundert
wirkte, die eine vollige Denaturierung des sozialen Lebens anprangerte
und zur rechtzeitigen Korrektur der Misstinde aufforderte.

«How can finite grasp infinity?»
Hallers Newton, Goethes Faust und Herders Gott

Nach der Mitte des Jahrhunderts, die fast gleichzeitig das Erscheinen der
ersten Biande von Buffons Histoire naturelle (1749) und der Encyclopédie
(1751) bringt, scheint ein Héhepunkt der Aufklirung erreicht, aber auch
eine Wende markiert. Einerseits hatte das Erdbeben von Lissabon 1755
grundsitzliche Zweifel daran ausgeldst, dass die Welt von einem ordnen-
den Schopfer planvoll gestaltet sei, und mit der wachsenden Kritik an den



WOLFGANG PROSS HALLERS NEWTON, GOETHES FAUST, HERDERS GOTT

Grundprinzipien der Leibniz’schen Philosophie entfiel auch die Moglich-
keit, den Offenbarungsglauben mit der zunehmenden Erkenntnis der
Komplexitit der Natur auf bequeme Weise zu akkommodieren. Auf der
anderen Seite bleibt der Optimismus der Forschenden ungebrochen, be-
statigt durch die Entwicklungen in der Astronomie und Kosmologie auf
der einen Seite und durch die Fortschritte der Physik, Chemie und Phy-
siologie auf der anderen Seite, die zu einer Auflosung des traditionellen
Begriffes einer toten und undurchdringlichen Materie, der <res extensa> Des-
cartes’ fithren. Von Kants Allgemeiner Naturgeschichte und Theorie des
Himmels (1755) und Lamberts Cosmologischen Briefen iiber die Einrich-
tung des Weltbaunes (1761) iiber Wilhelm Herschels Entdeckung des Ura-
nus (1781) bis zur Exposition du systéme du monde von Pierre-Simon La-
place (1796) erweitert sich die raum-zeitliche Dimension des Universums
ins Ungeheure. Herkdmmliche Vorstellungen von der Materie werden
durch die Forschungen zu Magnetismus, Elektrizitit, zur Beschaffenheit
der Atmosphire der Erde und zu den Gasen — u. a. von Joseph Priestley,
Benjamin Franklin, Georg Christoph Lichtenberg oder Giuseppe Rug-
gero Boscovich — aufgelost, und damit scheint sich der Naturprozess in
einer Weise darzustellen, wie ihn Buffon in der Einleitungsabhandlung
seiner Histoire naturelle formuliert hatte:

[...]1l semble que tout ce qui peut étre, est; la main du Créateur ne pa-
roit pas s’étre ouverte pour donner I’étre 3 un certain nombre déterminé
d’espéces; mais il semble qu’elle ait jetté tout-a-la-fois un monde d’étres
relatifs et non relatifs, une infinité de combinaisons harmoniques et
contraires, et une perpetuité de destructions et renouvellemens. Quelle
idée de puissance ce spectacle ne nous offre-t-il pas?¢?

Gott als planender <Architekt> der Welt macht dem Bild eines Schopfers
Platz, der sich hinter die Allmacht der Natur mit ihrer scheinbaren Lust an
einer ungemessenen Vielfalt von widerspriichlichen Naturerscheinungen
und am unendlichen Kreislauf von Schépfung und Zerstorung zuriick-
zieht. Im Bildprogramm der Vignetten des ersten Bandes der Histoire na-
turelle wird dies geradezu augenfillig gemacht: Der Fortschritt der Wis-
senschaften in Astronomie und Mechanik wird illustriert durch Galileis
schiefe Ebene und den Erdschatten, der auf den Mond fillt (Abb. S. 444),
und die Aufgabe der Wissenschaften vom Lebenden durch die Tatigkeiten
des Anatomen und des Botanikers (Abb. S. 444). Eine besondere Aufgabe
stellt der Naturforschung die Erklirung der Entstehung des Lebens aus
den scheinbar unbelebten Elementen; sie wird aufgezeigt in den Pflanzen
und Muscheln, die sich am Ufer einer unermesslichen See finden (Abb.
S. 445). Und dieses Thema wird in Buffons Naturgeschichte bis zur An-
kunft des Menschen auf der Erde weitergefiihrt — wie wire in dieser Ent- 443



HALLER UND DIE AUFKLARUNG

444

Mechanik und Astronomie haben — hier dargestellt durch Galileis schiefe Ebene und
den Erdschatten, der auf den Mond féllt — die Grundlagen fur das moderne Weltbild
der Physik geschaffen. — Vignette zu Buffon, Allgemeine Historie der Natur nach allen
ihren besonderen Theilen abgehandelt; nebst einer Beschreibung der Naturalienkam-
mer Sr. Majestét des Kénigs von Frankreich. Mit einer Vorrede von Herrn Doctor Alb-
recht von Haller. Erster Theil [Erster Band], Hamburg und Leipzig 1750; Beweise der
Theorie der Erde, 75.

Der Naturgeschichte fehlt die Gewissheit, mit der die Physik zu operieren vermag, wie
Haller in seiner Vorrede zur deutschen Ausgabe von Buffon darstellt. Ihr Weg zur Erfor-
schung der Pflanzen- und Tierwelt fihrt Uber Beobachtung, Experiment und Anatomie
der Naturkorper. — Vignette zu Buffon, Allgemeine Historie der Natur. Ersten Theils
zweyter Band, Hamburg und Leipzig 1750; Geschichte der Thiere, 3.



WOLFGANG PROSS HALLERS NEWTON, GOETHES FAUST, HERDERS GOTT

Meer und Land bezeugen die Geschichte der Erde und der Entwicklung der Lebewesen;
die Kette der Wesen kennt Ubergange zwischen den Lebensformen der verschiedenen
Naturreiche, von Pflanze zu Tier, von Meeres- zu Landtieren. — Vignette zu Buffon, All-
gemeine Historie der Natur. Erster Theil [Erster Band], Hamburg und Leipzig 1750;
Historie und Theorie der Erde, 43.

e

v RS
o« Dessve . . -

: Barn‘u'/araw ‘jr'_ 1""'

Der Mensch ist das letzte und hochste Geschopf, das die Natur hervorbringt; sein
urspriinglicher Zustand, wie ihn die Bibel oder Dichter wie Haller in den Alpen schil-
dern, ist der Massstab, an dem die Entwicklungen der Kultur zu messen sind. —
Vignette zu Buffon, Allgemeine Historie der Natur. Ersten Theils zweyter Band,
Hamburg und Leipzig 1750; Nattirliche Historie des Menschen, 201.

445



HALLER UND DIE AUFKLARUNG

wicklung der Anfang des Menschengeschlechts zu verorten? Die letzte,
hier bedeutsame Vignette zeigt die Ursituation des Menschengeschlechts,
nicht als Vertreibung aus dem Paradies, sondern als Besitznahme der Erde,
die mit der Herrschaft des ersten Menschenpaares tiber die Tiere beginnt
(Abb. S. 445).

Haller selbst stellt sich dieser Entwicklung in der Vorrede zum zweiten
Band der deutschen Ausgabe der Histoire naturelle Buffons (1752), in der
es im Kern um die Frage geht, wie weit die Welt sich autonom zu ent-
wickeln vermag. Dabei stimmt er den Argumenten Buffons und Needhams
durchaus zu, die fur die Annahme einer «allgemein gebildeten oder bild-
baren Materie» sprechen, «die gleichgiiltig ist, ein Mensch, ein Thier, oder
ein Kraut zu werden». Die Gesetze, welche die Natur in der Erzeugung
der Naturkorper verwendet, verraten hochste Sparsamkeit und Zweck-
massigkeit:

Die weit herrschenden Gesetze der Schwere, der anziehenden Kraft und
des federhaften Triebes scheinen bey der Natur eine grofle Geneigtheit
zu beweisen, viele Korper mit gleichen Kriften zu versehen, und viele
Wirkungen mit gleichen Gesetzen zu bewerkstelligen. Es scheint eine
Spur eines unendlichen Verstandes in dieser Kunst zu liegen, so verschie-
dene, so widersprechende, und so zusammengesetzte Wirkungen durch
einerley Mittel zuwege zu bringen, und man findet in dieser sparsamen
Weisheit einen Beweis der alles beherrschenden Weisheit, die vermuth-
lich in allen Thaten die kiirzesten Mittel ergreift, und niemals zwey Ge-
setze brauchen wird, wo ein einziges zureicht.®3

Die drei Reiche der Natur sind miteinander verbunden und — wie eben
Trembleys Entdeckung des Polypen gezeigt hat — nicht durch Grenzen
voneinander getrennt. Aber Buffons Annahme, dass es Keime seien, die
daftir sorgten, dass es wenigstens innerhalb der Gattungen eine Konstanz
gibe, die immer wieder identische Lebewesen hervorbrichte, widerspricht
er aufgrund seiner Erfahrung als Anatom:

Kein Mensch ist in seinem inneren Baue dem andern dhnlich, und folg-
lich kein Kind seinem Vater.

Die Zergliederung hat mich von dieser sehr verdriefflichen Wahrheit
belehret, die meine Arbeit vielfach verdoppelt hat. Wenn die Menschen
einander dhnlich wiren, so wire eine Beschreibung und eine Abbildung
der Schlagadern der Hand genugsam. Wenn sie einmal dem Urbilde
dhnlich wire, so wiirde sie es allemal bleiben. Aber von dieser beque-
men Achnlichkeit finden wir die Natur weit entfernt. Es sind niemals
zween Menschen gesehen worden, in denen nicht alle Nerven, alle

Schlagadern, alle zuriickfithrenden Adern und selbst die Muskeln und



WOLFGANG PROSS HALLERS NEWTON, GOETHES FAUST, HERDERS GOTT

die Knochen unendlich voneinander verschieden sind. [...] Diese Ver-
schiedenheit herrschet in der ganzen Natur, und kein Kraut ist jemals
dem dhnlich gewesen, aus dessen Saamen es entsprossen ist, wie es doch
nach dem H[errn] v[on] B[uffon] aufs vollkommenste sein sollte. [...]
Diese Verschiedenheit ist gar viel grofler, als man sie, bey der gewohn-
lichen Weise die Anatomie zu lehren, anzugeben pflegt. Sie ist, zumal in
den Nerven und den zurtickfiihrenden Adern so grof}, so unendlich, daff
man fast keine Beschreibung von ihr zu stande zu bringen vermégend
ist, und bald glauben sollte, die Natur arbeite nicht nur ohne Modell,
sondern auch ohne Grundrif} die Thiere aus, obwohl man hierinn
gleichfalls zu weit gehen wiirde.54

Haller konfrontiert hier zwei Formen von Evidenz der Erfahrung: jene der
dusseren Erscheinung und diejenige, die auf der Erkenntnis durch das
Skalpell beruht. Die <phidnomenale Evidenz> der Typenlehre, wie sie Buf-
fon vertritt, wird von der <instrumentellen Evidenz> des Anatomen in
Frage gestellt und damit auch die Konsequenzen, welche die generelle An-
nahme einer autonom und trotzdem durch Keime konstant wirkenden
Natur bei Buffon betreffen. Nach Haller bedarf es dagegen Gottes als einer
konstant wirkenden Ursache, um die Fihigkeit der Natur zu Vielfalt und
Variation in Schranken zu halten:

Wenn die Materie Krifte hat, die etwas bilden, so hat sie sie nicht auf
eine blinde Weise. Sie sind mit ewigen Schranken umschlossen, und bil-
den immer vollkommen, nicht das Mechanisch Gleiche, sondern etwas
dhnliches, das in einem unverletzlichen Grundrisse vorgeschrieben ist:
aber mit einer Verschiedenheit, die den Zwang einer blindlings wirken-
den Materie ausschliefit. [...] Wer hat der Materie des Saamens erlaubr,
mehr oder weniger Gefafle zu zeugen, mehr oder weniger Nerven zu
bilden, die Zweige zu verdoppeln, oder zu vermindern, aber ihr dabey
monarchisch und unwidersprochen befohlen, dennoch allemal eine
grofle Schlagader, allemal ein Herz, allemal die grofien sympathischen
Nerven, allemal die groflen Muskeln, und alles dasjenige, was nicht nur
zum Leben, sondern zu dessen Bequemlichkeit und Gliicke nothig ist,
unversdumlich hervor zu bringen? Wire die Natur nicht die Hand der
erschaffenden Weisheit, so wiirden eben sowol in der Hauptanlage, als
in den kleinen und zahlreichen Theilen des Baues Verschiedenheiten
seyn, und dennoch geschieht dieses bestindig und jenes niemahls.5s

Scheinbar handelt es sich um zwei Positionen, bei denen man versucht sein
konnte, Hallers Bedenken gegeniiber Buffon aus theologischen Griinden
als antiquiert zu bezeichnen. Aber jene permanente, nie authérende Wirk-
samkeit Gottes in der Welt, die Haller als Anatom annimmt, gewinnt einen 447



HALLER UND DIE AUFKLARUNG

448

anderen Aspekt, wenn man sie im Licht der Lektiire Spinozas durch das
spate 18. Jahrhundert betrachtet, die fiir die Entwicklung der Naturauffas-
sung der Klassik und Romantik so entscheidend ist. Allerdings gibt es
auch hier unterschiedliche Formen der Aneignung des lange verfemten ji-
dischen Philosophen: einmal diejenige Goethes, der Buffons phanomenale
Evidenz mit seiner Spinoza-Lektiire verbindet,®® und aus ihr entsteht eine
ganzheitliche Morphologie, die auf die Hilfe der Instrumente verzichten
will, da sie den <menschlichen Standpunkt> verindern wiirden. Daneben
steht Herder, der von der Vielfalt der Naturerscheinungen fasziniert ist,
welche die moderne Erfahrungswissenschaft dank ihrer Erkenntnisinstru-
mente aufdeckt. Bei ihm verwandelt sich die fiir Haller unabdingbare Ge-
genwart eines personlichen Gottes in der Vielfalt der Naturkorper unter
dem Einfluss Spinozas in die unablissige Wirkung einer von einem unper-
sonlichen Gott ausgehenden Kraft.

So kann im Kontext der Buffon-Vorreden das Portrit Newtons, wie es
Haller in dem Gedicht Die Falschheit menschlicher Tugenden schon 1730
gezeichnet hatte, die Konturen einer Problemlage gewinnen, die sich nach
1750 entfalten sollte. Haller zeichnet in Newton das Bild des modernen
Wissenschaftlers, der auf der einen Seite in der Lage ist, mit Hilfe der Ma-
thematik und Geometrie die Schranken der menschlichen Erkenntnis zu
durchbrechen, zum andern aber bleibt dieser Wissenschaft das Eindringen
in die Funktionsweise der sich stindig verandernden Materie — besonders
in den organischen Korpern — ein unerreichbares Ziel. Die «Gebirge von
Elementen», von denen Haller in seiner Vorrede zum ersten Band von
Buffon gesprochen hatte,’” sind eben nicht der demonstrativen Methode
zuganglich, sondern nur einer Erfahrung, die durch Instrumente in die
dusserliche Hiille der Kérper einzudringen weiss, im Bewusstsein der Tat-
sache, dass sie deshalb noch keineswegs ihr Funktionieren zu erkennen
vermag. Liest man aus dieser Perspektive die Eroffnungsszene Nacht von
Goethes Faust — und sie ist bereits im Urfaust von 1773/75 enthalten —, so
lasst sich nicht ganz von der Hand weisen, dass Haller hier ein Modell
geliefert hat, dessen sich der junge Goethe bedient: im ungelebten Leben
des Gelehrten, das nicht nur in der Verzweiflung iiber das erworbene spir-
liche Wissen zu enden droht, sondern auch noch mit der Erkenntnis, dass
sich die Natur selbst einer tieferen Einsicht verweigert. Goethe gestaltet
dies in der Erscheinung des Erdgeistes, der Faust mit den Worten zuriick-
weist: «Du gleichst dem Geist, den du begreiffst, / Nicht mir!» (Urfaust,
V. 159 f.). Haller entwirft jenseits aller Unterschiede, die seinen Newton
von Goethes Helden unterscheiden, das gleiche Drama des Wissenschaft-
lers, indem er dessen Errungenschaften gegen die Defizite des Wissens
stellt:



WOLFGANG PROSS HALLERS NEWTON, GOETHES FAUST, HERDERS GOTT

Versenkt im tiefen Traum nachforschender Gedanken,
Schwingt ein erhabner Geist sich aus der Menschheit Schranken.
Seht den verwirrten Blick, der stets abwesend ist

Und vielleicht itzt den Raum von andern Welten misst;
Sein stits gespannter Sinn verzehrt der Jahre Bliithe,
Schlaf, Ruh und Wollust fliehn sein himmlisches Gemiithe.
Wie durch unendlicher verborgner Zahlen Reih

Ein krumm geflochtner Zug gerecht zu messen sei;
Warum die Sterne sich an eigne Gleise halten;

Wie bunte Farben sich aus lichten Strahlen spalten;

Was fiir ein innrer Trieb der Welten Wirbel dreht;

Was fiir ein Zug das Meer zu gleichen Stunden blah;

Das alles weifd er schon: er fiillt die Welt mit Klarhetit,

Er ist ein stiter Quell von unerkannter Wahrheit.

Doch, ach, es lischt in thm des Lebens kurzer Tacht,

Den Mih und scharfer Witz zu heftig angefacht!

Er stirbt, von wissen satt, und einst wird in den Sternen
Ein Kenner der Natur des Weisen Namen lernen.
Erscheine, grofler Geist, wann in dem tiefen nichts

Der Welt Begriff dir bleibt und die Begier des Lichts,

Und laf} von deinem Witz, den hundert Volker ehren,
Mein lehr-begierig Ohr die letzten Proben horen!

Wie unterscheidest du die Wahrheit und den Traum?

Wie trennt im Wesen sich das feste von dem Raum?

Der Korper rauhen Stoff, wer schriankt ihn in Gestalten,
Die stits verandert sind und doch sich stits erhalten?

Den Zug, der alles senkt, den Trieb, der alles dehnt,

Den Reiz in dem Magnet, wonach sich Eisen sehnt,

Des Lichtes schnelle Fahrt, die Erbschaft der Bewegung,
Der Theilchen ewig Band, die Quelle neuer Regung,

Diefl lehre, grofler Geist, die schwache Sterblichkeit,
Worin dir niemand gleicht und alles dich bereut!

Doch suche nur im Riff von kiinstlichen Figuren,

Beim Licht der Ziffer-Kunst, der Wahrheit dunkle Spuren;
Ins innre der Natur dringt kein erschaffner Geist,

Zu glicklich, wann sie noch die dufire Schale weist!

Du hast nach reifer Miih und nach durchwachten Jahren
Erst selbst, wie viel uns fehlt, wie nichts du weist, erfahren!%®

Es gibt in John Drydens bedeutendem, nach seiner Konversion zum Ka-
tholizismus verfassten Gedicht The Hind and the Panther (1687) im ers-
ten Teil eine Verszeile, die Haller in seinem Goethe spiter so anstossigen 449



HALLER UND DIE AUFKLARUNG

450

Vers «Ins innre der Natur dringt kein erschaffner Geist» aufgegriffen und
umformuliert hat: «How can finite grasp infinity?» (V. 105). Dryden ging
es um die Frage nach dem Verhiltnis von geoffenbarter Wahrheit und
dem, was Vernunft und Sinne fiir den Glauben leisten konnen. Die Ant-
wort ist negativ — der Glaube bedarf des Zeugnisses der Vernunft und der
Sinne nicht:

For what my senses can themselves perceive
I need no revelation to believe.

Let reason then at her Own quarry fly,

But how can finite grasp infinity?

God thus asserted: man is to believe
Beyond what sense and reason can conceive,
And for mysterious things of faith rely

On the Proponent, heav’ns authority.®

Fiir Haller ist dagegen die Welt eine Moglichkeit der Erfahrung der Wir-
kung Gottes, die allerdings ihre Grenzen in der Fihigkeit des Forschers
hat, die Korperwelt in ihrer inneren Funktionsweise zu ergriinden, und
dies ist in dem von Dryden adaptierten Vers ausgedriickt. Goethe sollte
nun im ersten Band seiner morphologischen Studien von 1820 die Verse
289 bis 292 aus diesem Gedicht zu einer Invektive gegen den Naturfor-
scher Haller benutzen, den er hier als <Philister> apostrophiert:

Unwilliger Ausruf

Ins Innere der Natur

O! du Philister!

Dringt kein erschaffner Geist.
Mich und Geschwister

Mogt ihr an solches Wort

Nur nicht erinnern:

Wir denken: Ort fiir Ort

Sind wir im Innern.

Gliickselig! wem sie nur

Die dufSere Schale weist!

Das hér’ ich sechzig Jahre wiederholen
Und fluche drauf, aber verstohlen;
Sage mir tausend tausendmale:
Alles gibt sie reichlich und gern;
Natur hat weder Kern

Noch Schale,



WOLFGANG PROSS HALLERS NEWTON, GOETHES FAUST, HERDERS GOTT

Alles ist sie mit einemmale;
Dich priife du nur allermeist,

Ob du Kern oder Schale seist.7°

Auf den ersten Blick ist nicht ganz klar, worin das Motiv fiir die Heftigkeit
fir diesen Unwilligen Ausruf liegt, abgesehen von dem Preis Newtons, der
nach Haller herausgefunden habe, «wie bunte Farben sich aus lichten
Strahlen spalten» (V. 264); dieser ist dem Verfasser der Farbenlehre (1810)
unertriglich, zu der er — parallel zu den morphologischen Studien - 1820
noch einen Nachtrag verétfentlicht hatte. Denn an sich 1st Goethe in sei-
nem Glauben an die Unermesslichkeit des Alls als Gegenstand der Natur-
forschung von Haller nicht so weit entfernt; und auch die Vorstellung, wie
er sie im zweiten Heft zur Morphologie dussert, dass der Ganzheit der
belebten Natur «eine Idee zum Grund liege, wonach Gott in der Natur,
die Natur in Gott, von Ewigkeit zu Ewigkeit, schaffen und wirken moge»,
bietet keinen Anlass zu diesem Widerspruch. Expliziter wird dagegen die
Feststellung einer <Schwierigkeit,, die Goethe in seiner Notiz Bedenken
und Ergebung trifft,

dafl zwischen Idee und Erfahrung eine gewisse Kluft befestigt scheint,
die zu tberschreiten unsere ganze Kraft sich vergeblich bemtiht. Dem-
ohngeachtet bleibt unser ewiges Bestreben diesen Hiatus mit Vernunft,
Verstand, Einbildungskraft, Glauben, Gefiihl, Wahn und, wenn wir
sonst nichts vermogen, mit Albernheit zu tiberwinden.

Endlich finden wir, bei redlich fortgesetzten Bemithungen, dafl der Phi-
losoph wohl méchte Recht haben welcher behauptet, daf§ keine Idee
der Erfahrung vollig kongruiere, aber wohl zugibt dafl Idee und Erfah-

rung analog sein konnen, ja miissen.”*

Ein solches Mittel, die Kluft zwischen der Idee der sich nach einem Ge-
staltprinzip wandelnden Natur, und der phinomenalen Erfahrung, die
diese nicht immer zu bestitigen scheint, war fiir Goethe das Konzept des
Bildungstriebs von Johann Friedrich Blumenbach (1781) gewesen. Er sieht
in ithm eine Fortsetzung der Bemiihungen des Epigenetikers Caspar Fried-
rich Wolff um die Lehre von der Generation, aber mit dem Vorteil, dass
die von Wolff entwickelte These von einer der Materie inhirenten vis es-
sentialis, welche die Epigenese bewirkten, eben bei Blumenbach von allen
Konnotationen des Materiellen befreit wurde:

[...] an einer organischen Materie, und wenn sie noch so lebendig ge-
dacht wird, bleibt immer etwas Stoffartiges kleben. Das Wort Kraft be-
zeichnet zunichst etwas nur Physisches, sogar Mechanisches, und das
was sich aus jener Materie organisieren soll bleibt uns ein dunkler un-
begreiflicher Punkt. Nun gewann Blumenbach das Hochste und Letzte 451



HALLER UND DIE AUFKLARUNG

452

des Ausdrucks, er anthropomorphisierte das Wort des Ritsels und
nannte das, wovon die Rede war, einen nisus formativus, einen Trieb,
eine heftige Titigkeit, wodurch die Bildung bewirkt werden sollte.”?

Blumenbach entzieht damit, so Goethe, den Bildungstrieb jeder Analyse
— dieser tritt uns in der Natur «als ein Gott entgegen, als Schopfer und
Erhalter, welchen anzubeten, zu verehren und zu preisen wir auf alle Weise
aufgefordert sind».”3 Es geht bei der Invektive gegen Haller um Prinzi-
pielleres als blosses Ressentiment, nimlich um die Ablehnung jener <in-
strumentellen Evidenz>, die fiir Haller ein unverzichtbares Mittel der
Forschung gebildet hatte. Der erst in der Fassung von 1808 vollendete
Schlussteil der ersten Szene des Faust, mit dem durch den Ostergesang
verhinderten Selbstmord, gibt von diesem Motiv Rechenschaft, in der
Apostrophe der Geridtschaften, die der Wissenschaftler von seinem Vater
geerbt hat:

Thr Instrumente freylich, spottet mein,

Mit Rad und Kammen, Walz’ und Bigel.

Ich stand am Thor, ihr solltet Schliissel seyn;

Zwar euer Bart ist kraus, doch hebt ihr nicht die Riegel.
Geheimnifivoll am lichten Tag

Laflt sich Natur des Schleyers nicht berauben,

Und was sie deinem Geist nicht offenbaren mag,

Das zwingst du ihr nicht ab mit Hebeln und mit Schrauben.
Du alt Gerithe das ich nicht gebraucht,

Du stehst nur hier, weil dich mein Vater brauchte.”+

Fiir Goethe gibt es, wie es in einem kleinen, an die Urworte Orphisch an-
schliessenden Gedicht zu Beginn des zweiten Heftes der Morphologie
heisst, weder ein <Innen> noch ein <Aussen> der Naturkorper, und somit ist
die Rede von einem <Eindringen> in ihr <nneres> fiir ihn sinnlos; Pflanzen
und Lebewesen bespiegeln sich vielmehr wechselseitig als Phinomene fiir
die Erfahrung eines unendlich variablen Lebenstypus.”s

Im Gegensatz zu Goethes offen und und mehrfach gedusserter Aver-
sion gegen Haller gibt es nun gerade bei Herder eine vollig andere Rezep-
tion, die diesen in Richtung auf einen von Spinoza inspirierten Monismus
uminterpretierte, der sich allerdings von demjenigen Goethes betrichtlich
unterscheidet. Bereits im ersten Band seiner /deen zur Philosophie der Ge-
schichte der Menschheit hatte Herder die von Haller unterschiedenen
Krifte des animalischen Korpers — Elastizitat, Irritabilitit und Sensibilitdt —
zur Erscheinung einer einzigen, in den Naturreichen graduell sich ent-
wickelnden und differenzierenden Kraft gedeutet.?® Seine Schrift Gott.
Einige Gesprdche (1787) — ein bedeutendes Zeugnis der Spinoza-Rezeption



WOLFGANG PROSS HALLERS NEWTON, GOETHES FAUST, HERDERS GOTT

in Deutschland, die nicht nur Lessing und Spinoza gegen Jacobis Vorwurf
des Atheismus verteidigen”” — enthilt entscheidende Bezugnahmen auf
Haller, allerdings in unterschiedlicher Weise. Herder zitiert einerseits kri-
tisch aus Uber Vernunft, Aberglanben und Unglanben und dem Unvoll-
kommenen Gedicht iiber die Ewigkeit;’® es geht dabei um Passagen, wel-
che die Vorstellung der Theodizee von einem wihlenden Gott poetisch
umsetzen, der aus der Fiille der Moglichkeiten den besten Plan fiir seine
Schopfung gewidhlt und sich dadurch auch die Méglichkeit gesichert habe,
gelegentlich noch in das Naturgesetz, das seine Schopfung regiert, einzu-
greifen. Herder kritisiert solche Anthropomorphismen der Vorstellung
Gottes, die Leibniz leider geférdert und damit Dichter wie Haller oder
seinen Nachfolger Johann Peter Uz (besonders im Gedicht Theodicee,
veroffentlicht 1755) veranlasst habe, fiir inadiquate Gottesvorstellungen
poetische Bilder zu finden: «Vor Gott lagen keine Risse aufgeschlagen; er
saf} nicht, wie ein griibelnder Kiinstler, der sich den Kopf zerbrach, ent-
warf, verglich, verwarf, wihlte. Kein Reich des Moglichen ist ohne und
aufler Gott da: denn wenn Ers nicht schaffen wollte, nicht schaffen konnte,
so war es nicht moglich.»7?

Aber es gibt andere Passagen in dieser Schrift, die auf der Folie von Hal-
lers Naturauffassung gelesen werden miissen, wie sie gerade die Vorrede
zum zweiten Band der Histoire naturelle Buffons reflektierte. Im zweiten
der Spinoza-Gespriche setzt sich Herder mit zwei fur ihn absurden Pro-
positionen auseinander, von denen die eine in Descartes’ Begriff der Mate-
rie als einer toten res extensa liegt, die andere in der abwegigen Unterstel-
lung, Spinoza habe Gott zu einem blossen, in dieser Materie wirkenden
Teil der Welt gemacht.?° Dagegen setzt Herder nun seine Auffassung von
einer allseits belebten Materie, die sich nirgends so manifestiert wie in der
Entstehung neuen Lebens, wobei Hallers und Wolffs Uberlegungen — ohne
Riicksicht auf die Alternative von Priformation oder Epigenese — zusam-
menfliessen:

Erwigen Sie die innere Fiille der Kraft, die sich in jedem lebendigen
Wesen zeiget, wie es durch eine ihm eingepflanzte ungeheure Wirksam-
keit entstehen und sich nicht anders als durch solche erhalten und fort-
pflanzen konnte. Betrachten Sie die Krifte, die im Bau eines Tieres so
verschwiegen wirken! Mit welcher Macht hangen seine Teile zusam-
men! welch ein Rader- und Triebwerk gehort dazu, dafl es sich bewege,
sich seinen Lebenssaft bereite, alle die Handlungen ausiibe, dazu es be-
stimmt ist, endlich daf§ es aus seiner Natur gleichartige Wesen, Bilder
seiner selbst, lebend und wirkend, aus eigner Kraft und nach gleicher
Anlage hervorbringe und erzeuge. In der Generation allein liegt das Wun-
der einer eingepflanzten, einwohnenden Macht der Gottheit, die sich, 453



HALLER UND DIE AUFKLARUNG

454

wenn ich so kithn reden darf, in das Wesen jeder Organisation gleich-
sam selbst beschrankt hat und in diesem Wesen nach ewigen Gesetzen
unverriickt und unwandelbar, wie die Gottheit allein wirken kann, wir-
ket. In der Materie, die wir tot nennen, streben auf jedem Punkt nicht
minder und nicht kleinere gottliche Krifte: wir sind mit Allmacht um-
geben, wir schwimmen in einem Ocean der Allmacht [...]. Nicht etwa
nur fiir uns ist das Wesen des Ewigen unausmefibar; es ist an sich selbst
keines Mafles fahig; in jedem Punkt seiner Wirkung, der nur fiir uns ein
Punkt ist, trigt es seine ganze Unendlichkeit mit sich.®:

Hallers Auffassung von den Kriften der Materie, die «mit ewigen Schran-
ken umschlossen» sind und «immer vollkommen, nicht das Mechanisch
Gleiche, sondern etwas ahnliches [bilden], das in einem unverletzlichen
Grundrisse vorgeschrieben ist: aber mit einer Verschiedenheit, die den
Zwang einer blindlings wirkenden Materie ausschliefit», erhilt hier unter
der Signatur einer neuen, an Spinoza orientierten Gottesvorstellung eine
neue Wendung. Hallers scheinbar so antiquierte, in der Physikotheologie
verankerte Forderung, Gott in das gesamte organische Geschehen einzu-
beziehen, wird dadurch erfullt, dass der alte Begriff der Materie fir obsolet
erklirt wird;®? und es sind gerade die Hilfsmittel und Ergebnisse einer Na-
turforschung wie derjenigen Hallers, welche Herder zufolge diese Mog-

lichkeit bieten.

Anmerkungen

1 Zu den bedeutenden Darstellungen
der Aufklirung zahlen die lteren Studien
von Ernst Cassirer: Die Philosophie der
Aufklirung. Tibingen 1932; Paul Ha-
zard: La crise de la conscience enropéenne
(1680-1715). Paris 193 5; Max Wundt: Die
deutsche Schulphilosophie im Zeitalter
der Aufklirung. Tibingen 1945; Fritz Val-
javec: Geschichte der abendlindischen
Aufklirung. Wien, Miinchen 1961. - Un-
ter den neueren Darstellungen sind zu
nennen: Peter Gay: The Enlightenment.
2 Bde. New York, London 1977; Panajo-
tis Kondylis: Die Aufklirung im Rahmen
des neuzeitlichen Rationalismus. Stuttgart
1981; Jonathan L. Israel.: Radical Enlight-
enment: philosophy and the making of
modernity 1650-1750. Oxford 2001; Ders.:
Enlightenment  contested:  philosophy,
modernity, and the emancipation of Man
1670-1752. Oxford 2006. — Seit etwa 1970

tritt in Gesamtdarstellungen der Auf-
klarung auch ihre Bedeutung fiir die Aus-
prigung der modernen Anthropologie
stirker hervor; vgl. Sergio Moravia: La
scienza dell’nomo nel Settecento. Bari,
Roma 1970; Michele Duchet: Anthropo-
logie et histoire au siécle des Lumieres:
Buffon, Voltaire, Roussean, Helvétius,
Diderot. Paris 1971; Edoardo Tortarolo:
L’illuminismo. Ragioni e dubbi della
modernita. Roma 1999. Ferner seien die
der Aufklirung gewidmeten Binde aus
dem monumentalen Werk von Georges
Gusdorf Les sciences humaines et la pen-
sée occidentale (12 Bde., Paris 1966-1985)
genannt: Les principes de la pensée an
siécle des lumiéres (Bd. 4, 1971); Dien, la
nature, ’homme an siécle des lumieres
(Bd. 5, 1972); L’avenement des sciences
humaines an siécle des lumiéres (Bd. s,

1973).



WOLFGANG PROSS

ANMERKUNGEN

2 Exemplarisch hierzu Friedrich Voll-
hardt: Selbstliebe und Geselligkeit. Unter-
suchungen zum Verbdltnis von natur-
rechtlichem Denken und moraldidakti-
scher Literaturim17. und 18. Jabrbundert.
Tiibingen 2001.

3 Vgl. hierzu Richard Alewyns Re-
zension von Karl Viétors Probleme der
deutschen Barockliteratur von 1928, in:
Richard Alewyn (Hg.): Deutsche Barock-
forschung. Dokumentation einer Epoche.
Koln, Berlin 21966, 421-425, hier 425. -
Ferner: Sylvia Neudecker, Dirk Nie-
fanger, Jorg Wesche (Hg.): Kulturelle
Orientierung um 1700. Traditionen, Pro-
gramme, konzeptionelle Vielfalt. Tiibin-
gen 2004, 2.

4 Besonders einflussreich waren die
beiden folgenden Studien: Leo Balet: Die
Verbiirgerlichung der deutschen Kunst,
Literatur und Musik im 18. Jabrbundert.
Strassburg u.a. 1936; Arnold Hirsch:
Biirgertum und Barock im dentschen Ro-
man. Eine Untersuchung iiber die Entste-
hung des modernen Weltbildes. Frankfurt
am Main 1934.

s Vgl. August Langen: Der Wort-
schatz des deutschen Pietismus. Tiibingen
1954-

6 So Ernst Lewalter: Spanisch-jesuiti-
sche und deutsch-lutherische Metaphysik
des 17. Jabrbunderts. Ein Beitrag zur Ge-
schichte der iberisch-deutschen Kultur-
beziebhungen und zur Vorgeschichte des
deutschen Idealismus. Hamburg 19335,
hierzu 81 f.

7 Exemplarisch dafiir ist Morhofs
Polybistor, der erstmals 1688 erschienen
war; vgl. hierzu das einleitende Kapitel
des Uberblicks iiber die Naturwissen-
schaften: Quomodo historia naturalis sit
instituenda, e mente Franc[isci] Baconis
Verulamii, et eius sequentium vestigia. In:
Danielis Georgii Morhofii Polyhistor lite-
rarius, philosophicus et practicus. Editio
quarta. 2 Bde. Liibeck 1747, II: 121-149.

8 Vgl. hierzu exemplarisch die Studie
von Lucas Marco Gisi: Einbildungskraft
und Mythologie. Die Verschrinkung von
Anthropologie und Geschichte im 18. Jabr-
hundert. Berlin 2007.

9 Dem Philosophichistoriker Pana-
jotis Kondylis (wie Anm. 1) geht es vor

allem um diesen Sachverhalt, der zunichst
paradox erscheinen mag: dass rivalisie-
rende Gruppen ein und dieselbe Denk-
struktur benutzen, um sie mit verschiede-
nen Inhalten zu fillen und von dort aus
gegeneinander zu polemisieren; vgl.
Anm. 10 zu §6, 56 f.

10 Ebenda, 52.

11 [Georges Leclerc, Comte de Buf-
ton] Allgemeine Historie der Natur nach
allen ibren besonderen Theilen abgebhan-
delt; nebst einer Beschreibung der Natu-
ralienkammer Sr. Majestit des Kiniges
von Frankreich. Mit einer Vorrede von
Herrn Doctor Albrecht von Haller [...].
Erster Theil. Hamburg, Leipzig 1750; vgl.
hierzu Hallers Vorrede, XIV. — Isaac
Newtons The chronology of ancient king-
doms amended war in London 1728 er-
schienen, ein Jahr nach dem Tod des
grossen Gelehrten.

12 Immanuel Kant publizierte 1792
seinen Aufsatz Ueber das radikale Bise
in der menschlichen Natur zuerst in der
Berlinischen Monatsschrift; 1793 integ-
rierte er ithn seiner Schrift Die Religion
innerbalb der Grenzen der bloflen Ver-
nunft als Einleitungsteil.

13 Zu Hallers Publikationsstrategie
in diesem Fall vgl. Hubert Steinke: Der
Patron im Netz. Die Rolle des Briefwech-
sels in wissenschaftlichen Kontroversen.
In: Martin Stuber, Stefan Hichler, Luc
Lienhard (Hg.): Hallers Netz. Ein euro-
péischer Gelebrtenbriefwechsel zur Zeit
der Aufklirung. Basel 2005, 441-462, hier
445. — Voltaire widmete 1745 sein gegen
alle Offenbarungsreligionen gerichtetes
Drama Mahomet (1742) nach dem Ver-
bot der Auffithrungen in Frankreich aus-
gerechnet Papst Clemens XIV., der sich
dafiir mit der Zusendung von zwei Me-
daillen artig bedankte.

14 [Claude-Adrien Helvétius] Dis-
curs iiber den Geist des Menschen. Aus
dem Franzésischen des Herrn Helve-
tius. [Ubersetzung von Johann Gabriel
Forkert] Mit einer Vorrede Herrn Joh.
Christoph Gottscheds. Leipzig, Liegnitz
1760.

15 Lichtenberg, Sudelbiicher, Heft K,
Nr. 303; in: Georg Christoph Lichten-
berg: Schriften und Briefe. Zweiter Band:

455



HALLER UND DIE AUFKLARUNG

456

Sudelbiicher 11. Materialbefte, Tage-
biicher. Hg. von Wolfgang Promies.
Miinchen 1975, 453.

16 Gottingische Anzeigen von Ge-
lehrten Sachen 1766, 773; die Rezension
ist auch abgedruckt in: Albrecht von Hal-
ler: Tagebuch seiner Beobachtungen iiber
Schriftsteller und iiber sich selbst. Zur Ka-
rakteristik der Philosophie und Religion
dieses Mannes. Hg. v. Johann Georg
Heinzmann. 2 Bde. Bern 1787, I: 271-
276.

17 Vorrede zur Sammlung neuer und
merkwiirdiger Reisen, zu Wasser und zu
Lande. Aus verschiedenen Sprachen iiber-
setzt. Gottingen 1750. In: Sammlung klei-
ner Hallerischer Schriften. 2., verbesserte
und vermehrte Auflage. 3 Bde. Bern 1772,
I: 131-141, hier 135 f.

18 Ebenda, 138 f.

19 Die Preisaufgaben der Klasse fiir
spekulative Philosophie der Berliner
Akademie fiir die Jahre 1747, 1751, 1755
und 1763 forderten zur Auseinanderset-
zung mit den Grundbegriffen der
Leibniz’schen Philosophie — den Mona-
den, dem Determinismus, dem Optimis-
mus und der Evidenz — auf; die Preise
fielen in der Regel an die Gegner von
Leibniz und Wolff. Vgl. Adolf Harnack:
Geschichte der Koniglich preuflischen
Akademie der Wissenschaften zu Berlin.
Bd. I/1, Berlin 1900, 401-412.

20 Denis Diderot: (Euvres completes.
Ed. J. Assézat et Maurice Tourneux.
20 Bde. Paris 1873-1875, I: 11.

21 Bibliothéque raisonnée, 33/1 (1744),
33-50, hier 42 f.

22 Ebenda, 43.

23 Ebenda, 44.

24 Ebenda, 44 f.

25 Haller,Vorrede 1750(wie Anm. 11),
X; die Vorrede ist auch ediert in Haller,
Kleine Schriften 1772 (wie Anm. 17), L

-77.
26 Zu Hallers Hypothesen- und Evi-
denzbegriff vgl. ausfithrlich Simone de
Angelis: Von Newton zu Haller. Studien
zum Naturbegriff zwischen Empirismus
und deduktiver Methode in der Schwei-
zer Frithanfklirung. Tibingen 2003.

27 Haller,Vorrede1750(wie Anm. 11),
X.

28 Voltaire: Lettres philosophiques.
Amsterdam 1734, Brief XII, Lettre sur le
Chevalier Bacon, 105-120, hier 112 f.

29 Haller, Tagebuch 1787 (wie
Anm. 16), II: 95-118.

30 Kritik der reinen Vernunft. In: Im-
manuel Kant: Werke in sechs Binden. Hg.
von Wilhelm Weischedel. Bd. IT. Darm-
stadt 1970, Vorrede zur zweiten Auflage
23 f.

31 Metaphysische Anfangsgriinde der
Naturwissenschaft. In: Ebenda, Bd.V.
Darmstadt 1957, Vorrede 12.

32 Georgii Daniel Coschwitz ... Duc-
tum salivalem novum per glandulas
maxillares, sublinguales, lingnamque
excurrentem ... disquisitioni anatomicae
submittunt praeses Johannes Georgius
Du Vernoi ... & respondens Albertus
Haller. Tiibingen 1725, 21 f. (Vorrede von
Duvernoy). — Den Hinweis auf diesen
Text verdankt der V. Urs Boschung.

33 Albrecht von Hallers Gedichte,
hrsg. und eingel. von Ludwig Hirzel.
Frauenfeld 1882, 58 (VV 337-350).

34 Charles Bonnet: Contemplation de
la nature. 2 Bde. Lausanne 1770, p. VIII,
chap. XVI: Considérations philosophigues
an sujet des Polypes; vgl. I: 337 f.

35 [Georges Leclerc, Comte de Buf-
fon] Allgemeine Historie der Natur nach
allen ibren besonderen Theilen abgehan-
delt; nebst einer Beschreibung der Natu-
ralienkammer Sr. Majestat des Koniges
von Frankreich. Mit einer Vorrede Herrn
Doctor Albrecht von Haller [...]. Zwey-
ter Theil, Hamburg und Leipzig 1752;
vgl. hierzu den Schluss der Vorrede (un-
pag., Bogen c¥). — Zum Verhaltnis Hallers
und Bonnets zu Buffon vgl. Jacques Ro-
ger: Buffon. Un philosophe au jardin du
roi. Paris 1989, 450-454.

36 Versuch einer Geschichte der lyri-
schen Dichtkunst; in: Johann Gottfried
Herder: Werke in drei Binden. Hg. von
Wolfgang  Proff. Miinchen, Wien
1984-2002; vgl. I: 10 und Kommentar I:
702.

37 Vgl. hierzu Peter Hanns Reill: Das
Problem des Allgemeinen und des Beson-
deren im geschichtlichen Denken und in
den historiographischen Darstellungen
des spiten 18.Jahrhunderts. In: Karl



WOLFGANG PROSS

ANMERKUNGEN

Acham, Winfried Schulze (Hg.): Teil und
Ganzes. Zum Verhaltnis von Einzel- und
Gesamtanalyse in Geschichts- und Sozial-
wissenschaften. Miinchen 1990, 141-168. —
Vgl. auch: Wolfgang Profi: Die Begriin-
dung der Geschichte aus der Natur -
Herders Konzept von <Gesetzen> in der
Geschichte. In: Hans Erich Bédeker, Pe-
ter Hanns Reill, Jirgen Schlumbohm
(Hg.): Wissenschaft als kulturelle Praxis.
Gottingen 1999, 187-225.

38 Herder 1984-2002 (wie Anm. 36),
I: 611 (Auch eine Philosophie der Ge-
schichte zur Bildung der Menschheit, Ers-
ter Abschnitt).

39 Vgl. hierzu Kondylis 1981 (wie
Anm. 1): Gott zwischen Geist und Natur
bzw. die Aufklirung zwischen Anbetung,
Neutralisierung  und Instrumentalisie-
rung Gottes, 361-381.

40 Die Zitate sind Herders Ideen
(Buch VIII, Kap.IV) und Rousseaus
zweitem Discours entnommen; vgl. Her-
der 1984-2002 (wie Anm. 36), III/1: 297.
- De lorigine de [linégalité parmi les
hommes. In: Jean-Jacques Rousseau: Du
contrat social et autres cenvres politigues.
Introduction de Jean Ehrard. Paris 1975,
40.

41 Letters, or Essays to Alexander
Pope, Esqu. In: The Works of the late Right
Honorable Henry St. Jobn, Lord Viscount
Bolingbroke. 5 Bde. London 1777, III:
155 f.

42 Zur Beziehung Haller - Triller vgl.
auch Haller, Gedichte 1882 (wie Anm. 33),
CCCXXX f; 1752 schreibt Haller noch
ein kleines Trostgedicht Ueber den Tod
der Frau Trillerin (ebenda, 206 f.).

43 Daniel Wilhelm Triller: Lobge-
dichte, auf den unsterblichen Poeten, Mar-
tin Opiz von Boberfeld. In: Martin Opi-
zen von Boberfeld Teutsche Gedichte, in
vier Binde abgetheilet, Von neuem sorg-
faltig iiberseben, allenthalben fleiffig aus-
gebessert, mit nothigen Anmerkungen
erliutert, von Daniel Wilhelm Triller.
4 Bde. Frankfurt am Main 1746, I: unpag.,
Bogen 3 (¥#%r).

44 Vgl. Hirzels Darstellung der Ver-
teidigung Hallers durch Pyra in: Haller,
Gedichte 1882 (wie Anm. 33), CCCII-
CCXVL

45 Zur Einstellung Hallers zu Opitz
vgl. Karl S. Guthke: Haller und die Lite-
ratur. Gottingen 1962, 107-109. Als Uber-
blick zu Hallers Kenntnisnahme der
Dichtung des 17. Jahrhunderts und der
Zeitgenossen in der ersten Hilfte des
18. Jahrhunderts ist immer noch grund-
legend der Einfithrungsteil bei Haller,
Gedichte 1882 (wie Anm. 33); vgl. hierzu
jetzt die Beitriage zur Dichtung und Lite-
raturkritik in diesem Band.

46 Haller, Gedichte 1882 (wie
Anm. 33), 250.

47 Zur Situation des Ubergangs in der
Lyrik vom 17. zum 18. Jahrhundert
vgl. auch Wolfgang Profl: Lyrik in der
ersten Hailfte des 18. Jahrhunderts. In:
Rolf Grimminger (Hg.): Deutsche Auf-
klarung bis zur Franzosischen Revolution
(1680~ 1789). Miinchen, Wien 1980, 545-
568.

48 Religio Laici or a Laymans Faith.
A Poem. In: The Works of John Dryden.
20 Bde. Berkeley etc. 1956-2000, II: 109.

49 Haller, Gedichte 1882 (wie
Anm. 33), 249.

so Ebenda, 393 f.

s1 Della perfetta poesia Italiana, spie-
gata, e dimostrata con varie osservazioni
da Lodovico Antonio Muratori [...]. Con
le annotazioni critiche di Anton Maria
Salvini. 2 Bde. Venedig 1770; vgl. hierzu
Band I, Buch II, Kap. XV, 365 {.

52 Ebenda, 373.

53 Vgl. ebenda 373 f.

s4 Gottingische Anzeigen von gelehr-
ten Sachen, 1775, 630.

55 Des Freyberrn von Canitz Ge-
dichte, Mehrentheils aus seinen eigenhdn-
digen Schrifften verbessert und vermeh-
ret, mit Kupfern und Anmerckungen,
Nebst dessen Leben, und einer Untersu-
chung von dem guten Geschmack in der
Dicht- und Rede-Kunst ansgefertiget von
Johann Ulrich Konig. Zweyte Auflage.
Berlin, Leipzig 1734.

56 Ebenda, Die sechste Satyre. Vorzug
des Land-Lebens. In einem Einladungs-
schreiben an den Herrn von Brand. 1692,
259-267, hier 259-261.

s7 Haller, Gedichte 1882 (wie
Anm. 33), 41 f. (Die Alpen, V. 471-490).

58 Niccoldo Machiavelli: Discorsi so-

457



HALLER UND DIE AUFKLARUNG

458

pra la prima deca di Livio. Libro terzo,
cap. I: A volere che una sétta o una repu-
blica viva lungamente, & necessario ri-
tirarla spesso verso il suo principio.

59 Zur Bedeutung von Veiras fiir das
politisch-utopische Denken des 18. Jahr-
hunderts bis zu Wieland, Miiller von Itze-
hoe, Schiller und Schikaneder/Mozart
vgl. Wolfgang Profi: Schillers und Mo-
zarts politische Utopie. In: Klaus Man-
ger: Der ganze Schiller. Programm dsthe-
tischer Erziebhung. Heidelberg 2006,
155-198.

6o Sermo academicus ostendens quan-
tum antigui eruditioni et industria antecel-
lant modernos. In: Haller, Gedichte 1882
(wie Anm. 33), 381-390, hier 387: «Sit
quod Sevarambum fictitia Republica ideas
Platonis longe superet institutorum uti-
litate, possibilitate, difficile tamen erit mo-
dernis, Rempublicam ostendere legum ro-
bore et solertia conparabilem Spartanae.»

61 [Albrecht von Haller] Usong. Eine
Morgenlindische Geschichte, in vier Bii-
chern. Bern 1771, §3.

62 Premier disconrs. De la maniére d’
étudier & de traiter I’ Histoire naturelle;
in: [Buffon] Histoire naturelle générale et
particuliere. Avec la description du Cabi-
net du Roy. Bd. 1. Paris 1749, 11.

63 Haller, Vorrede zu Buffon 1752
(wie Anm. 35), unpaginiert.

64 Ebenda (Bogen b2").

65 Ebenda (Bogen cf)

66 Gerade Goethes Studie Die Natur,
die um 1780 entstanden ist, geht in ihrem
Textbestand weit weniger auf Spinoza
zuriick als auf die <Premiére vue> De la
nature in Buffons Histoire naturelle.

67 Vgl. oben Anm. 25.

68 Haller, Gedichte 1882 (wie
Anm. 33), 72-74 (Die Falschheit mensch-
licher Tugenden, VV. 255-292).

69 Dryden, The Hind and the Pan-
ther, V.91-92, 104-106 und 114-119, in
Dryden 1956-2000 (wie Anm. 48), IIL:
12§5-127.

70 Johann Wolfgang Goethe: Die
Schriften zur Naturwissenschaft (Leopol-
dina-Ausgabe). Erste Abt., Bd. 9: Mor-
phologische Hefte. Bearb. von Dorothea
Kuhn. Weimar 1954, 223.

71 Ebenda, 97.

72 Ebenda, 99.

73 Ebenda, roo.

74 Johann Wolfgang Goethe: Ur-
faust — Faust. Ein Fragment — Faust. Eine
Tragodie. Paralleldruck der drei Fassun-
gen. Hg. von Werner Keller. 2 Bde,
Frankfurt/Main 1985; vgl. hier die Fas-
sung der Szene Nacht (V. 668-677) von
1808, I: 85.

75 Goethe 1954 (wie Anm. 70), 88.

76 Herder 1984-2002 (wie Anm. 36),
III/1: 781. (Ideen, Buchlll, Kap.2);
vgl. ferner den Kommentar in I11/2: 184-
191.

77 Friedrich Heinrich Jacobi: Uber
die Lehre des Spinoza, in Briefen an den
Herrn Moses Mendelssobn. Breslau 1785;
eine zweite, wesentlich erweiterte Aus-
gabe erschien 1789.

78 Herder 1984-2002 (wie Anm. 36),
Il: 733-843 (Gott. Einige Gespriche,
1787); vgl. die Varianten der Zweitauflage
von 18oound den Kommentar, 1033-1127.
Herder zitiert bzw. nennt Haller explizit
im dritten (vgl. 783, 788), im vierten (801,
812 f.) und im fiinften seiner Gespriche
(821 f.).

79 Ebenda, 781-785, hier 782 (Drittes
Gespréch).

80 Ebenda, 760-763 (Zweites Ge-
spréch).

81 Ebenda, 765 f.

82 Ebenda, besonders 764.



	Haller und die Aufklärung

