
Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 85 (2008)

Artikel: Albrecht von Haller : Leben - Werk - Epoche

Autor: Steinke, Hubert / Boschung, Urs / Pross, Wolfgang

Kapitel: Haller und die Aufklärung

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1071037

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1071037
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Haller und
die Aufklärung
Wolfgang Pross

Hallers Epoche

Albrecht von Hallers Leben erstreckt sich mit seinen Eckdaten von 1708
bis 1777 über einen grossen Teil des Jahrhunderts der Aufklärung, mit
dem sich die vorindustrielle Moderne vollendet. Es ist zwar üblich geworden,

die Zeit ab dem späten Mittelalter und der frühen Renaissance insgesamt

als <Frühe Neuzeit> zu betrachten, aber eine solche Einebnung
unterschiedlich rasch und keineswegs synchron ablaufender Entwicklungen auf
verschiedenen Gebieten bedeutet auch eine gewisse Vernachlässigung der

grossen Einschnitte, welche nach dem Humanismus des 15. Jahrhunderts
erst die Reformation und Gegenreformation im 16. Jahrhundert brachten,
und schliesslich die Zäsur, die durch die wissenschaftliche Revolution des

17. Jahrhunderts und die gleichzeitige Entstehung des Naturrechts
entstand. Sie verstellt auch den Blick auf das, was die Aufklärung tatsächlich
mit der Zusammenfassung der vielen vorhandenen Tendenzen, aber auch
in der Produktion und Organisation neuen Wissens geleistet hat, vor allem
durch den Abbau der Vorherrschaft des systematischen Denkens zugunsten

der Aufwertung von Empirie und Praxis. Dabei ist die Aufklärung
nicht die nur von abstrakt rationalen Tendenzen geprägte Bewegung
gewesen, wie man ihr - vor allem in der aufklärungsfeindlichen romantischen

Tradition des deutschen Historismus und der Restauration - lange
unterstellte.1 Allerdings fällt Hallers Leben als Wissenschaftler und als

Schriftsteller in eine für die Interpretation auch heute noch problematische

und ungenügend erschlossene Epoche der deutschen
Geistesgeschichte von etwa 1690 bis 1750/70: Wie diese Zeit in der
Literaturgeschichte nur als Vorläufer der Goethe-Zeit betrachtet wurde, so erschien

etwa die Philosophie im gleichen Zeitraum nur als Vorgeschichte des

Kritizismus Immanuel Kants, in der im Wesentlichen die Systematisierung 415



HALLER UND DIE AUFKLÄRUNG

der Philosophie Leibniz' durch Christian Wolff und die Geschichte der

Schulmetaphysik einen prominenten Platz behauptete. Wenig beachtet
wurde dagegen lange Zeit der gesamte Bereich der Philosophia practica
(Ethik, Ästhetik oder Naturwissenschaften), da ihm aufgrund des Mangels
an Systematisierung und der Verhaftung in der Tradition des von Kant
verurteilten populären Eudämonismus von nicht wenigen Fachphilosophen

der Status des Philosophischen bis heute abgesprochen wird;
allerdings hat sich in den letzten Jahren die Situation etwas gewandelt, und es

kann von einem Interesse gerade auch der Literaturwissenschaft an den

praktischen Aspekten des Naturrechts gesprochen werden.2
Es gibt etliche Gründe für die Verspätung der Auseinandersetzung mit

dem Wandel, der sich von der Epoche des Barock zur Aufklärung
vollzieht, denn es bereitet erhebliche Schwierigkeiten, die Heterogenität der
deutschen literarischen und kulturellen Entwicklung zwischen dem Ende
des 30-jährigen Krieges und einer langsamen Konsolidierung - erst spät
mit der Etablierung der Machtzentren Preussen (unter Friedrich II.) und
Osterreich (unter Kaiserin Maria Theresia) - auf griffige Nenner zu bringen.

Die Kriege der Zeit, u. a. die Reunionskriege, die Erbfolgekriege um
den spanischen Thron und um die Nachfolge Karls VI. auf dem deutschen

Kaiserthron, und schliesslich nochmals die Kriege Friedrichs II. von
Preussen waren kaum dazu angetan, kulturelle Kontinuität zu sichern.
Der politischen Zersplitterung des Heiligen Römischen Reiches entspricht
eine diffuse kulturelle Realität, in der einige Zentren (Berlin, Dresden,
Frankfurt/Oder, Halle, Hamburg, Jena, Leipzig, Wien) miteinander
konkurrieren, ohne wirklich modellbildend wirken zu können, wie in den
anderen europäischen Ländern etwa London, Paris oder auch Neapel.
Universitäten und Akademien sind, trotz der Bemühungen von Leibniz,
Thomasius, Wolff oder Gottsched, befangen in scholastischer Gelehrsamkeit

und noch wenig offen für die intellektuellen Impulse, wie sie vor allem

von der Entwicklung der Naturwissenschaften ausgehen konnten; erst die

Gründung der Georgia Augusta zu Göttingen 1737 bedeutet die Etablierung

einer modernen Modelluniversität (vgl. den Beitrag zu Göttingen in
diesem Band). Für die deutsche Geistesgeschichte blieb die erste Hälfte
des 18. Jahrhunderts, wie 1928 ein Barockforscher formuliert hatte, «die
fast dunkelste Epoche der deutschen Geistesgeschichte», und sie ist, wie

vor kurzem ein Band zur Positionsbestimmung der Zeit um 1700 formulierte,

«in der kulturwissenschaftlichen Forschung immer noch weitestgehend

eine terra incognita».3 Einheitliche Trägerschichten und Adressaten
des literarischen und intellektuellen Lebens sind in dieser Situation schwer
auszumachen, und nicht zufällig wird ein Grossteil der literarischen
Produktion anonym veröffentlicht. Man hat sich denn auch vielfach auf die

416 unspezifische Kategorie eines sich langsam ausbildenden Bürgertums be-



WOLFGANG PROSS HALLERS EPOCHE

zogen, als würde sich hier langsam ein konkretes < bürgerliches > individuelles

Subjekt aus dieser Anonymität herauskristallisieren, ohne aber konkret

von diesem Theorem einer postulierten <Verbürgerlichung* profitieren
zu können.4 Die ebenso zweifelhafte Alternative war, die gesamte geistige
und literarische Entwicklung des 18. Jahrhunderts eng mit der Geschichte
des Pietismus und des protestantischen Pfarrhauses zu verknüpfen; auch

wenn der religiöse Anteil an der Entwicklung des deutschen Wortschatzes
und der Mentalität des 18. Jahrhunderts nicht gering ist,5 besteht die
Gefahr einer Verkennung des laizistischen, ja säkularisierenden Charakters

von Literatur, selbst wo sie religiöse Themen wählt: Kirchliche Instanzen
mit ihrem Anspruch auf Auslegungshoheit der Bibel waren keineswegs
erbaut von der poetischen Lizenz, mit der sich Milton, Bodmer, Klop-
stock oder Lavater ohne Scheu biblischer Gestalten bis hinauf zum Schöpfer

und der Erlösergestalt Christi bemächtigten, und schon gar nicht von
der Faszination, die sie Satan verliehen.

Erst die Preisgabe der Hypostasierung eines mehr oder weniger
konkreten gesellschaftlichen Standes wie des <Bürgertums> oder des

protestantischen Pfarrhauses* zum <Urheber* der Entwicklung zugunsten der

Fokussierung auf die <zivile>, vom Naturrecht her bestimmte Mentalität,
die mehreren Ständen gemeinsam ist und keine konfessionellen
Unterschiede kennt, hat sich als erfolgversprechender Ansatz erwiesen. Zudem
lassen sich in Deutschland, dem es ohnehin an einem kulturellen und
politischen Zentrum fehlte, mehrere ausgeprägt heterogene Gruppen - wie
etwa die Pietisten, die Galanten, die Skeptiker und die Polyhistoren -
bezeichnen, die durch ein gemeinsames Interesse verbunden waren: eine

antimetaphysische Anschauung, die sich gegen die dominante Schulphilosophie

der Universitäten richtete und die eine Hinwendung zur <philosophia
practica* und zur Reflexion des geselligen Handelns propagierte.6 Der
Fokus bei der Zusammenstellung dieser Gruppen liegt in der Heterodoxie
gegenüber kategorisch festgelegten Verhaltens- und Wissensmustern, und
in diesen inhomogenen und durchaus nicht koordinierten Lebenswelten

liegt auch der Ansatzpunkt zu jener fruchtbaren Konkurrenz von
Standpunkten, auf der der aufgeklärte Intellektualismus beruht. Er artikuliert
sich

- bei den Pietisten im Widerstand gegen die offizielle Heilsverwaltung
durch eine <Kirche>;

- bei den Galanten in der Ablehnung einer Hofetikette, deren Ritualen

nur eine Klugheitslehre gegenüberstand, die dem eigenen Uberleben in
der Intrigenwelt des Hofes diente und die nun von einer ästhetisch

durchgeformten <urbanitas> ersetzt werden sollte;

- bei den Skeptikern im Zweifel an der dogmatischen Festlegung des

Wissbaren; 417



HALLER UND DIE AUFKLÄRUNG

- und schliesslich bei den Polyhistoren in der Relativierung alter
Wissensbestände durch neue Erfahrungen, wie sie vor allem die experimentelle

empirische Naturforschung nach dem Vorbild Bacons und der

Royal Society propagierte.7 Aber dies galt auch für den Bereich der
Gesellschaftslehre; das Naturrecht, angetreten, um die zeitlosen gültigen
Rechte des Menschen im Kontrast zu den Konventionen bestimmter
Formen der Vergesellschaftung zu bestimmen, erweist im Horizont der

Uberprüfung historischer Materialien und der sich kumulierenden
ethnographischen Erfahrungen immer deutlicher den konventionellen
Charakter aller Rechts- und Gesellschaftsordnungen. Die Auffassung
der Aufklärung vom Menschen, von den Ausprägungen seines
gesellschaftlichen Handelns in verschiedenen Gesellschaften und zu verschiedenen

Zeiten ist von solchen grundsätzlichen Überlegungen her geprägt,
die zudem einer internationalen Diskussion angehört.8 Wissenschaften
und Literatur befinden sich am Ende des 17. Jahrhunderts im deutschen

Sprachraum in einer Situation, die weder aus einer traditionell
nationalgeschichtlichen noch aus einer linearen Perspektive der kulturellen
Entwicklung erfasst werden kann.

Der Intellektualismus der Aufklärung

Wenn man nüchtern einen Ansatzpunkt für die Aufklärung bezeichnen

will, so liegt er darin, soziale Herrschaft und Naturbeherrschung gleicher-
massen zu thematisieren; allerdings geschieht dies in einem Konkurrenzkampf

rivalisierender Gruppen, die jeweils ihrem Anspruch auf <richtige>

Weltauslegung im Gewand sowohl ethisch-religiöser Normen wie
intellektueller Postulate Geltung zu verschaffen versuchen.9 Von vornherein
bestand ein fundamentaler Gegensatz zwischen intellektualistischem und
empiristischem Rationalismus, die als Ausgangspunkte von zwei Richtungen

innerhalb des neuzeitlichen Denkens anzusehen sind. Der Intellektualismus

ist im Namen sogenannter <moralischer> Werte, hinter denen sich
die Illusion der Betrachtung des Menschen als Sinnzentrum der Welt -
jeder <kopernikanischen Wende> zum Trotz - verbirgt, gewillt, in seiner

Entgegensetzung von Geist und Materie bis an die Grenze jenes Idealismus

vorzudringen, dessen Postulate der Philosoph Immanuel Kant
verkünden wird. Der Empirismus ist dagegen bereit, sich auf die Verankerung
des Menschen in seiner biologischen Natur einzulassen und ihm zugleich
eine Relativität des sozialen Verhaltens zuzugestehen: Menschen agieren
in Abhängigkeit von dem geographischen Ort, dem Klima und den

Lebensverhältnissen, die ihn bestimmen, von den Konventionen, die ihre
418 Weltsicht prägen, entsprechend dem Entwicklungsstand ihrer technischen



WOLFGANG PROSS INTELLEKTUALISMUS DER AUFKLÄRUNG

Kultur, und letztlich werden damit absolute und universal gültige Normen
fragwürdig.

Diese Gegensätze werden am Ende der Aufklärung einander
gegenüberstehen: hier die anthropozentrische Illusion», die jede Erkenntnis
abhängig macht von der Struktur eines <Geistes>, welcher der Wirklichkeit
letztlich fremd bleibt, und dort der Naturalismus einer völligen Einbettung

des Menschen in die Natur, aus dessen in seiner biologischen
Organisation wurzelnden Uberlebenstechnik, die seiner Gattung vor allen

übrigen Lebewesen einen Vorteil verschafft, sein gesamtes soziales und
kulturelles Handeln - Sprache und Denken einbegriffen - hervorgeht.10
Wir können davon ausgehen, dass in dem scheinbar monolithischen
Begriff des «Rationalismus» damit von vornherein zwei widersprüchliche und
konkurrierende Tendenzen bestanden, die unter gleichen Vorzeichen und
mit ähnlichen Methoden um die Vorherrschaft kämpfen, dabei aber die

gleichen Begriffe wie <Ideal>, «Vernunft», «Natur» als Parolen verwenden,
die sie mit unterschiedlichen, ihren Intentionen entsprechenden Inhalten
füllen. Aber die Voraussetzung für die Bewegung des 18. Jahrhunderts lag
dabei trotz aller Gruppenrivalität primär in der Sicherung dieses

umkämpften Feldes gegen alle äusseren Ansprüche. Ohne Rücksicht auf den

religiösen Hintergrund, die territoriale Herkunft oder die Zugehörigkeit
zu einem bestimmten sozialen Stand, wichtige Figuren der Aufklärung
wie Muratori, Voltaire, Hume oder Haller sind sich alle darin einig, die

Freiheit des Denkens und der Forschung zu verteidigen:

- gegen jedes Denkmonopol und jede normierende Heilsverwaltung;
daher der Kampf gegen die dogmatische Theologie im Zeichen des Lichtes
der Vernunft. Allerdings bedeutet dies nicht unbedingt eine Preisgabe
des Offenbarungsglaubens, sondern die schwierige Akkommodation
dieses Glaubens und des natürlichen Lichts der Erkenntnis;

- gegen die Willkür von Herrschaft; daher der Kampf gegen jeden
Despotismus, der sich vor keiner Instanz rechtfertigt. Allerdings heisst auch
dies keineswegs die Ablehnung von staatlicher Herrschaft in den
tradierten Formen, sondern die Partizipation aller am Gemeinwesen;

- schliesslich gegen alles Regellose in der Auffassung der Natur; der
Mensch wird, aus der Passivität der Kontemplation ihrer Wunder gerissen,

«minister et interpres», ihr Diener und Exeget, wie Francis Bacon

zu Beginn des 17. Jahrhunderts sagt, ja gelegentlich auch ihr
Folterknecht, der ihr die Antworten auf die Fragen abpresst, die sie nicht
freiwillig beantwortet. Allerdings gibt es auch auf diesem Gebiet die

grundlegenden Unterschiede in der Methodik, welche die empirischen
Verfahren von den mechanisch-mathematischen trennen und die vor
allem von dem geprägt werden, was als gültige Evidenz betrachtet wird.
Nur mit Hilfe einer solch differenzierenden Betrachtung des Begriffes 419



HALLER UND DIE AUEKLÄRUNG

des Rationalismus lässt sich auch Albrecht von Hallers Beitrag und
seine Stellung innerhalb der <lumières> bestimmen.

Die Gebiete, auf denen sich der Kampf der beiden Gruppen um die
Autonomie der Diskussion ihrer Fragestellungen gegenüber herrschenden
Autoritäten, aber in gegenseitiger Konkurrenz entfaltet, betreffen damit zum
einen das Verhältnis von Laizismus und Religion im Säkularisierungspro-
zess, dann die Frage der Anthropologie, die sich die Deutung der Stellung
des Menschen im Kosmos zur Aufgabe macht, und ebenso die Fixierung
des Wissenschaftsbegriffs und den Platz der Naturwissenschaften, die den
Rahmen für diese Fragestellung einer <Anthropodizee> - einer Verortung
des Menschen und Definition seiner Stellung in der Welt - bilden. Ferner
geht es um Fragen der rationalen Organisation der Gesellschaft und des

wirtschaftlichen Handelns zum Erhalt des Gemeinwohls (<bonum
commune»), um den zunehmend historischen Rückblick auf die Entwicklung
der Kulturen und die Erweiterung des ethnographischen Horizonts und
schliesslich um das Verhältnis von gesellschaftlichen Konventionen zu den

Formen künstlerischer Expressivität, die - weit entfernt, blosser Luxus
gegenüber dem Alltag zu sein - zu den Lebensnotwendigkeiten jeder Kultur

zählen. Auf allen diesen Gebieten hat sich Albrecht von Haller betätigt
oder geäussert, und sosehr er in erster Linie Naturforscher gewesen sein

mag, so war, wie die Verarbeitung seiner extensiven Lektüren zeigt, sein
Interessenhorizont von ebenso stupender Weite und Kenntnis in allen
Wissensbereichen wie in seinen Fachgebieten der Anatomie, Physiologie
und Botanik; allerdings ohne dass dies dazu führte, dass er jeweils die
avanciertesten oder immer konsistente Positionen einnehmen wollte oder
konnte. Wie andere Figuren seines Jahrhunderts litt auch Haller unter der

Schwierigkeit, neues Wissen und eigene Forschung mit traditionellen
Beständen der Offenbarungsreligion und metaphysischen Bedürfnissen oder
mit gesellschaftlichen Konventionen in Einklang zu bringen (vgl. dazu
auch den Beitrag zur Religion und Theologie in diesem Band). Aber selbst
ein Newton brachte trotz der Demonstration seines Weltsystems Jahre
mit dem Versuch zu, die Gültigkeit der alten kreationistischen Chronologie

mit der Festlegung der Erschaffung der Welt auf das Jahr 4004 v. Chr.
zu konsolidieren; Haller zögert 1750 nicht, in seiner Vorrede zum ersten
Band der deutschen Ausgabe von Buffons Histoire naturelle die Bedenklichkeit

dieses Unternehmens hervorzuheben, und das, obwohl er selbst
daran festzuhalten suchte.11 Und Immanuel Kant erklärte 1792 - also noch
nach Erscheinen der drei fundamentalen Kritiken - in voller Übereinkunft
mit der Tradition Calvins und zum Entsetzen Goethes, Herders und
Schillers - die menschliche Gattung für von Natur aus verderbt; die philo-

420 sophischen Begründungen für diese Positionsnahme erscheinen angesichts



WOLFGANG PROSS INTELLEKTUALISMUS DER AUFKLÄRUNG

der öffentlichen Wirkungen eines solchen Bekenntnisses als durchaus

zweitrangig.12 Auch Haller erregte mit der Verteidigung dogmatischer
theologischer Positionen Verwunderung, ebenso wie mit dem für die
akademische Welt so erstaunlichen Rückzug aus einem Brennpunkt
wissenschaftlicher Aktualität, wie ihn die Georgia Augusta in Göttingen bildete,
in das vergleichsweise abgelegene Bern. Sosehr er als Wissenschaftler sich
dem Fortschritt der Erkenntnis verpflichtet fühlte, so offen bekannte er
sich zu seinem Widerspruch gegen das radikale Denken der <Freigeister>
und der Enzyklopädisten, was ihn nicht hinderte, an der Encyclopédie
mitzuwirken. Und seine eigenen Publikationsstrategien unterscheiden sich

keineswegs von denen eines Voltaire, wenn es darum ging, sich in der
Öffentlichkeit Geltung zu verschaffen; der Fall seiner anonymen Rezension
der eigenen Boerhaave-Ausgabe, die eine Kontroverse über die Autorität
seines grossen Vorgängers und Lehrers auslöste, zeigt, dass er diese Technik

ebenso beherrscht wie dieser in seinen zahlreichen Polemiken.13

Die grösste Leistung der Aufklärung liegt wohl darin, dass sie den Typus

des modernen Intellektuellen geschaffen hat: eine Denkhaltung, die
bereit ist, alle Gegenstände wahrzunehmen, ob sie sich den eigenen Wahr-
nehmungs- und Ordnungsrastern einfügen oder nicht; die versucht, alle

Meinungen zu diskutieren, egal ob sie mit den eigenen Überzeugungen
übereinstimmen oder nicht, und die sich darum bemüht, einmal den eigenen

Standpunkt zu verlassen, um zu begreifen, wie es möglich ist, dass

andere anders denken. Dabei bedeutet diese Form des Intellektualismus
nicht, keine eigenen Standpunkte haben zu sollen oder zu dürfen: So
veranlasste Christian Wolff 1744 die Veröffentlichung der absolut verfemten
Ethik Baruch Spinozas unter dem Titel B. v. S. Sittenlehre, widerleget von
dem berühmten Weltweisen unserer Zeit Herrn Christian Wolf, die

keineswegs deren Widerlegung zum Ziel hatte, sondern eine Auseinandersetzung

mit dem gefürchteten Text ermöglichen sollte. Selbst ein dogmatischer

Anhänger von Leibniz und Wolff wie Johann Christoph Gottsched
veröffentlichte 1741-1744 eine kommentierte deutsche Ubersetzung jener

grossen Bibel des Skeptizismus, des Dictionnaire historique & critique von
Pierre Bayle, und mit der Publikationsgenehmigung für die erste deutsche

Ausgabe von Claude-Adrien Helvétius' De l'esprit liess Gottsched 1760
diesem Tabubruch - immerhin als zuständiger Zensor! - noch einen
weiteren folgen.'4 Georg Christoph Lichtenberg (1744-1799), der in Göttingen

Albrecht von Hallers Kollege geworden wäre, wäre dieser 1770 nochmals

von Bern an seine alte Wirkungsstätte zurückgekehrt, hat einem
solchen Begriff von Aufklärung als Mut zur Relativierung des eigenen
Standpunktes Ausdruck verliehen in der berühmten Formulierung:
«Zweifle an allem wenigstens Einmal, und wäre es auch der Satz: zweimal
2 ist 4.»15 Es gehört durchaus zu den Wesenszügen dieser Denkhaltung, 421



HALLER UND DIE AUFKLÄRUNG

die eigenen Voraussetzungen schonungslos bis zu einem Punkt zurückzu-
verfolgen, an dem möglicherweise auch die Unhaltbarkeit der eigenen,
scheinbar axiomatischen Basis sichtbar wird oder aber die Uneindeutig-
keit der Befunde für eine mehrfache Auslegung mit ganz verschiedenen

Konsequenzen spricht. Haller hat sich, trotz eines nicht gering ausgeprägten

Selbstbewusstseins als Forscher, solchen Aporien immer wieder
ausgesetzt. Sogar auf dem Gebiet des Religiösen, wo er zumindest öffentlich
eine unerschütterliche Glaubensgewissheit demonstrierte, zog er den Freigeist

Voltaire dessen erbittertem dogmatischen Gegner - dem Jesuiten
Claude-Adrien Nonnotte - vor. In seiner Rezension einer deutschen Ausgabe

von dessen Erreurs de Voltaire (i y66), die sich gegen den Essai sur les

mœurs richtete, heisst es deshalb - und der Kontext der Aussage bezieht
sich auf Nonnottes Verteidigung der Aufhebung des Edikts von Nantes
und der Kirchenpolitik James' II. von England - rhetorisch, aber durchaus

eindeutig: «Wir wissen nicht, wen wir von beyden vorziehn müssen, ob
den duldenden und etwas billigen Deisten, oder den verfolgenden und
blutgierigen Priester.»16 Die Fähigkeit zur Relativierung des eigenen
Standpunktes, dieses Charakteristikum der Aufklärung, ermöglicht auch,
dass selbst Antipoden wie Haller und Voltaire gemeinsame Grundüberzeugungen

und Zielsetzungen teilen. Sie produziert eine Einstellung des

Intellektuellen zu sich selbst, die es ihm ermöglicht, sich selbst als <Frem-
den> in einer nur scheinbar vertrauten oder garantierten Umwelt zu
betrachten, die es ständig neu zu vermessen und zu definieren gilt; die Di-
stanznahme zu sich selbst ist dafür die entscheidende Voraussetzung. Und
sie bedingt das Wagnis, ständig neu ins Unbekannte aufzubrechen und
neue Wissensgebiete zu erschliessen; Francis Bacons Instauratio magna
(1620) hat mit ihrem Titelkupfer - der Durchfahrt durch die Säulen des

Herkules - das Sinnbild für diese Haltung geschaffen (Abb. S. 423).

Haller um 1750: Territorien der Erfahrung
und das <weite Meer> des Wissens

Als Haller 1750 in Göttingen für eine Sammlung neuer und merkwürdiger
Reisen eine Vorrede schrieb, formulierte er einen wesentlichen Gesichtspunkt

für eine Betrachtung der historisch-sozialen Welt, der in seinem
Ansatz durchaus als kulturrelativistisch bezeichnet werden darf:

Wir werden in einem Lande unter Bürgern erzogen, die alle einen
gleichen Glauben, gleiche Sitten, und überhaupt gleiche Meinungen haben;
diese flechten sich nach und nach in unsre Sinnen ein, und werden zu

422 einer falschen Ueberzeugung. Nichts ist fähiger, diese Vorurtheile zu



WOLFGANG PROSS DAS <WEITE MEER> DES WISSENS

Die Wissenschaft lässt die Säulen des

Herkules und damit die Grenzen des

Bekannten hinter sich, um die Weite der
unerforschten See zu gewinnen. Das

Frontispiz zu Francis Bacons Instauratio

magna (London 1620) verkündet program¬
matisch das Motto der empirischen

Naturforschung, das Hallers Einstellung zur
Wissenschaft prägte.

zerstreuen, als die Kenntnis vieler
Völker, bey denen die Sitten, die

Geseze, die Meinungen verschieden

sind, eine Verschiedenheit, die durch
eine leichte Bemühung uns lehrt,
dasjenige wegzuwerfen, worinn die
Menschen uneinig sind, und das für
die Stimme der Natur zu halten,
worinn alle Völker miteinander
übereinstimmen. So wild, so grob
die Einwohner der in der
friedlichen See zerstreuten Inseln sind,

so weit der Grönländer von
Brasilien oder vom Vorgebürge der

guten Hofnung abliegt, so allgemein sind doch die ersten Grundsäze des

Rechtes der Natur bey allen Völkern: Niemand beleidigen, einem jeden
das Seine lassen, in seinem Beruffe vollkommen seyn, sind der Weg zur
Ehre bey den alten Römern, bey den Anwohnern der Strasse Davis, und
bey den Hottentotten.17

Was die Berichte der Entdeckungsreisenden zu lehren vermögen, ist die

Erkenntnis der Standortgebundenheit des eigenen Verhaltens, der eigenen
Normen und Anschauungen; und dies kann bewirken, diese als Vorurteile
wahrzunehmen. Zwar besitzen sie den Anschein einer naturgegebenen
und selbstverständlichen Legitimität, lassen sich aber durchaus relativieren.

Nur der Mangel an Erfahrung anderer Realitäten - es könnte auch
eine Reise durch die Zeit, nicht bloss an einen anderen Ort sein - macht

unser Denken statisch und letztlich fehlerhaft, nur weil wir glauben, dass

das uns Vertraute bereits die Grenzen des Wissens und den richtigen Weg
zur Erkenntnis absteckt. Und Haller dehnt diesen Gedanken auf alle
Gebiete des Wissens aus; es geht darum, durch die Erfahrungen anderer 423



HALLER UND DIE AUFKLÄRUNG

ebenso wie die eigenen die Beschränkung durch das vertraute Milieu zu
überwinden:

Mit einem Worte, wir lernen durch sie die Welt kennen, und ersezen
einigermassen den Mangel eigener Reisen und eigener Erfahrung. Wir
bereichern uns mit tausend nüzlichen Wahrheiten; wir legen unsere
Vorurtheile ab, und wir gemessen die Frucht der langwierigen
Bemühungen andrer Männer, die in verschiedenen Zeiten und an verschiedenen

Orten für uns gearbeitet haben. Der Arzt, der Kräuterkenner, der

Mineralienliebhaber, der Naturkündiger, der Sittenlehrer, der
Staatsgelehrte, der Patriot, der Gottesgelehrte, der Kaufmann, der Künstler,
lernen auf tausenderley Arten, sie erweitern ihre Begriffe, und kommen
auf Spuren, auf die ihr eigener Verstand sie niemals hätte führen
können.'8

<Aufklärung> ist hier keineswegs <Selbstdenken> in einem Sinn, wie es Kant
propagieren sollte, sondern die Einsicht in eine Grundtatsache, welche die
«conditio sine qua non> jeder Art von Reflexion über den Menschen als

soziales Wesen und besonders in den Formen der wissenschaftlichen Praxis

bilden muss: Die Wirklichkeit ist reicher und vielfältiger, als sich
unsere Vernunft - an Denkgewohnheiten oder an Zwänge von systematischen

Ansätzen gefesselt - dies zu erträumen vermag. Das, was als

«wirklich > gelten darf, ist nicht mehr abhängig von der Möglichkeit seiner

Demonstration, und der Kernsatz der Schulmetaphysik: «omne ens est

verarm - alles, was wirklich ist, kann in seinem Dasein erwiesen werden -,
wird durch Evidenz und Erfahrung ausser Kraft gesetzt. Die Fülle des

Erfahrbaren und damit Möglichen übersteigt das, was als beweisbar, ja selbst
als vorstellbar gedacht werden kann. Gerade nach der Mitte des Jahrhunderts

wird dies sichtbar, durch die Encyclopédie und im Kampf der
Berliner Akademie - mit Leonhard Euler an der Spitze - gegen die Leibniz'sche
Monadenlehre und den Wolffianismus.'9 Als Zusammenfassung solcher
Tendenzen schreibt Diderot 1754 in De l'interprétation de la nature bündig

von einer grossen Revolution, die das Ende der Vorrangstellung der

geometrisch-demonstrativen Methode durch das Vordringen des Empirismus

signalisiert, und zwar in den Bereichen der Naturforschung, der
Ästhetik und des Ethischen:

Nous touchons au moment d'une grande révolution dans les sciences.

Au penchant que les esprits me paraissent avoir à la morale, aux belles-

lettres, à l'histoire de la nature, et à la physique expérimentale, j'oserais

presque assurer qu'avant qu'il soit cent ans, on ne comptera pas trois
grands géomètres en Europe. Cette science s'arrêtera tout court, où

424 l'auront laissée les Bernoulli, les Euler, les Maupertuis, les Clairaut, les



WOLFGANG PROSS DAS «WEITE MEER» DES WISSENS

Fontaine, les D'Alembert et les La Grange. Ils auront posé les colonnes
d'Hercule. On n'ira point au delà [...].20

Während die geometrische Methode an ihren Grenzen angelangt scheint,
die sie nicht mehr zu überschreiten vermag, eröffnet sich für die Empirie
ein unbegrenztes Feld der Erfahrung. Die methodische Durchsetzung des

Evidenz-Prinzips auf den von Diderot genannten Gebieten - der
experimentellen Methode in der Naturforschung, der Reflexion der gesellschaftlichen

Konventionen als Experimenten, die die Mensch zu verschiedenen
Zeiten und Orten gleichsam mit sich angestellt hat, und mit der Analyse
des Menschen als Sinnenwesens - ist die entscheidende und der Aufklärung

genuin zugehörige Triebkraft des 18. Jahrhunderts; der Bruch
zwischen Metaphysik und Evidenz ist unheilbar geworden. Und gerade innerhalb

dieser Entwicklung kommt Haller eine bedeutende Funktion zu, vor
allem als Resultat seiner Tätigkeit als Anatom.

In einer denkwürdigen, anonym in der Bibliothèque raisonnée veröffentlichten

Besprechung seiner eigenen Ausgabe der Praelectiones academicae
seines Leidener Lehrers Boerhaave formuliert er schon 1744 kritisch, dieser

habe viele Territorien des Körpers nur vom Hörensagen und durch die
Berichte zweifelhafter Zeugen gekannt und nicht aus der eigenen
Anschauung (vgl. auch den Beitrag zur Anatomie und Physiologie in diesem

Band). Er sei wie ein Philosoph, der über fremde Länder schreibe, die er
nicht selbst gesehen hat, weshalb er seine Thesen auf den Berichten
unzuverlässiger Reisender aufbauen muss, deren Berichte meist mangelnde
Sorgfalt und allzu grosse Bewunderung für das Ungewöhnliche verraten:

Mais cette connaissance de l'Anatomie n'étoit pas assez générale. Une
infinité de positions, de figures, de vaisseaux, de nerfs, manquoient à M.
Boerhaave, il ne les avoit jamais vus, 81 il étoit obligé de les transcrire de

quelque Auteur: triste nécessité pour un Philosophe, quand il est réduit
à écrire sur des Païs étrangers, où il n'a pas voyagé lui-même, & où il est

obligé de s'en raporter à des Voyageurs, souvent peu attentifs, quelquefois

peu fidèles, & presque toujours trop amateurs du merveilleux.
Ce défaut revenoit à chaque page, tantôt c'étoit quelque chose moins

que la Nature, & tantôt c'étoit quelque chose de plus. Falloit-il livrer le

Lecteur à l'erreur, et l'exposer à se tromper avec confiance sur la foi
d'un des plus Grands-hommes du Siècle? Mr. Haller aimoit trop la
Vérité, pour la sacrifier à un Précepteur, quelque vénération qu'il eût
d'ailleurs pour lui.21

Besonders zwei Fehler ergäben sich daraus, nämlich einmal in der Natur
weniger zu finden, als sie bietet, und dann wieder mehr, als vorhanden ist.
Deshalb habe Haller, so fährt er in der Maske des (Selbst-)Rezensenten 425



HALLER UND DIE AUFKLÄRUNG

fort, gegen Boerhaave nicht mehr im Detail Widerspruch eingelegt,
sondern dessen Ausführungen durch die eigenen anatomischen Erfahrungen
ergänzt oder korrigiert sowie zusätzlich noch die Publikationen anderer

Fachkollegen aufgeführt. Denn: «A quoi bon se fiater? Le corps humain
renferme tant des Provinces, & ces Provinces sont composées de tant de

Cantons particuliers, qu'après avoir vieilli dans l'art, on trouve toujours
encore quelque coin où l'on est étranger, & heureux qui ne l'est que dans

quelques coins!»22

Der Vergleich des Körpers mit einem noch nicht ausreichend vermessenen

Terrain wird sogar noch erweitert; es geht nicht nur um seine topographische

Erfassung, sondern darum, zu zeigen, wie er sich als lebender

Körper verhält und verändert. Selbst die lebhafteste Beschreibung - wie sie

Homer in der Ilias vom Schild des Achilleus gibt, den Hephaistos auf Bitten

seiner Mutter Thetis schmiedet (18. Gesang, V. 478-608) - vermag
diesem in kontinuierlicher Bewegung befindlichen Organismus nicht gerecht
zu werden; es bedarf der Autopsie durch Vivisektion und der Unterstützung

durch die Physik, um die Grenzen der Anatomie des toten Körpers
zu überwinden:

Ce n'est pas assez que de donner la topographie du Corps humain, une
liste de ses Fleuves, & de ses principaux Cantons. Notre corps est
infiniment plus animé, que les Tableaux de Vulcain. Ses parties sont dans un
mouvement continuel. La seule description ne suffit pas pour déterminer

ces mouvemens qui cessent avec la mort, & dont les ressorts sont

trop fins & hors de la portée du Scalpel. Il a donc fallu disséquer des

Animaux vivans, Se de les mettre sous le Microscope, pour voir agir
leurs viscères & leurs vaisseaux; il a fallu tirer de la Physique, une infinité

de faits, que l'Anatomie devineroit jamais. Mr. Haller a imité son
maître dans ce travail, il a même eu quelque avantage, par les progrès,
que la Physique fait tous les jours, par les nouvelles découvertes, & par
une lecture plus étendue.23

Boerhaave hatte, so moniert Haller in diesem Zusammenhang weiter, in
den letzten zwanzig Jahren seiner Tätigkeit die Lektüre neuer
wissenschaftlicher Literatur vernachlässigt, um seine Beobachtungen und vor
allem seine Theorien, die auf eine systematische Darstellung abzielten, zu
verifizieren. Dies habe durchaus dazu geführt, dass sich Unbewiesenes
und Ungeprüftes als faktische Erkenntnis in das Werk eingeschlichen
habe, nicht zuletzt auch durch einen systematischen Ansatz, der geeignet

sei, die Beobachtung zu verfälschen. Für sich reklamiert Haller
dagegen, dass seine Methodik darauf basiere, alle seine Erkenntnisse darauf

zu überprüfen, ob sie von anderen bestätigt oder falsifiziert werden

426 könnten:



WOLFGANG PROSS DAS <WEITE MEER> DES WISSENS

D'ailleurs Mr. Haller n'a aucun Système de sa façon: il n'est pas tenté de

faire usage d'un fait douteux, d'un raisonnement problématique: il est

par là plus libre d'aller droit au vrai, que son Maître même, qui avoit des

hypothèses à orner, & un Système à défendre. On s'appercevra aisément
de cette différence du Maître et du Disciple. Celui-là a ses vues & son
but, en raportant des faits, il seroit fâché d'en trouver des contraires, &
peut-être tâche-t-il de les récuser. Celui-ci les reçoit avec un plaisir égal,
de la main de la Nature, quel que puisse être leur but, il ne peut mener
qu'à la vérité; et c'est le chemin de la vérité qu'il suit constamment, sans

jamais s'en détourner. Que ces faits soient avérés, qu'ils soient exacts,
c'est là tout ce qu'il leur demande; l'esprit de parti ne l'engage ni à les

faire valoir, ni à les critiquer.24

Es ist ein bedeutender Grundsatz, den Haller hier ausspricht: Der
Systematiker beobachtet in einer bestimmten Absicht und fürchtet nichts mehr
als Befunde, die seinem Konzept widersprechen; der wirkliche Naturforscher

nimmt dagegen alles, was ihm die Natur enthüllt, dankbar entgegen,
und es steht ihm nicht zu, die Gegenstände seinen Erkenntnisvorgaben
anzupassen.

Sechs Jahre später, und damit im gleichen Jahr wie dem zitierten
Vorwort zu den Reisebeschreibungen, leitet Haller den ersten Band der
deutschen Ubersetzung der Histoire naturelle von Buffon mit einer Vorrede

ein, in der er diesen Gesichtspunkt wiederholt, nun aber mit einem Akzent
auf dem Unterschied zwischen der mathematischen Methode, wie sie

Descartes oder Newton - Letzterer unter klarem Ausschluss jeglicher Hypothesen

- propagiert hatten. Der Grund ist für Haller ein zweifacher: Der
Gegenstand der empirischen Forschung lässt sich nicht auf einfache
Bestandteile als Grundelemente zerlegen, wie dies für den Mathematiker der
Fall ist; und die Vielfalt der Naturkörper ist - gerade wie diejenige des

Pflanzenreiches zeigt - noch längst nicht erforscht. Hypothesen braucht
es hier als Hilfsmittel, die zur Ordnung der erkannten Teile führen können,

nicht mehr, aber auch nicht weniger:

Die Mathematik geht mit überaus einfachen Dingen um, mit Linien,
mit Dreyecken, mit Vielecken, mit Zahlen, deren Eigenschaften wenig
an der Anzahl und vollkommen ausgemacht sind. Sie beschäfftiget sich
mit diesen einfachen Größen, und suchet deren Verhältnisse und

Zusammensetzungen. Keine andere menschlichen Wissenschaften haben
diesen Vortheil, und es läßt sich bey keiner die gleiche Strenge gebrauchen.

Da ich von der Naturlehre in ihrem ganzen Umfange hauptsächlich
schreibe: so ist es bekannt, daß uns von den Körpern, aus denen die Natur
besteht, und von der Bewegung, die ihre Kräfte ausmacht, das meiste un- 427



HALLER UND DIE AUFKLÄRUNG

bekannt ist. Ein mathematischer Lehrer fängt vom Puncte, von der Linie,
von solchen einzelnen Dingen an, deren vollständige Erklärung er zur
Hand hat. Wo fängt der Naturlehrer an? Die Elemente der Körper sind

völlig verborgen: die ersten aus den Elementen entstandenen Körner der

Materie, die Urkräfte der Schwere, der Schnellkraft, des electrischen und
des magnetischen Wesens, des Lichts und Feuers, sind uns nur hin und
wieder stückweise, und unvollkommen bekannt. Der gröbere Bau, der
Thiere und Pflanzen, der Bau, den die Vergrößerungsgläser einsehen, und
der nur Gebirge von Elementen entdeckt, ist noch wenig und selten in
einzelnen Körpern entworfen. Selbst der noch gröbere Bau, den ein Messer

zergliederet, den eine Richtschnur mißt, und ein Treibofen trennet, ist
noch so unausgeführt, so unzuverläßig, daß die größten Mathematiker,
wenn sie haben von den Kräften der Thiere schreiben sollen, die Feder

niedergeleget und verlanget haben, man solle ihnen Maaße und Winkel
und einen Grund schaffen, auf den sie bauen könnten. Kann man denn

von uns eine mathematische Strenge verlangen, kann eine Summe von
Begriffen gewiß werden, wenn die einzelnen noch unbestimmt sind?25

Hypothesen sind Ordnungsraster, um Daten zu erfassen, und besitzen
ihren Wert als geistiges Instrumentar, sich schrittweise einer vollkommeneren

Erkenntnis der Naturkörper anzunähern.26 Radikal ist hier zudem das

Eintreten Hallers für die Bedeutung der Erfahrung, die sich durch
Gebrauch technischer Hilfsmittel ergibt (vgl. auch den Beitrag zum Forscher
und Gelehrten in diesem Band). Erfahrung ist nicht nur Evidenz, die aus
der Autopsie und Erfassung der sich darstellenden Phänomene resultiert,
sondern sie ist auch immer <instrumentale> Evidenz, und hier wird später
eines der Hauptmotive des Naturforschers Goethe liegen, sich so negativ
über Haller zu äussern:

Ein großer Vorzug der neuern Zeiten war, die immer steigende Kunst der

Arbeiter, die zur Entblößung der Natur Werkzeuge verfertigten. Bequemere

Sternröhren, rundere Glaßtropfen, richtigere Abtheilungen eines

Zolles, Spritzen und Messer thaten mehr zur Vergrößerung des Reiches
der Wissenschaften, als der schöpferische Geist des des Cartes, als der
Vater der Ordnung Aristoteles, als der belesene Gassendi. Bey jedem
Schritte, den man näher zur Natur that, fand man das Gemähide unähnlicher,

welches uns die Weltweisen von derselben gemacht hatten [.. .].27

Im zwölften Brief seiner Lettres philosophiques, der Francis Bacon gewidmet

ist, hatte Voltaire 1734 den gleichen Gesichtspunkt formuliert; dieser
sei es gewesen, der als Erster realisiert hatte, dass es grosse technische
Erfindungen am Ende des Mittelalters waren, welche den Ubergang in eine

428 neue Zeit ermöglichten, ohne dass die traditionelle Gelehrsamkeit - gleich



WOLFGANG PROSS DAS <WEITE MEER> DES WISSENS

ob scholastisch-aristotelischer oder humanistisch-platonischer Prägung -
dazu etwas beigetragen hätte. Schiesspulver, Buchdruck, Brille, Magnetnadel

und Kompass - von grosser Bedeutung bei der Zufallsentdeckung
Amerikas - legten nahe, dass diese technischen Fähigkeiten planvoll und
systematisch eingesetzt werden könnten, um die Natur besser zu erkennen
und zu beherrschen, unser Wissen zu vervollkommnen und um das Leben
selbst auf eine höhere Stufe der Verbesserung zu führen. Dazu bedurfte es

jedoch einer programmatischen Revolution des Wissens, die vor allem auf
dem Umgang mit Realien und dem Erfindungsgeist basierte, der auf
handwerklicher Technik - dem instinct mécanique - aufbaut:

[...] les hommes sçavoient aller au bout du monde, ils sçavoient détruire
des Villes avec une tonnerre artificielle plus terrible que le tonnerre
véritable; mais ils ne connoissoient pas la circulation du sang, la pesanteur
de l'air, les loix du mouvement, la lumière, le nombre de nos pianettes,
&c. & un homme qui soutenoit une thèse sur les catégories d'Aristote,
sur l'universel (aparté rei) ou telle autre sottise, étoit regardé comme un
prodige.
Les inventions les plus étonnantes & les plus utiles, ne sont pas celles

qui font le plus d'honneur à l'esprit humain.
C'est à l'instinct mécanique qui est chez la plupart des hommes que
nous devons tous les Arts, & nullement à la saine philosophie.28

Der Herausgeber von Hallers Tagebuch, Johann Daniel Heinzmann, sollte
Hallers Buffon-Einleitung 1787 neu veröffentlichen29 - im Jahr also, in
dem Immanuel Kant seine zweite Auflage der Kritik der reinen Vernunft
publizierte, deren Vorwort gerade jenen Baconismus negierte, dem sie

vordergründig noch huldigte. In einem rapiden Überblick über den Aufstieg

der Wissenschaft von der Logik und Geometrie bis hin zu der von
ihm neubegründeten Wissenschaft der Metaphysik schreibt Kant über die

Entwicklung der empirischen Wissenschaften:

Als Galilei seine Kugeln die schiefe Fläche mit einer von ihm selbst
gewählten Schwere herabrollen, oder Torricelli die Luft ein Gewicht, was
er sich zum voraus dem einer ihm bekannten Wassersäule gleich
gedacht hatte, tragen ließ, oder in noch späterer Zeit Stahl Metalle in Kalk
und diesen wiederum in Metall verwandelte, indem er ihnen etwas entzog

und wiedergab: so ging allen Naturforschern ein Licht auf. Sie

begriffen, daß die Vernunft nur das einsieht, was sie selbst nach ihrem
Entwürfe hervorbringt, daß sie mit Prinzipien ihrer Urteile nach

beständigen Gesetzen vorangehen und die Natur nötigen müsse, auf ihre
Fragen zu antworten, nicht aber sich von ihr allein gleichsam am
Leitbande gängeln lassen müsse; denn sonst hängen zufällige, nach keinem 429



HALLER UND DIE AUFKLÄRUNG

vorher entworfenen Plane gemachte Beobachtungen gar nicht in einem

notwendigen Gesetze zusammen, welches doch die Vernunft sucht und
bedarf. Die Vernunft muß mit ihren Prinzipien, nach denen allein
übereinkommende Erscheinungen für Gesetze gelten können, in einer Hand,
und mit dem Experiment, das sie nach jenen ausdachte, in der anderen,

an die Natur gehen, zwar um von ihr belehrt zu werden, aber nicht in
der Qualität eines Schülers, der sich alles vorsagen läßt, was der Lehrer
will, sondern eines bestallten Richters, der die Zeugen nötigt, auf die

Fragen zu antworten, die er ihnen vorlegt. Und so hat sogar Physik die

so vorteilhafte Revolution ihrer Denkart lediglich dem Einfalle zu
verdanken, demjenigen, was die Vernunft selbst in die Natur hineinlegt,
gemäß, dasjenige in ihr zu suchen (nicht ihr anzudichten), was sie von
dieser lernen muß, und wovon sie für sich selbst nichts wissen würde.
Hiedurch ist die Naturwissenschaft allererst in den sicheren Gang einer
Wissenschaft gebracht worden, da sie so viel Jahrhunderte durch nichts
weiter als ein bloßes Herumtappen gewesen war.3°

Nichts wäre Haller fremder gewesen als die bereits 1786 in den Metaphysischen

Anfangsgründen der Naturwissenschaft formulierte Einstellung
Kants - und man kann im Folgenden anstelle des Beispiels der Chemie

ruhig die Medizin einsetzen -, als eigentliche Wissenschaft» nur diejenige
zu bezeichnen,

deren Gewißheit apodiktisch ist; Erkenntnis, die bloß empirische
Gewißheit enthalten kann, ist ein nur uneigentlich so genanntes Wissen.

Dasjenige Ganze der Erkenntnis, was systematisch ist, kann schon darum

Wissenschaft heißen, und, wenn die Verknüpfung der Erkenntnis in
diesem System ein Zusammenhang von Gründen und Folgen ist, so gar
rationale Wissenschaft. Wenn aber diese Gründe oder Prinzipien in ihr, wie
z. B. in der Chemie, doch zuletzt bloß empirisch sind, und die Gesetze,

aus denen die gegebene Facta durch die Vernunft erklärt werden, bloß

Erfahrungsgesetze sind, so führen sie kein Bewußtsein ihrer Notwendigkeit

bei sich (sind nicht apodiktisch-gewiß) und alsdenn verdient das

Ganze in strengem Sinne nicht den Namen einer Wissenschaft, und Chy-
mie sollte daher eher systematische Kunst, als Wissenschaft heißen.31

Dem Konzept eines solchen «apodiktischen» Wissens wäre Haller völlig
verständnislos gegenübergestanden, wie der herabwürdigenden
Unterscheidung von echten Wissenschaften und denjenigen, die <nur> Techniken
(<artes>) darstellen sollten, weil sie sich ihrer Ergebnisse erst über lange
und immer wieder neu angestellte Versuche versichern. Uber seinem Werk
steht von Anfang an gleichsam als Motto «Mit der Schärfe des Messers und

430 des Verstandes» («cultelli & ingenii acie»), mit dem sein Tübinger Lehrer



WOLFGANG PROSS DAS <WEITE MEER> DES WISSENS

Johann Duvernoy schon 1725 Hallers Vorgehen gekennzeichnet hat:

Autopsie und scharfsinnige Kritik der Befunde, die auch Autoritäten nicht
schonte. Denn seine ersten medizinischen Arbeiten in Tübingen (1724/25)
und die Dissertation in Leiden (1727) enthielten einen Angriff auf eine
solche wissenschaftliche Autorität; dem angesehenen Schüler Georg Ernst
Stahls in Halle, Daniel Georg Coschwitz, wurde hier die Entdeckung eines

angeblich neuen Speichelganges abgesprochen. Wie es scheint, hatte sich

Duvernoy auf Anregung seines erst 16-jährigen Studenten mit dieser
Entdeckung auseinandergesetzt; bei dem öffentlichen Vortrag seiner Ergebnisse

wählte er Haller zu seinem Respondenten, und in der Druckfassung
sprach er diesem auch seine Anerkennung aus:

Es lässt sich sehr wohl ersehen, daß vorzüglich jene Methode und jenes
wissenschaftliche Vorgehen deinen Beifall finden, die ihre Kenntnisse
nicht aus Modellen oder Abbildungen, nicht aus der Übernahme fremder

Lehrmeinungen oder den Mutmassungen des eigenen Denkens

schöpfen, sondern deren Lehrmeisterin die Natur mit Hilfe genauer
und häufig wiederholter Experimente ist, die auf der Glaubwürdigkeit
der Naturgegenstände und der Autopsie beruhen. [...] Fahre ohne Säumen

darin fort, dich klug der Schärfe des Messers und des Verstandes zu
bedienen und die Labyrinthe des Körpers - zuerst in den natürlichen
Phänomenen seiner Teile, aber auch in den unerklärlichen Erscheinungen

oder Anomalien - mit dem Skalpell blosszulegen, damit du einmal,
so dir der Himmel günstig ist, mithilfe einer zuverlässigeren Physiologie

zu einer festgegründeten Pathologie finden mögest, in der in jeder
Hinsicht dein Glück bestehen wird.32

Zwar wäre jene Sicherheit, welche die von Kant als einzig gültig gepriesene
geometrische Methode vermittelt, das Ziel auch der empirischen
Wissenschaften; aber die Verhältnisse sind in den lebenden Organismen wesentlich

komplexer und vor allem weit weniger evident. So bleibt, was sie

betrifft, nur die optimistische Annahme einer graduellen Annäherung an ihre

genaue Erforschung, die auf der Funktionalität beruht, welche die Ökonomie

des Körpers beherrscht; in seinem Gedicht Gedanken über Vernunft,
Aberglauben und Unglauben von 1729 nimmt Haller darauf Bezug:

Kein Thier ist so gering, du weists, o Stähelin!
Es zielt doch jeder Theil nach seinem Zwecke hin:
Ein unsichtbar Geflecht von zärtlichen Gefässen,
Nach mehr als Menschen Kunst gebildet und gemessen,
Führt den bestimmten Saft in stätem Kreis-Lauf fort,
Verschieden überall und stäts an seinen Ort;
Nichts stört des andern Thun, nichts füllt des andern Stelle, 431



HALLER UND DIE AUFKLÄRUNG

Nichts fehlt, nichts ist zu viel, nichts ruht, nichts läuft zu schnelle;
Ja, in dem Samen schon, eh er das Leben haucht,
Sind Gänge schon gehölt, die erst das Thier gebraucht;
Der Mensch, vor dessen Wort sich soll die Erde bücken,
Ist ein Zusammenhang von eitel Meister-Stücken;
In ihm vereinigt sich der Körper Kunst und Pracht,
Kein Glied ist, das ihn nicht zum Herrn der Schöpfung macht.33

Sicher ist dies eine in Versform konzentrierte Darstellung der
Präformationslehre, die auf dem Argument der Physikotheologie von der
zweckmässigen Zusammenstimmung der Körperteile beruht. Aber dies ist eine
sehr generelle Uberzeugung, die der Bestätigung durch die Erfahrung des

Anatomen und Physiologen bedarf. Denn die organische Beschaffenheit

- und dies ist für Haller das faszinierende Moment - ist bei den Tieren der

gleichen Gattung zwar von Körper zu Körper auf unendliche Weise
verschieden, und doch folgen sie einem gemeinsamen Bauplan. Aber nicht
nur die Zahl der Pflanzen, sondern auch die der Lebewesen ist uns
unbekannt, eine Tatsache, die Abraham Trembleys 1744 veröffentlichte
Entdeckung des Polypen nachhaltig bewusstgemacht hat. Hallers Freund
Charles Bonnet hat 1764 in seiner Contemplation de la nature eine konzise

Formulierung der Konsequenzen gegeben, welche die Forscher daraus zu
ziehen hätten: Angesichts einer solchen revolutionären Entdeckung ist es

unmöglich, in der Naturgeschichte auf einer starren Ordnung zu beharren,

die <a priori* aufgestellt werden könnte. Es bedarf der Möglichkeit
einer ständigen Rückkorrektur der systematisierten Erkenntnis des bereits
Bekannten durch neue Tatsachen:

Les polypes nous ont étonné, parce qu'à leur apparition ils n'ont trouvé
dans nôtre cerveau aucune idée analogue, & que nous avions pris grand
soin d'en écarter jusques à la possibilité de leur existence. [...] Les polypes
sont placés sur les frontières d'un autre Univers, qui aura un jour ses

Colombs & ses Vespuces. Imaginerons-nous que nous ayons pénétré
dans l'intérieur des Continens, pour avoir entrevu de loin quelques côtes?

Nous nous formerons de plus grandes idées de la nature; nous la
regarderons comme un tout immense, & nous nous persuaderons fortement,

que ce que nous en découvrons, n'est que la plus petite partie de ce

qu'elle renferme. A force d'avoir été étonnés, nous ne le serons plus;
mais nous observerons; nous amasserons de nouvelles vérités, nous les

lierons si nous pouvons, & nous nous attendrons à tout, parce que nous
dirons sans cesse, que le connu ne peut servir de modèle à l'inconnu, &
que les modèles ont été variés à l'infini.34

432



WOLFGANG PROSS DAS <WEITE MEER> DES WISSENS

Die Entdeckung der Polypen hat für die Naturgeschichte - vergleichbar
mit der Bedeutung der Entdeckung Amerikas für unser Weltbild - den

Begriff der Natur selbst verändert: Wenn das Bekannte nicht als Modell
für das noch Unerforschte oder Unentdeckte dienen kann, weil die

Variationsfähigkeit der aufgestellten Artentypen deren Grenzen und damit den

Bereich des Vorstellbaren überschreitet, so ergibt sich daraus generell die
relative Bedeutungslosigkeit von Rahmenschemata wie der Physikotheo-
logie. Denn solche theoretischen Annahmen müssen so allgemein formuliert

sein, dass sie der ständigen Zunahme der Detailerkenntnis gewachsen
sind, sonst würden sie sofort destabilisiert. Haller selbst hat dies in einem
für ihn so heiklen Punkt wie der Frage nach der Erkenntnis Gottes aus der

Natur durchaus konzediert; als er sich in der Vorrede zum zweiten Band

von Buffons Histoire naturelle 1752 durchaus kritisch sowohl mit Buffons
wie mit Joseph Needhams Theorie der Erzeugung befasste, wies er ebenso

gelassen wie deutlich die Bedenken zurück, die von theologischer oder

philosophischer Seite dagegen erhoben wurden. Die Furcht, wie sie etwa
die Sorbonne angesichts von Buffons ersten Bänden der Histoire naturelle
artikuliert habe, dass die Naturforschung die Annahme von selbständig
handelnden, dem Zugriff Gottes entzogenen Kräften begünstigen könne,
sei ebenso unnötig wie verfrüht. Im Vordergrund stehe für die Forschung
die radikale Notwendigkeit der empirischen Darlegung der Naturvielfalt,
und nicht ihre Reduktion auf allgemein gültige Axiome, über die man
immer noch debattieren könne, wenn man erst einmal genügend wisse: «Wir
können also ruhig erwarten, ob die Erfahrungen der Weisen die wachsenden

und belebenden Kräfte des Herrn Needhams bestärken oder wiederlegen

werden. Sie werden uns allemal näher zur Wahrheit führen, und
diese zu Gott.»35

Gerade diese Überlegungen zur Bedeutung des Singulären, wie sie

Haller oder Bonnet anstellten, wirkt auch auf einem ganz anderen Feld,
nämlich dem der Bemühungen um eine Theorie der Geschichte und ihre
anthropologische Fundierung. Auch hier geht es um die Rolle, die das

einzelne Faktum oder Ereignis für den Zusammenhang des Ganzen spielt;
etwa zeitgleich mit Bonnets Contemplation schreibt Johann Gottfried
Herder, auf den Haller massiv und zeitlebens gewirkt hat, in seinem frühen

Versuch einer Geschichte der lyrischen Dichtkunst (1764/66): «Da sich
mein Gegenstand immer verändert: so weiß ich nicht, wo ich die Einheit
finden soll; so oft ich das Tier auf das Feld des Vergrößerungsglases bringe:
erscheint es unter einer andern Gestalt.»36

Die Formulierung lässt - obwohl sie sich auf die Ode als Gegenstand
der Untersuchung bezieht - im Verweis auf John Needhams mikroskopische

Untersuchungen bereits früh Herders Interesse für die
Naturgeschichte erkennen; sein historisches Verfahren sollte sich zu einer Me- 433



HALLER UND DIE AUFKLÄRUNG

thodik entwickeln, welche die Domänen der Natur und der Geschichte in
Analogie betrachtete, wobei der Begriff des <Naturgesetzes> mit seinen
methodischen Implikationen den Übergang vom Gegenstand der
Naturgeschichte zu demjenigen der Historik konstituiert.37 Entsprechend wird
Herder die «Schwäche des allgemeinen Charakterisirens» gegenüber den

empirischen Befunden mit dem gleichen Nachdruck betonen,38 wie sie

Haller und Bonnet als Nachteil für die Naturgeschichte hervorheben.
Kennzeichnend ist damit für die Aufklärung im Bereich der Naturforschung

wie der historischen und sozialen Anthropologie eine

Zurückdrängung der Systematiken und normativen Annahmen, um dem Wissenszuwachs

auf allen Gebieten, sowohl durch die experimentelle Forschung
wie durch die Zunahme des ethnographischen wie historischen Wissens,
gerecht werden zu können. Dies bedeutet freilich nicht, dass es keine

Ordnungsprinzipien geben könnte, die in der Vielfalt der Naturerscheinungen
wie der Variabilität des menschlichen Handelns wirksam sind; aber sie treten

hinter dem Bedürfnis, diese sich heterogen präsentierende Wirklichkeit

zu erfassen, zunächst einmal zurück, und die Forscher sehen davon
ab, immer sofort auf ein unmittelbares Wirken Gottes in der Welt zu
rekurrieren.39 Was sich stattdessen deutlich artikuliert, ist das Interesse für
Modellbildungen, welche komplexe Verhältnisse reduzieren, ohne den

Zusammenhang mit der empirischen Realität zu verlieren. Dies ist der Fall
in den Annahmen der Naturforscher über lebende Körper, ob es sich nun
um die Hypothese eines einheitlichen Lebenstypus bei Buffon, die Rolle
der Fiber als Grundelement des organischen Körpers und die Irritabilität
als ihre Grundkraft bei Haller oder um die Hypothese einer <vis essentials

bei Caspar Friedrich Wolff handelt. In Analogie dazu entsteht bzw.
steigert sich das Interesse für die naturnahen Völker und die ersten Stadien

gesellschaftlicher Organisation, um, wie Herder formuliert, «die ersten,
notwendigen, allgemeinen Naturgesetze der Menschheit» aus der natürlichen

Soziabilität abzuleiten, bevor die Konventionen und Fehlentwicklungen

komplexer Gesellschaften deren konstitutive Elemente verschütten

- Rousseaus zweiter Discours sur l'origine de l'inégalité (1755) mit
seinem provozierenden «Commençons donc par écarter les faits» ist hier
nur ein Extremfall.40 Und gerade die Philosophie versucht im Gefolge
John Lockes, in der Konstruktion einer <Geschichte des menschlichen
Geistes> bei Condillac, Buffon, David Hartley oder Jean-Baptiste René

Robinet, die Genese der menschlichen Erkenntnisvermögen auf der

Grundlage seiner sinnlichen Fähigkeiten, ja seines Körperbaues
nachzuzeichnen und eine Verbindung zwischen dem Menschen als Naturwesen
und der Welt seiner kulturellen und geschichtlichen Selbstproduktion
herzustellen. Der Weg, den die Aufklärung durchmisst, führt einerseits dank

434 der Neugier für die Vielfalt der Wirklichkeit weg von verlässlichen Stereo-



WOLFGANG PROSS DAS <WEITE MEER> DES WISSENS

typen zu einer multipolaren Weltsicht, in der es schwerer wird, feste oder

gar dogmatische Standpunkte zu behalten. Aber der Ausgangspunkt ist
paradoxerweise der Versuch, eine überzeitlich gültige Norm festzulegen,
die in der Identifikation von <naturgemässem> und in diesem Sinne auch

<gottgefälligem> Leben wurzelt; von hier aus wird eine Kritik der modernen

Gesellschaft möglich, die sich von diesem Ideal entfernt hat. Die
Hinwendung von Autoren des 18. Jahrhunderts wie Bodmer, Gessner oder
eben Haller zu den <verlorenenen Paradiesen» der Bibel, dem naturnahen
Leben der bukolischen Tradition oder der sicherlich stilisierten pastoralen

Idylle, welche die Alpen schildern, nimmt von hier ihren Ursprung (vgl.
dazu auch den Beitrag zur Dichtung in diesem Band). In diesem Sinn ist
das thematische Spektrum der Gedichte, die Haller in seinem Versuch

Schweizerischer Gedichten 1732 zu einem Corpus zusammenfügt, nicht
ein Zufallsprodukt, sondern durch einen inneren Zusammenhang
bestimmt: Als Alexander Pope das wohl berühmteste Lehrgedicht der
Aufklärung niederschrieb, seinen Essay on Man (1732-1734), wandte er sich an
einen Politiker, den unter Queen Anne so einflussreichen Henry St. John,
Lord Viscount Bolingbroke, der ihm gedankliche Anregungen für seinen

Essay vermittelte, darüber hinaus aber auch Popes Aufmerksamkeit auf
die Funktion des Lehrgedichts in der modernen Welt lenkte. Der
Ursprung der Dichtkunst ist - einem traditionellen Topos zufolge, wie er
sich auch zu Beginn von Martin Opitz' Buch von der Teutschen Poeterey
findet - von einer gemeinschaftsstiftenden Funktion geprägt, in der sich
ein religiös-kultisches und ein gesetzgeberisches Moment verbinden, um
die Menschen aus dem Zustand tierhafter Wildheit herauszuführen. Man
könnte meinen, so Lord Bolingbroke, die Etablierung eines geordneten
zivilen Lebens mache die Aufgabe der Dichter überflüssig. Aber wenn
etwa die alten keltischen Barden in das heutige England zurückkehrten, so
würden sie zwei Dinge erkennen: einmal, dass es heute ihre Aufgabe wäre,
den ursprünglichen Gemeingeist wiederherzustellen, den der Egoismus
von Einzelnen oder ganzen Gruppen in einer modernen Gesellschaft
beeinträchtigt. Zweitens ist es ein Irrtum, zu glauben, dass jene von den

Dichterpriestern und -königen einst gelegten Fundamente von Religion und
Staat Garanten einer geordneten Entwicklung sein könnten. Die
Leidenschaften des Parteiengeistes erzeugen gesellschaftliche Fehlentwicklungen
und tragen zur Stabilisierung von Vorurteilen bei, die zu barbarischen
Verhaltensweisen führen können, die weit ärger sind als die Unwissenheit
des Naturzustandes, weil sie sich mit dem Mantel der Zivilisation bedecken.

Hier gelten Irrtum und die Autorität eingeschliffener Missbräuche mehr
als Wahrheit und Vernunft, und diese durch den Hinweis auf den

ursprünglichen naturnahen Zustand wiederherzustellen, ist Aufgabe der
modernen Lehrdichtung.41 435



HALLER UND DIE AUFKLÄRUNG

Legislative Style> - Der Gegenstand
und das Verfahren der <modernen> Dichtung

Zwischen der Veröffentlichung des Versuchs in der dritten (Bern 1743)
und der vierten Auflage (Göttingen 1748) erschien 1746 in Frankfurt am
Main eine Neuausgabe von Martin Opitz' Gedichten durch Daniel
Wilhelm Triller (1695-1782).42 Sie wird eröffnet mit einem Lobgedichte, auf
den unsterblichen Poeten, Martin Opiz von Boberfeld, das nicht nur den

Dichter selbst rühmt, sondern auch die Wiederherstellung der deutschen
Poesie nach der Epoche des Verfalls schildert, den die Schule Lohensteins

gebracht hatte. Haller wird darin in einer Reihe mit anderen Zeitgenossen
ein Platz zugewiesen:

Drauf verfiel der Dichter Hauffen
Theils in Niederträchtigkeit,
Theils auch in Verwegenheit
Rauch und Wolcken zu verkauffen:
Endlich hat Dein Geist und Sinn
Sich von neuem eingefunden,
Endlich fiel das Spielwerck hin,
Endlich war der Dunst verschwunden,
Und die Schwind- und Wassersucht
Nahmen schimpflich ihre Flucht.

Canitz, Neukirch, Pietsch und Besser,

Rickey, Brocks und Zimmermann,
Haben Dir es nachgethan,
Werden durch Dich täglich grösser,
Haller steigt durch Dich empor,
Günther brennt von Deinem Feuer,
Böhlau stimmt nach Dir sein Rohr,
Gleichwie Seidel seine Leyer;
Gottsched singt, und Lindner spielt,
Wie es Deine Kunst befiehlt.43

Trillers ehrenvolle Erwähnung Hallers ist sicher auch ein Versuch, im
Streit zwischen der Partei Gottscheds - der er eigentlich nahestand - und
den Schweizern zu vermitteln. Aber auf diese Aufnahme in die Reihe der
Erneuerer der deutschen Dichtung antwortet Haller in der Vorrede zur
vierten Auflage des Versuchs 1748 - selbstbewusst, wenn auch mit erkennbarer

Pique - gleich mehrfach: Er erhebt hier deutlich den Anspruch, auf
eine genuin neue Art zu dichten, und er verbittet sich, ermuntert durch
Jakob Immanuel Pyras Verteidigung seiner spezifischen Schreibart,44 die Ein-



WOLFGANG PROSS <LEGISLATIVE STYLE>

gliederung in eine Schar von Nachahmern des grossen Schlesiers. Unter
Hinweis auf das für ihn gültige Vorbild der englischen Lehrdichtung - und
gemeint ist John Dryden - wird das Verfahren beschrieben, das sein

Vorgehen kennzeichnet, und schliesslich sogar eine gewisse <sprezzatura>
(Nachlässigkeit) der Diktion gerechtfertigt, die er letztendlich mit Opitz
teile.45 Auch das von Triller zu solch unerreichbarer Höhe erhobene Vorbild

arbeite mit solchen Provinzialismen, welche zur Grazie der Dichtung
sogar beitrügen:

Es ist das dritte mahl, daß ich an dieser Ausbesserung arbeite [...]. Bey
vielen Stellen habe ich auch keinen Ausweg finden können und lieber
einen Sprachfehler als einen matten Gedanken stehen lassen wollen. Ich
bitte diejenigen, die die Reinigkeit der Sprache zum Hauptwesen der
Dichtkunst machen, nur den Opiz ohne Vorurtheil durchzusehen. Sie

werden leicht gestehen, dass man mit Provinzial Wörtern, mit
ungewöhnlichen Ausdrücken und mit würklichen Fehlern wider die Sprachkunst

dennoch ihren eigenen Beyfall und ihre Verwunderung habe
erhalten können.46

Der Hinweis auf die <Reinigkeit der Sprache> kommt nicht von ungefähr;
denn Trillers Opitz-Ausgabe beginnt, nach dem zitierten Widmungsgedicht,

mit dem Neudruck von dessen Buch von der teutschen Poeterey,
in dem der Sprachreinheit eine so grosse Rolle zugemessen wird. Hallers
Interesse liegt aber nicht in der programmatischen Rückkehr zu einem
gemässigten niederen Stil;47 er setzt der Opitz-Nachfolge seiner Zeitgenossen

«die Liebe zum Denken und den Vorzug der schweren Dichtkunst»
entgegen, die er von englischen Vorbildern übernommen habe. Damit zielt
er auf die schwierige Verbindung eines knappen, pathetischen Stils mit
einer schmucklosen Diktion, eine Norm, die Dryden in der Vorrede zu
seinem Gedicht Religio Laid or a Laymans Faith (1682) für das Lehrgedicht

vorgegeben hatte:

The Expressions of a Poem, design'd purely for Instruction ought to be

Plain and Natural, and yet Majestick: for here the Poet is presum'd to be

a kind of Law-giver, and those three qualities which I have nam'd are

proper to the legislative style. The Florid, Elevated and Figurative way
is for the Passions; for Love and Hatred, Fear and Anger, are begotten
in the Soul by shewing the Objects out of their true proportion; either

greater than the Life, or less; but instruction is to be given by shewing
them what they naturally are. A Man is to be cheated into passion, but
to be reason'd into Truth.48

Unter dieser Voraussetzung, so schreibt Haller in dieser Vorrede mit Blick
auf die Angriffe der Gottsched-Schule, «entstund bei mir die neue Art zu 437



HALLER UND DIE AUFKLÄRUNG

Dichten, die so vielen Deutschen zu missfallen das Unglük gehabt hat, die
ich aber so wenig bereue, daß ich wünschen möchte, noch viel mehr
Gedanken in viel mindre Zeilen gebracht zu haben.»49

Die Vorrede zu Werlhofs Gedichten (1749) führt dieses Ideal eines

gedrängten Stils noch weiter aus:

Wahre und gründliche Gedanken, wohl ausgefundene Aehnlichkeiten
verschiedener Begriffe, scharf unterschiedene Unähnlichkeiten ähnlicher
Ideen, kurze und dennoch das Wesen der Dinge abmahlende Beywör-
ter, wohlanständige Vorstellungen wirklicher zärtlicher Leidenschaften,

alles dieses sind Schönheiten, die auch ohne die Zierde des Schalles

und der Sprache gefallen, aber die sich der Vollkommenheit nähern,
wenn dieser äußere Schmuck sie begleitet. Ich finde diese Vereinigung
beyder Vorzüge nicht nur deswegen schön, weil Wohlklang, Reinigkeit
und Richtigkeit Eigenschaften guter Gedichte sind, sondern auch

deswegen, weil es sehr schwer und folglich sehr ungemein ist, wenn ein
Dichter sie mit der Stärke der Gedanken und dem Feuer des Ausdruckes
verbindet.50

Neben John Dryden tritt nun noch ein zweiter Autor ins Blickfeld, dessen

Poetik gerade für den Stil und das Sujet der Alpen von Bedeutung ist; es ist
Ludovico Antonio Muratori mit seiner Schrift Deila perfetta poesia ita-
liana (1706). Muratori gehört, mit Giovanni Maria Crescimbeni (Trattato
de IIa bellezza della volgarpoesia, 1700) und Gian Vincenzo Gravina (Deila
ragion poetica, 1708) zu den Autoren, die sich mit der Dichtervereinigung
der Arcadia gegen den Concettismo der Lyrik eines Giambattista Marino
wandten und deren Rezeption auch bei Bodmer und Breitinger kenntlich
ist. Muratori trifft dabei eine erstaunliche Unterscheidung zwischen dem
Stil Marinos und dem von ihm favorisierten neuen Ideal: Ersterer ist eine

Entartung einer naturnahen Sprache und Dichtung, ein <stile fiorito>, der
durch Bilder und Eleganz zu blenden sucht; das neue Ideal ist der <stil

maturo> einer Spätzeit, der den Reichtum der Gedanken unter einer kargen,

konzentrierten, aber natürlichen Sprache verbirgt.5' Als Beispiel der

Realisierung eines reifen Stils, der sowohl ergötzlich wie gleichzeitig
wahrscheinlich ist, benennt Muratori das Genre des Hirtengedichts, das vor
allem Vergil mit seinen Bucolica verkörpere. Aufgabe des Dichters sei hier
die Vervollkommnung der Natur, d. h. die Darstellung der Hirten «nicht
als rohes und ungehobeltes Volk, wie es das normalerweise ist, sondern als

Figuren voller Sanftmut, Einsicht und Anmut». Der Zustand des

Menschen im Zustand pastoraler Unschuld, fern von jeder Deformation durch
die Kultur des Stadtlebens mit seiner Gelehrsamkeit, gesellschaftlichen
Rücksichten und der Politesse des Umgangs verlangt nach einem Stil, der

438 seine Kunstgriffe verbirgt, um die Einfachheit der Sitten und die Schlicht-



WOLFGANG PROSS LEGISLATIVE STYLE

heit der Gefühle des Hirtenvolks darzustellen.52 Aber mit dieser künstlich

erzeugten Natürlichkeit und Wahrscheinlichkeit stellt sich auch die Frage,
ob die Schilderung alltäglicher Verrichtungen des Hirtenlebens zulässig
ist, welche eigentlich nicht als der Würde der Dichtung angemessene
<schöne> Sujets betrachtet werden können. Entschieden plädiert hier Mu-
ratori für die Legitimität niedriger Gegenstände, selbst wenn es sich um
banale Verrichtungen wie die Besorgung des Viehs oder die Bestellung der
Felder handeln sollte; denn gerade hier zeigt sich die Meisterschaft des

Dichters in der Handhabung seiner Gegenstände, denn nicht mehr der
ästhetisch reizlose Gegenstand, sondern die Handhabung der poetischen
Fertigkeit wird hier zur Quelle des ästhetischen Vergnügens und bewirkt
die Bezauberung der Phantasie.53 Noch im zweiten Teil seiner Rezension

von Sulzers Allgemeiner Theorie der Schönen Künste wird Haller genau
diese Position reflektieren und deshalb Pope höher bewerten als Homer:
«Wahrheit. Wiederum zeigt hier Hr. S[ulzer], daß Pope in seinen Lehrgedichten

dichterischer als Homer gewesen ist. (Und wir finden: es war mehr
Kunst nöthig, das Düngen und die Erziehung der Rinder edel zu beschreiben,

als Schlachten zu schildern).»54
Unmittelbarer Vorgänger in der Praxis für Hallers Stil in den Alpen

scheint jedoch der Freiherr Friedrich Rudolph von Canitz (1654-1699)
gewesen zu sein, dessen Gedichte von Johann Ulrich König erst 1727 post-
hum - gemeinsam mit dessen eigener Untersuchung von dem Guten
Geschmack in der Dicht- und Redekunst - veröffentlicht wurden; zugleich ist
dies ein lyrisches Corpus, das auch für Hallers Zusammenstellung seiner
Gedichte zu einer Sammlung als Muster bedeutsam gewesen sein dürfte.55

Eines dieser Gedichte aus demJahr 1692, das als Einladung an einen Freund

gerichtet ist, den Dichter auf seinem Landgut zu besuchen, ist in der Wortwahl,

dem Stilniveau und in dem Lobpreis eines Lebens, das der Natur
konform ist, ein Zeugnis der Veränderung des lyrischen Stils und eines

seiner Sujets, wie es dann Hallers Lehrgedicht in aller Ausführlichkeit
darstellen sollte:

Hier merck ich, daß die Ruh in schlechten Hütten wohnet,
Wenn Unglück und Verdruß nicht der Palläste schonet;
Daß es viel besser ist, bey Kohl und Rüben stehn
Als in dem Labyrinth des Hofes irre gehn.
Hier ist mein eigner Grund, der mir selbst angestorben;
Hier ist kein Fußbreit Land durch schlimmes Recht erworben;
Kein Stein, der Wittwen drückt, und Waysen Thränen preßt,
Kein Ort, der einen Fluch zum Echo schallen läßt.

Hier kann ich Schaf und Rind in den begrünten Auen,
Die Scheunen voller Frucht, das Feld voll Hoffnung, schauen; [...] 439



HALLER UND DIE AUFKLÄRUNG

Von allem bin ich Herr, was in dem Paradieß

Der Vater Adam erst mit eignem Nahmen hieß. [...]
Hier leb ich, wie ich soll. Mein Wille giebt Gesetze,
Und keinem Rechenschafft. Ich fürchte kein Geschwätze,
Wenn, ob der Hunds-Stern gleich am heitern Himmel glüht,
Man mich bey dem Camin im Fuchspeltz sitzen sieht.
So mach ichs, wenn die Lufft mit Regen überzogen:
Wenn Iris aber nun mit dem gefärbten Bogen
Den Horizont bekrönt, führt mich auf neue Spur
Das Wunder-grosse Buch der gütigen Natur.
Mein GOtt! was zeiget uns doch die an allen Seiten!
Da halt ich ein Gespräch mit frommen Arbeits-Leuten,
Die stellen manchen Schluß, in ihrer Einfalt, dar,
Der selbst dem Seneca noch schwer zu lösen war.
Da seh ich, was für Wahn uns Menschen offt bedecket,
Daß viel gesunder Sinn auch in den Sclaven stecket,
Und was ein grosser Mund, als ein Orakel, spricht,
Zuweilen mehr betreugt, als oft ein Irrwisch-Licht.
Oh mehr denn güldne Zeit! belobtes Acker-Leben! [...p6

Die Lektion des Naturrechts von der ursprünglichen Gleichheit der
Menschen, welche die gesellschaftliche Entwicklung verdeckt hat, ist hier
bereits eindrücklich präsent; aus dem topischen Gegensatz von Hof- und
Stadtleben zur unverdorbenen Natürlichkeit des ländlichen Lebens wird
hier bereits ein Sujet der ernsten Satire, wie sie Haller übernehmen und
Schiller an Haller rühmen sollte. In ihr verbindet sich die Kritik an der
modernen Gesellschaft mit der Trauer um den Verlust jenes Arkadien, der
für die meisten Kulturen unausweichlich ist. Haller schliesst am Ende der

Alpen - Canitz' Formel von dem Grund, der dem Besitzer <angestorben>
sei, zitierend - jedoch mit einer Mahnung, die eine Denkfigur ganz anderer
Art enthält, als man sie bei ihm vermuten möchte. Wenn er davon spricht,
dass in den modernen Gesellschaften ein <Strom> von künstlichen Bedürfnissen

die Gesellschaft überflutet, gegen den alle Vernunftlehren <eitel>

bleiben müssten, so tritt Machiavellis politische Einsicht in die Bedingungen

der Dauer und des Bestandes von Gesellschaften hervor:

Bei euch, vergnügtes Volk, hat nie in den Gemüthern
Der Laster schwarze Brut den ersten Sitz gefasst,
Euch sättigt die Natur mit ungesuchten Gütern;
Die macht der Wahn nicht schwer, noch der Genuß verhasst;
Kein innerlicher Feind nagt unter euren Brüsten,
Wo nie die späte Reu mit Blut die Freude zahlt;

440 Euch überschwemmt kein Strom von wallenden Gelüsten,



WOLFGANG PROSS LEGISLATIVE STYLE>

Dawider die Vernunft mit eiteln Lehren prahlt.
Nichts ist, das euch erdrückt, nichts ist, das euch erhebet,
Ihr lebet immer gleich und sterbet, wie ihr lebet.

O selig! wer wie ihr mit selbst gezognen Stieren
Den angestorbnen Grund von eignen Aeckern pflügt;
Den reine Wolle deckt, belaubte Kränze zieren
Und ungewürzte Speis aus süßer Milch vergnügt;
Der sich bei Zephyrs Hauch und kühlen Wasser-Fällen
In ungesorgtem Schlaf auf weichen Rasen streckt;
Den nie in hoher See das Brausen wilder Wellen,
Noch der Trompeten Schall in bangen Zelten weckt;
Der seinen Zustand liebt und niemals wünscht zu bessern!

Das Glück ist viel zu arm, sein Wohlsein zu vergrößern.57

Am Beginn des dritten Buches der Discorsi sopra la prima deca di Livio
(1513/17, Erstdruck 1531) steht ein Kapitel, dessen Titel lautet: «Will man,
dass ein Stand oder ein ganzes Gemeinwesen lange Bestand habe, ist es

nötig, sie immer wieder zu ihrer Ausgangssituation zurückzuführen.»58
Gemeint sind hier sowohl einzelne Schichten oder das gesamte Gemeinwesen,

die immer wieder neu an diejenige Praxis anknüpfen müssen, die
einst ihren Gemeingeist begründet und zum Erfolg geführt hatte. Für Ma-
chiavelli ist dieser, wie jede Erscheinung des biologischen und sozialen
Lebens, einem Erosionsprozess unterworfen; Heilung dafür gibt es nur
durch äussere Umstände, die eine grosse Anspannung der eigenen Kräfte
des Gemeinwesens im Sinne ihrer ursprünglichen Motive auslösen, oder
durch das Auftreten von Figuren, die nicht durch Lehre, sondern durch
ihren praktischen und vorbildhaften Einsatz die Republik zu ihren
Ursprüngen zurückführt. Aber da die Zeitdauer jedes Gemeinwesens - ebenso

wie die jedes Naturkörpers - beschränkt ist, kann es eine Situation geben,
in der jede Hilfe oder Belehrung zu spät kommt; das Auftreten des Cato

von Utica oder des Caesar-Mörders Brutus im Rom der ausgehenden
Republik sind dafür exemplarisch - das Übel der Gesellschaft war bereits zu
weit fortgeschritten. Es gibt zwei bemerkenswerte Belege für die Bedeutung

dieser Lehre bei Haller; einer findet sich in der bereits 1734 gehaltenen

Rede über den Vorrang der Alten vor den Modernen. Dort nimmt
Haller Bezug auf die ebenso umstrittene wie diskutierte Utopie der
Geschichte der Sevaramben (1671-75) des als Person schwer fassbaren, aber
vermutlich durch Spinoza beeinflussten und dementsprechend suspekten
Denis Veiras,59 die er - sogar positiv - mit Piatons utopischem Entwurf
vergleicht. Sicher entwerfen moderne Denker einen sinnvoller organisierten

Staat, aber was nützt der Entwurf, wenn der alte soziale Zusammenhalt

geschrumpft ist? 441



HALLER UND DIE AUFKLÄRUNG

Es mag sein, dass die fiktive Republik der Sevaramben durch die
Nützlichkeit und die Möglichkeiten der Einrichtungen, die sie bietet, Piatons
Ideen zum Staat bei weitem übertrifft; doch die modernen Staatslehrer
werden es schwer haben, auf eine heute bestehende Republik zu verweisen,

die es an Stärke und Sorgfalt der Gesetze mit Sparta aufnehmen
könnte.60

Hallers späte Staatsromane greifen diesen Impuls noch auf (vgl. auch
den Beitrag zu Roman, Staat und Gesellschaft in diesem Band). So
problematisch der Ruf ist, in dem diese aus literarischen, aber auch politischen
Gründen stehen, so darf eines nicht übersehen werden: Hallers Botschaft
wurde durchaus in dem Anspruch verstanden, den dieser frühe Hinweis
enthält. Der junge Verfasser der Geschichte Gottfriedens von Berlichingen
mit der Eisernen Hand - die Erstfassung des späteren Götz von Berlichingen

- setzte ein Motto aus dem eben 1771 erschienenen Usong über seinen
Text. Haller schildert hier, wie der Prinz Usong am Beispiel der
republikanischen Institutionen Venedigs erkennt, worin die Ursache des Verfalls
des chinesischen Reiches liegt - in den eingeschliffenen Missbräuchen,
welche selbst das exemplarische Verhalten grosser Herrscher nicht mehr

zu korrigieren vermag: «Noch gewinnen zuweilen die glänzenden Bey-
spiele tugendhafter Kayser, und die siegreiche Beredsamkeit alter Weisen,
das Herz eines Fürsten, und bereden ihn, sein Vergnügen im Glüke des

Landes zu suchen. Aber das Uebel ist geschehen, das Herz des Volkes ist
in den Koth getreten, und keiner edlen Begierden mehr fähig.»61

Die Übernahme des letzten Satzes des Zitats als Motto seines Dramas
ist eines der wenigen positiven Zeugnisse Goethes zu Haller - von den

negativen wird noch zu sprechen sein. Aber dieses in der publizierten Version

des Götz von Berlichingen gestrichene Motto zeigt, wie stark die von
Machiavelli ausgehende Kritik der Gemeinwesen noch im 18. Jahrhundert
wirkte, die eine völlige Denaturierung des sozialen Lebens anprangerte
und zur rechtzeitigen Korrektur der Misstände aufforderte.

«How can finite grasp infinity?»
Hallers Newton, Goethes Faust und Herders Gott

Nach der Mitte des Jahrhunderts, die fast gleichzeitig das Erscheinen der

ersten Bände von Buffons Histoire naturelle (1749) und der Encyclopédie
(1751) bringt, scheint ein Höhepunkt der Aufklärung erreicht, aber auch
eine Wende markiert. Einerseits hatte das Erdbeben von Lissabon 1755
grundsätzliche Zweifel daran ausgelöst, dass die Welt von einem ordnenden

Schöpfer planvoll gestaltet sei, und mit der wachsenden Kritik an den



WOLFGANG PROSS HALLERS NEWTON, GOETHES FAUST, HERDERS GOTT

Grundprinzipien der Leibniz'schen Philosophie entfiel auch die Möglichkeit,

den Offenbarungsglauben mit der zunehmenden Erkenntnis der

Komplexität der Natur auf bequeme Weise zu akkommodieren. Auf der
anderen Seite bleibt der Optimismus der Forschenden ungebrochen,
bestätigt durch die Entwicklungen in der Astronomie und Kosmologie auf
der einen Seite und durch die Fortschritte der Physik, Chemie und
Physiologie auf der anderen Seite, die zu einer Auflösung des traditionellen
Begriffes einer toten und undurchdringlichen Materie, der <res extensa>
Descartes' führen. Von Kants Allgemeiner Naturgeschichte und Theorie des

Himmels (1755) und Lamberts Cosmologischen Briefen über die Einrichtung

des Weltbaues (1761) über Wilhelm Herschels Entdeckung des Uranus

(1781) bis zur Exposition du système du monde von Pierre-Simon
Laplace (1796) erweitert sich die raum-zeitliche Dimension des Universums
ins Ungeheure. Herkömmliche Vorstellungen von der Materie werden
durch die Forschungen zu Magnetismus, Elektrizität, zur Beschaffenheit
der Atmosphäre der Erde und zu den Gasen - u. a. von Joseph Priestley,
Benjamin Franklin, Georg Christoph Lichtenberg oder Giuseppe Rug-
gero Boscovich - aufgelöst, und damit scheint sich der Naturprozess in
einer Weise darzustellen, wie ihn Buffon in der Einleitungsabhandlung
seiner Histoire naturelle formuliert hatte:

[...] il semble que tout ce qui peut être, est; la main du Créateur ne pa-
roît pas s'être ouverte pour donner l'être à un certain nombre déterminé
d'espèces; mais il semble qu'elle ait jetté tout-à-la-fois un monde d'êtres
relatifs et non relatifs, une infinité de combinaisons harmoniques et
contraires, et une perpétuité de destructions et renouvellemens. Quelle
idée de puissance ce spectacle ne nous offre-t-il pas?62

Gott als planender <Architekt> der Welt macht dem Bild eines Schöpfers
Platz, der sich hinter die Allmacht der Natur mit ihrer scheinbaren Lust an
einer ungemessenen Vielfalt von widersprüchlichen Naturerscheinungen
und am unendlichen Kreislauf von Schöpfung und Zerstörung zurückzieht.

Im Bildprogramm der Vignetten des ersten Bandes der Histoire
naturelle wird dies geradezu augenfällig gemacht: Der Fortschritt der
Wissenschaften in Astronomie und Mechanik wird illustriert durch Galileis
schiefe Ebene und den Erdschatten, der auf den Mond fällt (Abb. S. 444),
und die Aufgabe der Wissenschaften vom Lebenden durch die Tätigkeiten
des Anatomen und des Botanikers (Abb. S. 444). Eine besondere Aufgabe
stellt der Naturforschung die Erklärung der Entstehung des Lebens aus
den scheinbar unbelebten Elementen; sie wird aufgezeigt in den Pflanzen
und Muscheln, die sich am Ufer einer unermesslichen See finden (Abb.
S. 445). Und dieses Thema wird in Buffons Naturgeschichte bis zur
Ankunft des Menschen auf der Erde weitergeführt - wie wäre in dieser Ent- 443



HALLER UND DIE AUFKLARUNG

Mechanik und Astronomie haben - hier dargestellt durch Galileis schiefe Ebene und
den Erdschatten, der auf den Mond fällt - die Grundlagen für das moderne Weltbild
der Physik geschaffen. - Vignette zu Buffon, Allgemeine Historie der Natur nach allen
ihren besonderen Theilen abgehandelt; nebst einer Beschreibung der Naturalienkammer

Sr. Majestät des Königs von Frankreich. Mit einer Vorrede von Herrn Doctor
Albrecht von Haller. Erster Theil [Erster Band], Hamburg und Leipzig 1750; Beweise der
Theorie der Erde, 75.

Der Naturgeschichte fehlt die Gewissheit, mit der die Physik zu operieren vermag, wie
Haller in seiner Vorrede zur deutschen Ausgabe von Buffon darstellt. Ihr Weg zur
Erforschung der Pflanzen- und Tierwelt führt über Beobachtung, Experiment und Anatomie
der Naturkörper. - Vignette zu Buffon, Allgemeine Historie der Natur. Ersten Theils

zweyter Band, Hamburg und Leipzig 1750; Geschichte der Thiere, 3.



WOLFGANG PROSS HALLERS NEWTON, GOETHES FAUST, HERDERS GOTT

Meer und Land bezeugen die Geschichte der Erde und der Entwicklung der Lebewesen;
die Kette der Wesen kennt Übergänge zwischen den Lebensformen der verschiedenen

Naturreiche, von Pflanze zu Tier, von Meeres- zu Landtieren. - Vignette zu Buffon,
Allgemeine Historie der Natur. Erster Theil [Erster Band], Hamburg und Leipzig 1750;
Historie und Theorie der Erde, 43.

Der Mensch ist das letzte und höchste Geschöpf, das die Natur hervorbringt; sein

ursprünglicher Zustand, wie ihn die Bibel oder Dichter wie Haller in den Alpen
schildern, ist der Massstab, an dem die Entwicklungen der Kultur zu messen sind. -
Vignette zu Buffon, Allgemeine Historie der Natur. Ersten Theils zweyter Band,

Hamburg und Leipzig 1750; Natürliche Historie des Menschen, 201.



HALLER UND DIE AUFKLÄRUNG

wicklung der Anfang des Menschengeschlechts zu verorten? Die letzte,
hier bedeutsame Vignette zeigt die Ursituation des Menschengeschlechts,
nicht als Vertreibung aus dem Paradies, sondern als Besitznahme der Erde,
die mit der Herrschaft des ersten Menschenpaares über die Tiere beginnt
(Abb. S. 445).

Haller selbst stellt sich dieser Entwicklung in der Vorrede zum zweiten
Band der deutschen Ausgabe der Histoire naturelle Buffons (1752), in der

es im Kern um die Frage geht, wie weit die Welt sich autonom zu
entwickeln vermag. Dabei stimmt er den Argumenten Buffons und Needhams
durchaus zu, die für die Annahme einer «allgemein gebildeten oder
bildbaren Materie» sprechen, «die gleichgültig ist, ein Mensch, ein Thier, oder
ein Kraut zu werden». Die Gesetze, welche die Natur in der Erzeugung
der Naturkörper verwendet, verraten höchste Sparsamkeit und
Zweckmässigkeit:

Die weit herrschenden Gesetze der Schwere, der anziehenden Kraft und
des federhaften Triebes scheinen bey der Natur eine große Geneigtheit
zu beweisen, viele Körper mit gleichen Kräften zu versehen, und viele

Wirkungen mit gleichen Gesetzen zu bewerkstelligen. Es scheint eine

Spur eines unendlichen Verstandes in dieser Kunst zu liegen, so verschiedene,

so widersprechende, und so zusammengesetzte Wirkungen durch
einerley Mittel zuwege zu bringen, und man findet in dieser sparsamen
Weisheit einen Beweis der alles beherrschenden Weisheit, die vermuth-
lich in allen Thaten die kürzesten Mittel ergreift, und niemals zwey
Gesetze brauchen wird, wo ein einziges zureicht/3

Die drei Reiche der Natur sind miteinander verbunden und - wie eben

Trembleys Entdeckung des Polypen gezeigt hat - nicht durch Grenzen
voneinander getrennt. Aber Buffons Annahme, dass es Keime seien, die
dafür sorgten, dass es wenigstens innerhalb der Gattungen eine Konstanz
gäbe, die immer wieder identische Lebewesen hervorbrächte, widerspricht
er aufgrund seiner Erfahrung als Anatom:

Kein Mensch ist in seinem inneren Baue dem andern ähnlich, und folglich

kein Kind seinem Vater.
Die Zergliederung hat mich von dieser sehr verdrießlichen Wahrheit
belehret, die meine Arbeit vielfach verdoppelt hat. Wenn die Menschen
einander ähnlich wären, so wäre eine Beschreibung und eine Abbildung
der Schlagadern der Hand genugsam. Wenn sie einmal dem Urbilde
ähnlich wäre, so würde sie es allemal bleiben. Aber von dieser bequemen

Aehnlichkeit finden wir die Natur weit entfernt. Es sind niemals

zween Menschen gesehen worden, in denen nicht alle Nerven, alle

446 Schlagadern, alle zurückführenden Adern und selbst die Muskeln und



WOLFGANG PROSS HALLERS NEWTON, GOETHES FAUST, HERDERS GOTT

die Knochen unendlich voneinander verschieden sind. [...] Diese
Verschiedenheit herrschet in der ganzen Natur, und kein Kraut ist jemals
dem ähnlich gewesen, aus dessen Saamen es entsprossen ist, wie es doch
nach dem H[errn] v[on] B[uffon] aufs vollkommenste sein sollte. [...]
Diese Verschiedenheit ist gar viel größer, als man sie, bey der gewöhnlichen

Weise die Anatomie zu lehren, anzugeben pflegt. Sie ist, zumal in
den Nerven und den zurückführenden Adern so groß, so unendlich, daß

man fast keine Beschreibung von ihr zu stände zu bringen vermögend
ist, und bald glauben sollte, die Natur arbeite nicht nur ohne Modell,
sondern auch ohne Grundriß die Thiere aus, obwohl man hierinn
gleichfalls zu weit gehen würde.64

Haller konfrontiert hier zwei Formen von Evidenz der Erfahrung: jene der
äusseren Erscheinung und diejenige, die auf der Erkenntnis durch das

Skalpell beruht. Die «phänomenale Evidenz> der Typenlehre, wie sie Buf-
fon vertritt, wird von der «instrumenteilen Evidenz> des Anatomen in
Frage gestellt und damit auch die Konsequenzen, welche die generelle
Annahme einer autonom und trotzdem durch Keime konstant wirkenden
Natur bei Buffon betreffen. Nach Haller bedarf es dagegen Gottes als einer
konstant wirkenden Ursache, um die Fähigkeit der Natur zu Vielfalt und
Variation in Schranken zu halten:

Wenn die Materie Kräfte hat, die etwas bilden, so hat sie sie nicht auf
eine blinde Weise. Sie sind mit ewigen Schranken umschlossen, und
bilden immer vollkommen, nicht das Mechanisch Gleiche, sondern etwas
ähnliches, das in einem unverletzlichen Grundrisse vorgeschrieben ist:
aber mit einer Verschiedenheit, die den Zwang einer blindlings wirkenden

Materie ausschließt. [...] Wer hat der Materie des Saamens erlaubt,
mehr oder weniger Gefäße zu zeugen, mehr oder weniger Nerven zu
bilden, die Zweige zu verdoppeln, oder zu vermindern, aber ihr dabey
monarchisch und unwidersprochen befohlen, dennoch allemal eine

große Schlagader, allemal ein Herz, allemal die großen sympathischen
Nerven, allemal die großen Muskeln, und alles dasjenige, was nicht nur
zum Leben, sondern zu dessen Bequemlichkeit und Glücke nöthig ist,
unversäumlich hervor zu bringen? Wäre die Natur nicht die Hand der
erschaffenden Weisheit, so würden eben sowol in der Hauptanlage, als

in den kleinen und zahlreichen Theilen des Baues Verschiedenheiten

seyn, und dennoch geschieht dieses beständig und jenes niemahls.6s

Scheinbar handelt es sich um zwei Positionen, bei denen man versucht sein

könnte, Hallers Bedenken gegenüber Buffon aus theologischen Gründen
als antiquiert zu bezeichnen. Aber jene permanente, nie aufhörende
Wirksamkeit Gottes in der Welt, die Haller als Anatom annimmt, gewinnt einen 447



HALLER UND DIE AUFKLÄRUNG

anderen Aspekt, wenn man sie im Licht der Lektüre Spinozas durch das

späte 18. Jahrhundert betrachtet, die für die Entwicklung der Naturauffassung

der Klassik und Romantik so entscheidend ist. Allerdings gibt es

auch hier unterschiedliche Formen der Aneignung des lange verfemten
jüdischen Philosophen: einmal diejenige Goethes, der Buffons phänomenale
Evidenz mit seiner Spinoza-Lektüre verbindet,66 und aus ihr entsteht eine

ganzheitliche Morphologie, die auf die Hilfe der Instrumente verzichten
will, da sie den <menschlichen Standpunkt verändern würden. Daneben
steht Herder, der von der Vielfalt der Naturerscheinungen fasziniert ist,
welche die moderne Erfahrungswissenschaft dank ihrer Erkenntnisinstrumente

aufdeckt. Bei ihm verwandelt sich die für Haller unabdingbare
Gegenwart eines persönlichen Gottes in der Vielfalt der Naturkörper unter
dem Einfluss Spinozas in die unablässige Wirkung einer von einem
unpersönlichen Gott ausgehenden Kraft.

So kann im Kontext der Buffon-Vorreden das Porträt Newtons, wie es

Haller in dem Gedicht Die Falschheit menschlicher Tugenden schon 1730
gezeichnet hatte, die Konturen einer Problemlage gewinnen, die sich nach

1750 entfalten sollte. Haller zeichnet in Newton das Bild des modernen
Wissenschaftlers, der auf der einen Seite in der Lage ist, mit Hilfe der
Mathematik und Geometrie die Schranken der menschlichen Erkenntnis zu
durchbrechen, zum andern aber bleibt dieser Wissenschaft das Eindringen
in die Funktionsweise der sich ständig verändernden Materie - besonders

in den organischen Körpern - ein unerreichbares Ziel. Die «Gebirge von
Elementen», von denen Haller in seiner Vorrede zum ersten Band von
Buffon gesprochen hatte,67 sind eben nicht der demonstrativen Methode
zugänglich, sondern nur einer Erfahrung, die durch Instrumente in die
äusserliche Hülle der Körper einzudringen weiss, im Bewusstsein der
Tatsache, dass sie deshalb noch keineswegs ihr Funktionieren zu erkennen

vermag. Liest man aus dieser Perspektive die Eröffnungsszene Nacht von
Goethes Faust - und sie ist bereits im Urfaust von 1773/75 enthalten -, so
lässt sich nicht ganz von der Hand weisen, dass Haller hier ein Modell
geliefert hat, dessen sich der junge Goethe bedient: im ungelebten Leben
des Gelehrten, das nicht nur in der Verzweiflung über das erworbene spärliche

Wissen zu enden droht, sondern auch noch mit der Erkenntnis, dass

sich die Natur selbst einer tieferen Einsicht verweigert. Goethe gestaltet
dies in der Erscheinung des Erdgeistes, der Faust mit den Worten zurückweist:

«Du gleichst dem Geist, den du begreiffst, / Nicht mir!» (Urfaust,
V. 159 f.). Haller entwirft jenseits aller Unterschiede, die seinen Newton
von Goethes Helden unterscheiden, das gleiche Drama des Wissenschaftlers,

indem er dessen Errungenschaften gegen die Defizite des Wissens
stellt:

448



WOLFGANG PROSS HALLERS NEWTON, GOETHES FAUST, HERDERS GOTT

Versenkt im tiefen Traum nachforschender Gedanken,
Schwingt ein erhabner Geist sich aus der Menschheit Schranken.
Seht den verwirrten Blick, der stets abwesend ist
Und vielleicht itzt den Raum von andern Welten misst;
Sein stäts gespannter Sinn verzehrt der Jahre Bliithe,
Schlaf, Ruh und Wollust fliehn sein himmlisches Gemüthe.
Wie durch unendlicher verborgner Zahlen Reih
Ein krumm geflochtner Zug gerecht zu messen sei;

Warum die Sterne sich an eigne Gleise halten;
Wie bunte Farben sich aus lichten Strahlen spalten;
Was für ein innrer Trieb der Welten Wirbel dreht;
Was für ein Zug das Meer zu gleichen Stunden bläht;
Das alles weiß er schon: er füllt die Welt mit Klarheit,
Er ist ein stäter Quell von unerkannter Wahrheit.
Doch, ach, es lischt in ihm des Lebens kurzer Tacht,
Den Müh und scharfer Witz zu heftig angefacht!
Er stirbt, von wissen satt, und einst wird in den Sternen
Ein Kenner der Natur des Weisen Namen lernen.
Erscheine, großer Geist, wann in dem tiefen nichts
Der Welt Begriff dir bleibt und die Begier des Lichts,
Und laß von deinem Witz, den hundert Völker ehren,
Mein lehr-begierig Ohr die letzten Proben hören!
Wie unterscheidest du die Wahrheit und den Traum?
Wie trennt im Wesen sich das feste von dem Raum?
Der Körper rauhen Stoff, wer schränkt ihn in Gestalten,
Die stäts verändert sind und doch sich stäts erhalten?
Den Zug, der alles senkt, den Trieb, der alles dehnt,
Den Reiz in dem Magnet, wonach sich Eisen sehnt,
Des Lichtes schnelle Fahrt, die Erbschaft der Bewegung,
Der Theilchen ewig Band, die Quelle neuer Regung,
Dieß lehre, großer Geist, die schwache Sterblichkeit,
Worin dir niemand gleicht und alles dich bereut!
Doch suche nur im Riß von künstlichen Figuren,
Beim Licht der Ziffer-Kunst, der Wahrheit dunkle Spuren;
Ins innre der Natur dringt kein erschaffner Geist,
Zu glücklich, wann sie noch die äußre Schale weist!
Du hast nach reifer Müh und nach durchwachten Jahren
Erst selbst, wie viel uns fehlt, wie nichts du weist, erfahren!68

Es gibt in John Drydens bedeutendem, nach seiner Konversion zum
Katholizismus verfassten Gedicht The Hind, and the Panther (1687) im ersten

Teil eine Verszeile, die Haller in seinem Goethe später so anstössigen 449



HALLER UND DIE AUFKLÄRUNG

Vers «Ins innre der Natur dringt kein erscbaffner Geist» aufgegriffen und
umformuliert hat: «How can finite grasp infinity?» (V. 105). Dryden ging
es um die Frage nach dem Verhältnis von geoffenbarter Wahrheit und
dem, was Vernunft und Sinne für den Glauben leisten können. Die
Antwort ist negativ - der Glaube bedarf des Zeugnisses der Vernunft und der
Sinne nicht:

For what my senses can themselves perceive
I need no revelation to believe.

[...]
Let reason then at her Own quarry fly,
But how can finite grasp infinity?
[...]
God thus asserted: man is to believe

Beyond what sense and reason can conceive,
And for mysterious things of faith rely
On the Proponent, heav'ns authority/9

Für Haller ist dagegen die Welt eine Möglichkeit der Erfahrung der
Wirkung Gottes, die allerdings ihre Grenzen in der Fähigkeit des Forschers
hat, die Körperwelt in ihrer inneren Funktionsweise zu ergründen, und
dies ist in dem von Dryden adaptierten Vers ausgedrückt. Goethe sollte

nun im ersten Band seiner morphologischen Studien von 1820 die Verse

289 bis 292 aus diesem Gedicht zu einer Invektive gegen den Naturforscher

Haller benutzen, den er hier als <Philister> apostrophiert:

Unwilliger Ausruf

Ins Innere der Natur
O! du Philister!

Dringt kein erscbaffner Geist.

Mich und Geschwister

Mögt ihr an solches Wort
Nur nicht erinnern:
Wir denken: Ort für Ort
Sind wir im Innern.
Glückselig! wem sie nur
Die äußere Schale weist!
Das hör' ich sechzig Jahre wiederholen
Und fluche drauf, aber verstohlen;
Sage mir tausend tausendmale:
Alles gibt sie reichlich und gern;
Natur hat weder Kern

450 Noch Schale,



WOLFGANG PROSS HALLERS NEWTON, GOETHES FAUST, HERDERS GOTT

Alles ist sie mit einemmale;
Dich prüfe du nur allermeist,
Ob du Kern oder Schale seist.70

Auf den ersten Blick ist nicht ganz klar, worin das Motiv für die Heftigkeit
für diesen Unwilligen Ausruf liegt, abgesehen von dem Preis Newtons, der
nach Haller herausgefunden habe, «wie bunte Farben sich aus lichten
Strahlen spalten» (V. 264); dieser ist dem Verfasser der Farbenlehre (1810)

unerträglich, zu der er - parallel zu den morphologischen Studien - 1820

noch einen Nachtrag veröffentlicht hatte. Denn an sich ist Goethe in
seinem Glauben an die Unermesslichkeit des Alls als Gegenstand der
Naturforschung von Haller nicht so weit entfernt; und auch die Vorstellung, wie
er sie im zweiten Heft zur Morphologie äussert, dass der Ganzheit der
belebten Natur «eine Idee zum Grund liege, wonach Gott in der Natur,
die Natur in Gott, von Ewigkeit zu Ewigkeit, schaffen und wirken möge»,
bietet keinen Anlass zu diesem Widerspruch. Expliziter wird dagegen die

Feststellung einer <Schwierigkeit>, die Goethe in seiner Notiz Bedenken
und Ergebung trifft,

daß zwischen Idee und Erfahrung eine gewisse Kluft befestigt scheint,
die zu überschreiten unsere ganze Kraft sich vergeblich bemüht. Dem-
ohngeachtet bleibt unser ewiges Bestreben diesen Hiatus mit Vernunft,
Verstand, Einbildungskraft, Glauben, Gefühl, Wahn und, wenn wir
sonst nichts vermögen, mit Albernheit zu überwinden.
Endlich finden wir, bei redlich fortgesetzten Bemühungen, daß der
Philosoph wohl möchte Recht haben welcher behauptet, daß keine Idee
der Erfahrung völlig kongruiere, aber wohl zugibt daß Idee und Erfahrung

analog sein können, ja müssen.71

Ein solches Mittel, die Kluft zwischen der Idee der sich nach einem

Gestaltprinzip wandelnden Natur, und der phänomenalen Erfahrung, die
diese nicht immer zu bestätigen scheint, war für Goethe das Konzept des

Bildungstriebs von Johann Friedrich Blumenbach (1781) gewesen. Er sieht
in ihm eine Fortsetzung der Bemühungen des Epigenetikers Caspar Friedrich

Wolff um die Lehre von der Generation, aber mit dem Vorteil, dass

die von Wolff entwickelte These von einer der Materie inhärenten vis es-

sentialis, welche die Epigenese bewirkten, eben bei Blumenbach von allen
Konnotationen des Materiellen befreit wurde:

[...] an einer organischen Materie, und wenn sie noch so lebendig
gedacht wird, bleibt immer etwas Stoffartiges kleben. Das Wort Kraft
bezeichnet zunächst etwas nur Physisches, sogar Mechanisches, und das

was sich aus jener Materie organisieren soll bleibt uns ein dunkler
unbegreiflicher Punkt. Nun gewann Blumenbach das Höchste und Letzte 451



HALLER UND DIE AUFKLÄRUNG

des Ausdrucks, er anthropomorphisierte das Wort des Rätsels und
nannte das, wovon die Rede war, einen nisus formativus, einen Trieb,
eine heftige Tätigkeit, wodurch die Bildung bewirkt werden sollte.72

Blumenbach entzieht damit, so Goethe, den Bildungstrieb jeder Analyse

- dieser tritt uns in der Natur «als ein Gott entgegen, als Schöpfer und
Erhalter, welchen anzubeten, zu verehren und zu preisen wir auf alle Weise

aufgefordert sind».73 Es geht bei der Invektive gegen Haller um
Prinzipielleres als blosses Ressentiment, nämlich um die Ablehnung jener <in-

strumentellen Evidenz>, die für Haller ein unverzichtbares Mittel der

Forschung gebildet hatte. Der erst in der Fassung von 1808 vollendete
Schlussteil der ersten Szene des Faust, mit dem durch den Ostergesang
verhinderten Selbstmord, gibt von diesem Motiv Rechenschaft, in der

Apostrophe der Gerätschaften, die der Wissenschaftler von seinem Vater
geerbt hat:

Ihr Instrumente freylich, spottet mein,
Mit Rad und Kämmen, Walz' und Bügel.
Ich stand am Thor, ihr solltet Schlüssel seyn;
Zwar euer Bart ist kraus, doch hebt ihr nicht die Riegel.
Geheimnißvoll am lichten Tag
Läßt sich Natur des Schleyers nicht berauben,
Und was sie deinem Geist nicht offenbaren mag,
Das zwingst du ihr nicht ab mit Hebeln und mit Schrauben.
Du alt Geräthe das ich nicht gebraucht,
Du stehst nur hier, weil dich mein Vater brauchte.74

Für Goethe gibt es, wie es in einem kleinen, an die Urworte Orphisch
anschliessenden Gedicht zu Beginn des zweiten Heftes der Morphologie
heisst, weder ein <Innen> noch ein <Aussen> der Naturkörper, und somit ist
die Rede von einem <Eindringen> in ihr <Inneres> für ihn sinnlos; Pflanzen
und Lebewesen bespiegeln sich vielmehr wechselseitig als Phänomene für
die Erfahrung eines unendlich variablen Lebenstypus.75

Im Gegensatz zu Goethes offen und und mehrfach geäusserter Aversion

gegen Haller gibt es nun gerade bei Herder eine völlig andere Rezeption,

die diesen in Richtung auf einen von Spinoza inspirierten Monismus
uminterpretierte, der sich allerdings von demjenigen Goethes beträchtlich
unterscheidet. Bereits im ersten Band seiner Ideen zur Philosophie der
Geschichte der Menschheit hatte Herder die von Haller unterschiedenen
Kräfte des animalischen Körpers - Elastizität, Irritabilität und Sensibilität -
zur Erscheinung einer einzigen, in den Naturreichen graduell sich
entwickelnden und differenzierenden Kraft gedeutet.76 Seine Schrift Gott.

452 Einige Gespräche (1787)-ein bedeutendes Zeugnis der Spinoza-Rezeption



WOLFGANG PROSS HALLERS NEWTON, GOETHES FAUST, HERDERS GOTT

in Deutschland, die nicht nur Lessing und Spinoza gegen Jacobis Vorwurf
des Atheismus verteidigen77 - enthält entscheidende Bezugnahmen auf
Haller, allerdings in unterschiedlicher Weise. Herder zitiert einerseits
kritisch aus Über Vernunft, Aberglauben und Unglauben und dem
Unvollkommenen Gedicht über die Ewigkeif,78 es geht dabei um Passagen, welche

die Vorstellung der Theodizee von einem wählenden Gott poetisch
umsetzen, der aus der Fülle der Möglichkeiten den besten Plan für seine

Schöpfung gewählt und sich dadurch auch die Möglichkeit gesichert habe,

gelegentlich noch in das Naturgesetz, das seine Schöpfung regiert,
einzugreifen. Herder kritisiert solche Anthropomorphismen der Vorstellung
Gottes, die Leibniz leider gefördert und damit Dichter wie Haller oder
seinen Nachfolger Johann Peter Uz (besonders im Gedicht Theodicee,
veröffentlicht 1755) veranlasst habe, für inadäquate Gottesvorstellungen
poetische Bilder zu finden: «Vor Gott lagen keine Risse aufgeschlagen; er
saß nicht, wie ein grübelnder Künstler, der sich den Kopf zerbrach,
entwarf, verglich, verwarf, wählte. Kein Reich des Möglichen ist ohne und
außer Gott da: denn wenn Ers nicht schaffen wollte, nicht schaffen konnte,
so war es nicht möglich.»79

Aber es gibt andere Passagen in dieser Schrift, die auf der Folie von Hallers

Naturauffassung gelesen werden müssen, wie sie gerade die Vorrede

zum zweiten Band der Histoire naturelle Buffons reflektierte. Im zweiten
der Spinoza-Gespräche setzt sich Herder mit zwei für ihn absurden

Propositionen auseinander, von denen die eine in Descartes' Begriff der Materie

als einer toten res extensa liegt, die andere in der abwegigen Unterstellung,

Spinoza habe Gott zu einem blossen, in dieser Materie wirkenden
Teil der Welt gemacht.80 Dagegen setzt Herder nun seine Auffassung von
einer allseits belebten Materie, die sich nirgends so manifestiert wie in der

Entstehung neuen Lebens, wobei Hallers und Wolffs Überlegungen - ohne
Rücksicht auf die Alternative von Präformation oder Epigenese -
Zusammenflüssen:

Erwägen Sie die innere Fülle der Kraft, die sich in jedem lebendigen
Wesen zeiget, wie es durch eine ihm eingepflanzte ungeheure Wirksamkeit

entstehen und sich nicht anders als durch solche erhalten und
fortpflanzen konnte. Betrachten Sie die Kräfte, die im Bau eines Tieres so

verschwiegen wirken! Mit welcher Macht hangen seine Teile zusammen!

welch ein Räder- und Triebwerk gehört dazu, daß es sich bewege,
sich seinen Lebenssaft bereite, alle die Handlungen ausübe, dazu es

bestimmt ist, endlich daß es aus seiner Natur gleichartige Wesen, Bilder
seiner selbst, lebend und wirkend, aus eigner Kraft und nach gleicher
Anlage hervorbringe und erzeuge. In der Generation allein liegt das Wunder

einer eingepflanzten, einwohnenden Macht der Gottheit, die sich, 453



HALLER UND DIE AUFKLÄRUNG

wenn ich so kühn reden darf, in das Wesen jeder Organisation gleichsam

selbst beschränkt hat und in diesem Wesen nach ewigen Gesetzen
unverrückt und unwandelbar, wie die Gottheit allein wirken kann, wirket.

In der Materie, die wir tot nennen, streben auf jedem Punkt nicht
minder und nicht kleinere göttliche Kräfte: wir sind mit Allmacht
umgeben, wir schwimmen in einem Ocean der Allmacht [...]. Nicht etwa
nur für uns ist das Wesen des Ewigen unausmeßbar; es ist an sich selbst
keines Maßes fähig; in jedem Punkt seiner Wirkung, der nur für uns ein
Punkt ist, trägt es seine ganze Unendlichkeit mit sich.81

Hallers Auffassung von den Kräften der Materie, die «mit ewigen Schranken

umschlossen» sind und «immer vollkommen, nicht das Mechanisch
Gleiche, sondern etwas ähnliches [bilden], das in einem unverletzlichen
Grundrisse vorgeschrieben ist: aber mit einer Verschiedenheit, die den

Zwang einer blindlings wirkenden Materie ausschließt», erhält hier unter
der Signatur einer neuen, an Spinoza orientierten Gottesvorstellung eine

neue Wendung. Hallers scheinbar so antiquierte, in der Physikotheologie
verankerte Forderung, Gott in das gesamte organische Geschehen einzu-
beziehen, wird dadurch erfüllt, dass der alte Begriff der Materie für obsolet
erklärt wird;82 und es sind gerade die Hilfsmittel und Ergebnisse einer
Naturforschung wie derjenigen Hallers, welche Herder zufolge diese
Möglichkeit bieten.

Anmerkungen

i Zu den bedeutenden Darstellungen
der Aufklärung zählen die älteren Studien
von Ernst Cassirer: Die Philosophie der
Aufklärung. Tübingen 1932; Paul
Hazard: La crise de la conscience européenne
(1680-1715). Paris 1935; Max Wundt: Die
deutsche Schulphilosophie im Zeitalter
derAufklärung. Tübingen 1945; Fritz Val-
javec: Geschichte der abendländischen
Aufklärung. Wien, München 1961. - Unter

den neueren Darstellungen sind zu
nennen: Peter Gay: The Enlightenment.
2 Bde. New York, London 1977; Panajo-
tis Kondylis: Die Aufklärung im Rahmen
des neuzeitlichen Rationalismus. Stuttgart
1981; Jonathan I. Israel.: Radical Enlightenment:

philosophy and the making of
modernity 7650-/730. Oxford 2001; Ders.:
Enlightenment contested: philosophy,
modernity, and the emancipation of Man

454 7670-/752. Oxford 2006. - Seit etwa 1970

tritt in Gesamtdarstellungen der
Aufklärung auch ihre Bedeutung für die
Ausprägung der modernen Anthropologie
stärker hervor; vgl. Sergio Moravia: La
scienza dell'uomo nel Settecento. Bari,
Roma 1970; Michèle Duchet: Anthropologie

et histoire au siècle des Lumières:
Buffon, Voltaire, Rousseau, Helvétius,
Diderot. Paris 1971; Edoardo Tortarolo:
L'illuminismo. Ragioni e dubbi della
modemitä. Roma 1999. Ferner seien die
der Aufklärung gewidmeten Bände aus
dem monumentalen Werk von Georges
Gusdorf Les sciences humaines et la pensée

occidentale (12 Bde., Paris 1966-1985)
genannt: Les principes de la pensée au
siècle des lumières (Bd. 4, 1971); Dieu, la

nature, l'homme au siècle des lumières
(Bd. 5, 1972); L'avènement des sciences
humaines au siècle des lumières (Bd. 5,

1973)-



WOLFGANG PROSS ANMERKUNGEN

2 Exemplarisch hierzu Friedrich
Vollhardt: Selbstliebe und Geselligkeit.
Untersuchungen zum Verhältnis von
naturrechtlichem Denken und moraldidaktischer

Literatur im iy. undi8. Jahrhundert.
Tübingen 2001.

3 Vgl. hierzu Richard Alewyns
Rezension von Karl Viëtors Probleme der
deutschen Barockliteratur von 1928, in:
Richard Alewyn (Hg.): Deutsche

Barockforschung. Dokumentation einer Epoche.
Köln, Berlin H966, 421-425, hier 425. -
Ferner: Sylvia Neudecker, Dirk Nie-
fanger, Jörg Wesche (Hg.): Kulturelle
Orientierung um iyoo. Traditionen,
Programme, konzeptionelle Vielfalt. Tübingen

2004, 2.

4 Besonders einflussreich waren die
beiden folgenden Studien: Leo Balet: Die
Verbürgerlichung der deutschen Kunst,
Literatur und Musik im 18. Jahrhundert.
Strassburg u. a. 1936; Arnold Hirsch:
Bürgertum und Barock im deutschen
Roman. Eine Untersuchung über die Entstehung

des modernen Weltbildes. Frankfurt
am Main 1934.

5 Vgl. August Langen: Der
Wortschatz des deutschen Pietismus. Tübingen
:954-

6 So Ernst Lewalter: Spanisch-jesuitische

und deutsch-lutherische Metaphysik
des iy. Jahrhunderts. Ein Beitrag zur
Geschichte der iberisch-deutschen
Kulturbeziehungen und zur Vorgeschichte des

deutschen Idealismus. Hamburg 1935,
hierzu 81 f.

7 Exemplarisch dafür ist Morhofs
Polyhistor, der erstmals 1688 erschienen

war; vgl. hierzu das einleitende Kapitel
des Uberblicks über die Naturwissenschaften:

Quomodo historia naturalis sit
instituenda, e mente Francjisci] Baconis
Verulamii, et eius sequentium vestigia. In:
Danielis Georgii Morhofii Polyhistor lite-
rarius, philosophicus et practicus. Editio
quarta. 2 Bde. Lübeck 1747, II: 121-149.

8 Vgl. hierzu exemplarisch die Studie

von Lucas Marco Gisi: Einbildungskraft
und Mythologie. Die Verschränkung von
Anthropologie und Geschichte im 18.

Jahrhundert. Berlin 2007.
9 Dem Philosophiehistoriker Pana-

jotis Kondylis (wie Anm. 1) geht es vor

allem um diesen Sachverhalt, der zunächst
paradox erscheinen mag: dass rivalisierende

Gruppen ein und dieselbe
Denkstruktur benutzen, um sie mit verschiedenen

Inhalten zu füllen und von dort aus

gegeneinander zu polemisieren; vgl.
Anm. 10 zu 56, 56 f.

10 Ebenda, 52.
11 [Georges Leclerc, Comte de Buf-

fon] Allgemeine Historie der Natur nach
allen ihren besonderen Theilen abgehandelt;

nebst einer Beschreibung der
Naturalienkammer Sr. Majestät des Königes
von Frankreich. Mit einer Vorrede von
Herrn Doctor Albrecht von Haller [...].
ErsterTheil. Hamburg, Leipzig 1750; vgl.
hierzu Hallers Vorrede, XIV. - Isaac
Newtons The chronology ofancient kingdoms

amended war in London 1728
erschienen, ein Jahr nach dem Tod des

grossen Gelehrten.
12 Immanuel Kant publizierte 1792

seinen Aufsatz Ueber das radikale Böse
in der menschlichen Natur zuerst in der
Berlinischen Monatsschrift; 1793 integrierte

er ihn seiner Schrift Die Religion
innerhalb der Grenzen der bloßen
Vernunft als Einleitungsteil.

13 Zu Hallers Publikationsstrategie
in diesem Fall vgl. Hubert Steinke: Der
Patron im Netz. Die Rolle des Briefwechsels

in wissenschaftlichen Kontroversen.
In: Martin Stuber, Stefan Hächler, Luc
Lienhard (Hg.): Hallers Netz. Ein
europäischer Gelehrtenbriefwechsel zur Zeit
der Aufklärung. Basel 2005, 441-462, hier
445. - Voltaire widmete 1745 sein gegen
alle Offenbarungsreligionen gerichtetes
Drama Mahomet (1742) nach dem Verbot

der Aufführungen in Frankreich
ausgerechnet Papst Clemens XIV., der sich
dafür mit der Zusendung von zwei
Medaillen artig bedankte.

14 [Claude-Adrien Helvétius] Diseurs

über den Geist des Menschen. Aus
dem Französischen des Herrn Helve-
tius. [Ubersetzung von Johann Gabriel
Forkert] Mit einer Vorrede Herrn Joh.
Christoph Gottscheds. Leipzig, Liegnitz
1760.

15 Lichtenberg, Sudelbücher, Heft K,
Nr. 303; in: Georg Christoph Lichtenberg:

Schriften und Briefe. Zweiter Band: 455



HALLER UND DIE AUFKLARUNG

Sudelbücher II. Materialhefte,
Tagebücher. Hg. von Wolfgang Promies.
München 1975, 453.

16 Göttingische Anzeigen von
Gelehrten Sachen 1766, 773; die Rezension
ist auch abgedruckt in: Albrecht von Haller:

Tagebuch seiner Beobachtungen über
Schriftsteller und über sich selbst. Zur Ka-
rakteristik der Philosophie und Religion
dieses Mannes. Hg. v. Johann Georg
Heinzmann. 2 Bde. Bern 1787, I: 271-
276.

17 Vorrede zur Sammlung neuer und
merkwürdiger Reisen, zu Wasser und zu
Lande. Aus verschiedenen Sprachen übersetzt.

Göttingen iyyo. In: Sammlung kleiner

Hallerischer Schriften. 2., verbesserte
und vermehrte Auflage. 3 Bde. Bern 1772,
I: 131 -141, hier 135 h

18 Ebenda, 138 f.

19 Die Preisaufgaben der Klasse für
spekulative Philosophie der Berliner
Akademie für die Jahre 1747, 1751, 1755
und 1763 forderten zur Auseinandersetzung

mit den Grundbegriffen der
Leibniz'schen Philosophie - den Monaden,

dem Determinismus, dem Optimismus

und der Evidenz - auf; die Preise
fielen in der Regel an die Gegner von
Leibniz und Wolff. Vgl. Adolf Harnack:
Geschichte der Königlich preußischen
Akademie der Wissenschaften zu Berlin.
Bd. I/i, Berlin 1900, 401-412.

20 Denis Diderot: Œuvres complètes.
Éd. J. Assézat et Maurice Tourneux.
20 Bde. Paris 1873-1875, II: 11.

21 Bibliothèque raisonnée, 33/1 (1744),

33-50, hier 42 f.
22 Ebenda, 43.
23 Ebenda, 44.
24 Ebenda, 44 f.

25 Haller,Vorredei75o(wieAnm. 11),

X; die Vorrede ist auch ediert in Haller,
Kleine Schriften 1772 (wie Anm. 17), I:

47-77-
26 Zu Hallers Hypothesen- und

Evidenzbegriff vgl. ausführlich Simone de

Angelis: Von Newton zu Haller. Studien
zum Naturbegriff zwischen Empirismus
und deduktiver Methode in der Schweizer

Frühaufklärung. Tübingen 2003.
27 Haller,Vorrede 1750(wieAnm. 11),

456 X.

28 Voltaire: Lettres philosophiques.
Amsterdam 1734, Brief XII, Lettre sur le

Chevalier Bacon, 105-120, hier 112 f.

29 Haller, Tagebuch 1787 (wie
Anm. 16), II: 95-118.

30 Kritik der reinen Vernunft. In:
Immanuel Kant: Werke in sechs Bänden. Hg.
von Wilhelm Weischedel. Bd. II. Darmstadt

1970, Vorrede zur zweiten Auflage
23 f.

31 Metaphysische Anfangsgründe der
Naturwissenschaft. In: Ebenda, Bd. V.
Darmstadt 1957, Vorrede 12.

32 GeorgiiDaniel Coschwitz Duc-
tum salivalem novum per glandulas
maxillares, sublinguales, linguamque
excurrentem disquisitioni anatomicae
submittunt praeses Johannes Georgius
Du Vernoi & respondens Albertus
Haller. Tübingen 1725, 21 f. (Vorrede von
Duvernoy). - Den Hinweis auf diesen
Text verdankt der Vf. Urs Böschung.

33 Albrecht von Hallers Gedichte,
hrsg. und eingel. von Ludwig Hirzel.
Frauenfeld 1882, 58 (W 337-350).

34 Charles Bonnet: Contemplation de
la nature. 2 Bde. Lausanne 1770, p. VIII,
chap. XVI: Considérationsphilosophiques
au sujet des Polypes; vgl. I: 337 h

35 [Georges Leclerc, Comte de Buf-
fon] Allgemeine Historie der Natur nach
allen ihren besonderen Theilen abgehandelt;

nebst einer Beschreibung der
Naturalienkammer Sr. Majestät des Königes
von Frankreich. Mit einer Vorrede Herrn
Doctor Albrecht von Haller [...]. Zwey-
ter Theil, Hamburg und Leipzig 1752;
vgl. hierzu den Schluss der Vorrede (un-
pag., Bogen cv). - Zum Verhältnis Hallers
und Bonnets zu Buffon vgl. Jacques Roger:

Buffon. Un philosophe au jardin du
roi. Paris 1989, 450-454.

36 Versuch einer Geschichte der
lyrischen Dichtkunst; in: Johann Gottfried
Herder: Werke in drei Bänden. Hg. von
Wolfgang Proß. München, Wien
1984-2002; vgl. I: 10 und Kommentar I:
702.

37 Vgl. hierzu Peter Hanns Reill: Das
Problem des Allgemeinen und des Besonderen

im geschichtlichen Denken und in
den historiographischen Darstellungen
des späten 18. Jahrhunderts. In: Karl



WOLFGANG PROSS ANMERKUNGEN

Acham, Winfried Schulze (Hg.): Teil und
Ganzes. Aum Verhältnis von Einzel- und
Gesamtanalyse in Geschichts- und Sozial-
wissenschaften. München 1990, 141-168. -
Vgl. auch: Wolfgang Proß: Die Begründung

der Geschichte aus der Natur -
Herders Konzept von <Gesetzen> in der
Geschichte. In: Hans Erich Bödeker, Peter

Hanns Reill, Jürgen Schlumbohm
(Hg.): Wissenschaft als kulturelle Praxis.
Göttingen 1999, 187-225.

38 Herder 1984-2002 (wie Anm. 36),
I: 611 (Auch eine Philosophie der
Geschichte zur Bildung der Menschheit, Erster

Abschnitt).
39 Vgl. hierzu Kondylis 1981 (wie

Anm. 1): Gott zwischen Geist und Natur
bzw. die Aufklärung zwischen Anbetung,
Neutralisierung und Instrumentalisierung

Gottes, 361-381.
40 Die Zitate sind Herders Ideen

(Buch VIII, Kap. IV) und Rousseaus
zweitem Discours entnommen; vgl. Herder

1984-2002 (wie Anm. 36), III/1: 297.

- De l'origine de l'inégalité parmi les

hommes. In: Jean-Jacques Rousseau: Du
contrat social et autres œuvres politiques.
Introduction de Jean Ehrard. Paris 1975,
40.

41 Letters, or Essays to Alexander
Pope, Esqu. In: The Works ofthe late Right
Honorable Henry St. John, Lord Viscount
Bolingbroke. 5 Bde. London 1777, III:
155 f.

42 Zur Beziehung Haller - Triller vgl.
auch Haller, Gedichte 1882 (wie Anm. 33),
CCCXXX f.; 1752 schreibt Haller noch
ein kleines Trostgedicht Ueber den Tod
der Frau Trillerin (ebenda, 206 f.).

43 Daniel Wilhelm Triller: Lobgedichte,

aufden unsterblichen Poeten, Martin

Opiz von Boberfeld. In: Martin Opi-
zen von Boberfeld Teutsche Gedichte, in
vier Bände abgetheilet, Von neuem
sorgfältig übersehen, allenthalben fleißig
ausgebessert, mit nöthigen Anmerkungen
erläutert, von Daniel Wilhelm Triller.
4 Bde. Frankfurt am Main 1746,1: unpag.,
Bogen 3 (*""':"r).

44 Vgl. Hirzeis Darstellung der
Verteidigung Hallers durch Pyra in: Haller,
Gedichte 1882 (wie Anm. 33), CCCII-
CCXVI.

45 Zur Einstellung Hallers zu Opitz
vgl. Karl S. Guthke: Haller und die
Literatur. Göttingen 1962, 107-109. Als Uberblick

zu Hallers Kenntnisnahme der
Dichtung des 17. Jahrhunderts und der
Zeitgenossen in der ersten Hälfte des

18. Jahrhunderts ist immer noch grundlegend

der Einführungsteil bei Haller,
Gedichte 1882 (wie Anm. 33); vgl. hierzu
jetzt die Beiträge zur Dichtung und
Literaturkritik in diesem Band.

46 Haller, Gedichte 1882 (wie
Anm. 33), 250.

47 Zur Situation des Ubergangs in der

Lyrik vom 17. zum 18. Jahrhundert
vgl. auch Wolfgang Proß: Lyrik in der
ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts. In:
Rolf Grimminger (Hg.): Deutsche
Aufklärung bis zur Französischen Revolution
(1680- 1789). München, Wien 1980, 545-
568.

48 Religio Laid or a Laymans Faith.
A Poem. In: The Works ofJohn Dryden.
20 Bde. Berkeley etc. 1956-2000, II: 109.

49 Haller, Gedichte 1882 (wie
Anm. 33), 249.

50 Ebenda, 393 f.

51 Delia perfetta poesia Italiana, spie-

gata, e dimostrata con varie osservazioni
da Lodovico Antonio Muratori [...]. Con
le annotazioni critiche di Anton Maria
Salvini. 2 Bde. Venedig 1770; vgl. hierzu
Band I, Buch II, Kap. XV, 365 f.

52 Ebenda, 373.
53 Vgl. ebenda 373 f.

54 Göttingische Anzeigen von gelehrten

Sachen, 1775, 630.
55 Des Freyherrn von Canitz

Gedichte, Mehrentheils aus seinen eigenhändigen

Schrifften verbessert und vermehret,

mit Kupfern und Anmerckungen,
Nebst dessen Leben, und einer Untersuchung

von dem guten Geschmack in der
Dicht- und Rede-Kunst ausgefertiget von
Johann Ulrich König. Zweyte Auflage.
Berlin, Leipzig 1734.

56 Ebenda, Die sechste Satyre. Vorzug
des Land-Lebens. In einem Einladungsschreiben

an den Herrn von Brand. 1692,
259-267, hier 259-261.

57 Haller, Gedichte 1882 (wie
Anm. 33), 41 f. {Die Alpen, V. 471-490).

58 Niccolö Machiavelli: Discorsi so- 457



HALLER UND DIE AUFKLÄRUNG

pra la prima deca di Livio. Libro terzo,
cap. I: A volere che una sètta o una repu-
blica viva lungamente, è necessario ri-
tirarla spesso verso il suo principio.

59 Zur Bedeutung von Veiras für das

politisch-utopische Denken des 18.

Jahrhunderts bis zu Wieland, Müller von Itzehoe,

Schiller und Schikaneder/Mozart
vgl. Wolfgang Proß: Schillers und
Mozarts politische Utopie. In: Klaus Manger:

Der ganze Schiller. Programm
ästhetischer Erziehung. Heidelberg 2006,
155-198.

60 Sermo academicus ostendens quantum

antiqui eruditioni et industria antecel-
lant modernos. In: Haller, Gedichte 1882

(wie Anm. 33), 381-390, hier 387: «Sit
quod Sevarambum fictitia Republica ideas

Piatonis longe superet institutorum
militate, possibilitate, difficile tarnen erit
modérais, Rempublicam ostendere legum ro-
bore et solertia conparabilem Spartanae.»

61 [Albrecht von Haller] Usong. Eine
Morgenländische Geschichte, in vier
Büchern. Bern 1771, 53.

62 Premier discours. De la maniéré d'
étudier & de traiter l' Histoire naturelle-,
in: [Buffon] Histoire naturelle générale et
particulière. Avec la description du Cabinet

du Roy. Bd. 1. Paris 1749, 11.

63 Haller, Vorrede zu Buffon 1752
(wie Anm. 35), unpaginiert.

64 Ebenda (Bogen b2r).
65 Ebenda (Bogen cr)
66 Gerade Goethes Studie Die Natur,

die um 1780 entstanden ist, geht in ihrem
Textbestand weit weniger auf Spinoza
zurück als auf die <Première vue> De la

nature in Buffons Histoire naturelle.
67 Vgl. oben Anm. 25.
68 Haller, Gedichte 1882 (wie

Anm. 33), 72-74 (Die Falschheit menschlicher

Tugenden, W. 255-292).

69 Dryden, The Hind and the Panther,

V. 91-92, 104-106 und 114-119, in
Dryden 1956-2000 (wie Anm. 48), III:
125-127.

70 Johann Wolfgang Goethe: Die
Schriften zur Naturwissenschaft
(Leopoldina-Ausgabe). Erste Abt., Bd. 9:
Morphologische Hefte. Bearb. von Dorothea
Kuhn. Weimar 1954, 223.

71 Ebenda, 97.
72 Ebenda, 99.
73 Ebenda, 100.

74 Johann Wolfgang Goethe: Ur-
faust - Faust. Ein Fragment - Faust. Eine
Tragödie. Paralleldruck der drei Fassungen.

Hg. von Werner Keller. 2 Bde.,
Frankfurt/Main 1985; vgl. hier die
Fassung der Szene Nacht (V. 668-677) von
1808,1: 85.

75 Goethe 1954 (wie Anm. 70), 88.

76 Herder 1984-2002 (wie Anm. 36),
III/1: 78 f. (Ideen, Buch III, Kap. 2);

vgl. ferner den Kommentar in III/2: 184-

19I-
77 Friedrich Heinrich Jacobi: Uber

die Lehre des Spinoza, in Briefen an den
Herrn Moses Mendelssohn. Breslau 1785;
eine zweite, wesentlich erweiterte Ausgabe

erschien 1789.
78 Herder 1984-2002 (wie Anm. 36),

II: 733-843 (Gott. Einige Gespräche,
1787); vgl. die Varianten der Zweitauflage
von 1800 und den Kommentar, 1033-1127.
Herder zitiert bzw. nennt Haller explizit
im dritten (vgl. 783, 788), im vierten (801,
812 f.) und im fünften seiner Gespräche
(821 f.).

79 Ebenda, 781-785, hier 782 (Drittes
Gespräch).

80 Ebenda, 760-763 (Zweites
Gespräch).

81 Ebenda, 765 f.
82 Ebenda, besonders 764.

458


	Haller und die Aufklärung

