
Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 85 (2008)

Artikel: Albrecht von Haller : Leben - Werk - Epoche

Autor: Steinke, Hubert / Boschung, Urs / Pross, Wolfgang

Kapitel: Religion und Theologie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1071037

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1071037
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religion und Theologie
Cornelia Rémi

Hyperorthodoxie oder Freigeisterei?

Bald nach dem Tod Albrecht von Hallers am 12. Dezember 1777 gehen
Gerüchte um, die ein alles andere als positives Bild von seinem christlichen
Glauben zeichnen: «Haller [...] habe in seinen lezten Lebenstagen allen

um ihn her versammleten Theologen rund heraus gestanden: er glaube
nichts, und es sey ihm unmöglich etwas zu glauben, so gern er es auch
thäte! »' War Haller demnach ein Freigeist, ein Deist?2 Also ein Skeptiker,
der Wahrheit allein mit seiner Vernunft erkennen wollte, die biblische
Offenbarung ablehnte und eine <natürliche> Religion ausserhalb der Kirche
suchte? Am Ende gar ein Atheist, der Gott vollkommen leugnete? Oder
umgekehrt ein übereifriger Calvinist, der sich so sehr in die kirchlichen
Lehren hineinsteigerte, dass ihm «hyperorthodoxe Gespenster [...] durch
ihre Theologie alles Licht des aufgeklärten Christenthums ausbliesen»?3

Allerdings waren sich nicht nur Hallers Zeitgenossen, sondern auch

spätere Biographen nicht einig, welchen Platz Religion und Theologie in
seinem Leben einnehmen.4 Die Hallerforschung des 20. Jahrhunderts
dramatisierte das Verhältnis von Glauben und Wissen in seinen Schriften

sogar lange zu einem drastischen Konflikt.5 Seit Richard Toellners Buch
über die Einheit im Denken des letzten Universalgelehrten (1970) geht sie

jedoch mehrheitlich davon aus, dass Hallers Christentum seiner Arbeit als

Naturwissenschaftler nicht widerspricht; sinnliche Erfahrung, autonome
Vernunft und christliche Offenbarung sind komplementäre Erkenntnismethoden,

die in Hallers Werk eng ineinandergreifen.6 Wo die sinnliche

Wahrnehmung nicht weiterkommt, beginnt die Arbeit der Vernunft; wo
die vernünftige Erkenntnis auf ihre Grenzen stösst, ist der Mensch auf die

Offenbarung verwiesen, die ihm Erlösung und Gnade verheisst. Entscheidend

ist dabei, dass Haller von unmittelbarer Erfahrung und nicht von



RELIGION UND THEOLOGIE

vernünftigen Spekulationen ausgeht. Hypothesen bilden allenfalls einen

wichtigen Zwischenschritt, indem sie die Wahrnehmung auf zuvor nicht
Beachtetes lenken.7

Die Denkform, in der Haller diese Komponenten miteinander vereint,
ist die Physikotheologie.8 Sie basiert auf der Annahme, dass die schöne,

zweckmässige Ordnung der Natur auf den allmächtigen, unendlich weisen
und gütigen Schöpfer verweist, der eine vollkommene Welt erschaffen und
auf das Wohlergehen des Menschen ausgerichtet hat. Aufgabe
naturwissenschaftlicher Forschung ist es, das harmonische Zusammenwirken aller
Elemente dieser Welt empirisch zu erkunden, daraus auf die Eigenschaften
ihres Schöpfers zu schliessen und so die Vollkommenheit des göttlichen
Weltplans nachzuweisen. Erkenntnis der Natur ist deshalb zugleich
Gotteserkenntnis. Die einzelnen Erkenntnisschritte folgen hierbei zwar einer
bestimmten Hierarchie und Reihenfolge,9 können aber eigentlich nicht in
Konflikt zueinander geraten. Da Haller Gott aus seinen Untersuchungen
zunächst ausblendet und erst in einem zweiten Schritt nach der religiösen
Relevanz der gewonnenen Daten fragt, kann er moderne naturwissenschaftliche

Methodik und theologische Deutung meist ohne grosse Probleme

miteinander verbinden.10
Bei seinem Leidener Lehrer Herman Boerhaave erlebt Haller, wie sich

calvinistischer Glaube und wissenschaftliche Entdeckerfreude miteinander
vereinbaren lassen." Boerhaaves Arbeit ist geprägt von reformierten
Gedanken, die auch für seinen Schüler entscheidende Bedeutung gewinnen:
Der Mensch sei verpflichtet, die Natur als Schöpfung des allmächtigen
Gottes zu erkunden, um aus ihr Gottes Willen zu ergründen. Gemäss der
Lehre Calvins, der die Sündhaftigkeit des menschlichen Verstandes betont,
muss der Naturforscher die Schöpfung jedoch mit Demut studieren und
darf sich nicht darauf verlassen, mit seinem von Sünde verdunkelten
Verstand wahres Wissen zu erlangen, das ihm nur durch Gnade gewährt werden

kann.12 Boerhaave folgert daraus, dass wahres Wissen nicht durch
blosses Nachdenken, sondern durch Experiment und Beobachtung zu
erlangen sei. Statt die Welt im Ganzen zu erklären, enthüllt er die Grösse

Gottes, indem er sich auf kleine und kleinste Einheiten der Schöpfung
konzentriert.

Religion und Theologie spielen aber nicht nur im Rahmen von Hallers
Naturforschungen eine wichtige Rolle für ihn. Bereits über seinen Berner
Hauslehrer Abraham Baillod muss er mit dezidiert theologischen Fragen
in Kontakt gekommen sein - war dieser Baillod doch ursprünglich ein

Geistlicher, der wegen pietistischer Ansichten 1707 aus dem Pfarramt
ausgeschieden war. Entsprechende Interessen begleiten Haller auch in seinen

Studienjahren; so schafft er sich bereits in Tübingen neben medizinischen
200 auch theologische Schriften an.13 Im Laufe seines Lebens wechselt er mit



CORNELIA RÉMI HYPERORTHODOXIE ODER FREIGEISTEREI?

ff./i
irfYta, i/acrzi. s. ITe/irA-rrt a n^rum.

Cfe. '-frret ^rC U^X-^ftC^VC^ e^C,

*> * f
• Syj&f//j&^£.f£s#.~c&6£paû.

S' J727. M fSZ\rj£yrt* J. &&.

J~\
*'

/yT*ri eu-?ii~> !X*Isisrsyw<wi &Yit6äjt,/.um*

Ûfii* m+rutr*'^. <?£ySéi*>

#*&*, WS* .ffZ£*îLdy~/I„jpA <&£&**&-/**.

ft, tfd imz^i
OMZifri'iic* fU-riJ '/I&Üb* //A^-a-,'wJ.'//"">

ItS&I&W4» MAmé,

Jfc* "iff1*.
' - / • ^ *1**&**** f****—

J-Gttrsz. frzise*z4> ^ ^es* Jmrnxr,
•* C^?Ä y, /&*&***»'

^Arx.+ï mau&c+nÀ*. yi?yru.i-*? et-a-ïvz ^ Q

"^u-t ,^rpc*Jl 4*4. wu, ^ ^

In den frühen 1730er Jahren unterzog der junge Haller die Bibel einer kritischen Lektüre
und verfasste einen 37-seitigen Kommentar, in dem er sich von einer orthodoxen,
wörtlichen Lesung distanzierte und darauf hinwies, dass viele Texte auf «eine gewisse
poetische Weise erzählt» würden. - Handschriftliches Urteil über eine lateinische
Bibelausgabe von 1715, gekauft am 1. April 1727 in Leiden. - Burgerbibliothek Bern, Nach-
lass Haller, Ms. 62, fol. 52r.

?*

Theologen verschiedenster Couleur Briefe;'4 sein Korrespondentennetz
reicht von orthodoxen Lutheranern wie Johann Benedikt Carpzov oder
Ernst August Bertling über Pietisten wie Friedrich Christoph Oetinger oder
die Herrnhuter Johann Friedrich Francke und James Hutton bis hin zu
einem führenden Vertreter der Aufklärungstheologie wie Johann Friedrich
Wilhelm Jerusalem. Seine Briefe berühren theologische Fachdiskussionen
über eigene und fremde Schriften ebenso wie Fragen der praktischen
Kirchenorganisation oder Probleme der Seelsorge. Aus allen Lebensabschnitten

Hallers sind Quellen überliefert, die religiöse Fragen anschneiden oder
auch intensiv diskutieren. Der Vielfalt dieser Quellen entsprechen die vielen

Facetten der religiösen Persönlichkeit Albrecht von Hallers.
Auf der Basis einer physikotheologischen Weltsicht setzt Haller sich in

den frühen 1730er Jahren auch mit kritischen Stimmen zur biblischen Tra- 201



RELIGION UND THEOLOGIE

dition und zu kirchlichen Lehren auseinander.'5 Indem er sich mit solchen
Stimmen beschäftigt, hinterfragt und problematisiert er seinen Glauben,
statt ihn unkritisch als selbstverständlich hinzunehmen. Seine handschriftlichen

Lektürenotizen zu religionsphilosophischen Werken und zur Bibel
dokumentieren eine kritische Offenheit, die sich mit einer streng orthodoxen

Position nicht unbedingt vereinbaren lässt.16 So liest er die Bibel
nicht nur als Offenbarungsschrift, sondern auch als kulturgeschichtliche
Quelle und poetisches Werk (vgl. Abb. S. 201). Keineswegs will er alle

Details wortwörtlich verstanden wissen; er kritisiert Stellen im Prediger
Salomonis, die ihm irreführend und verworren erscheinen, sucht nach
wissenschaftlich plausiblen Erklärungen für die Sintflut und notiert, dass die
Ahnentafeln Jesu im Matthäus- und Lukasevangelium voneinander abweichen

(vgl. auch den Beitrag zum Forscher und Gelehrten in diesem Band).'7
Zwar formuliert Haller damit keine radikale Kritik, zeigt jedoch, dass er
als mündiger Christ die Autorität der Heiligen Schrift nicht einfach akzeptieren

kann. Seine Einwände verweisen, wenn auch nur im Ansatz, auf die

philologische Textkritik der aufgeklärten Bibelexegese.

Heterodoxe Lyrik?

Eine kritische Haltung zeigt sich auch in seinen Gedichten - nicht nur,
weil sie theologische Fragen in der Gattung des Lehrgedichts behandeln

(vgl. auch den Beitrag zur Dichtung in diesem Band).'8 Haller veröffentlicht

den Versuch Schweizerischer Gedichten 1732 zunächst anonym. Er
dürfte geahnt haben, dass er sich mit diesen Texten in seiner Heimatstadt

Arger einhandeln würde, da das konservative Berner Staatskirchentum

gegen eigenständiges theologisches Denken streng durchzugreifen pflegte.'9
Es hilft ihm nicht viel, dass er versucht, im Vorwort seines Buches seine

Rechtgläubigkeit zu beteuern: «Sonderlich aber versichert der Verfasser,
daß Er wider den geoffenbahrten Glauben weder Zweiffei noch Vorur-
theil jemahls gehabt.»20 Seine Gedichte provozieren dennoch Kritik,21 auf
die er in der zweiten Auflage 1734 reagieren muss. Er nimmt in seiner
Vorrede den Vorwurf auf, dass manche Passagen der Gedichte sich als

Plädoyer für eine deistische Haltung verstehen Hessen,22 und rechtfertigt sich
in der beigegebenen Schuz-Schrift damit, dass er als Dichter anders als ein

Philosoph nicht dazu verpflichtet sei, alle Aspekte eines Problems vollständig

abzuhandeln.23 Obwohl er an seinen Texten etliche Änderungen
vornimmt, entschärft er deshalb längst nicht alle provokanten Stellen.24

Ein Ärgernis sind seine Gedichte zunächst wegen ihrer satirischen
Attacken gegen Obrigkeit und Kirche. So findet sich unter den Porträts un-

202 fähiger Politiker in Die verdorbenen Sitten etwa «Härephil, der allgemeine



CORNELIA RÉMI HETERODOXE LYRIK?

Christ, Der aller Glauben Glied und keines eigen ist» (V. 157) und sich als

frommer Heuchler stets bereitwillig zum Richter über andere aufwirft.
Auch die Kritik an der Heiligen- und Heldenverehrung in Die Falschheit
menschlicher Tugenden erregt Anstoss: Zum einen, weil seine Polemik
gegen den Heiligenkult der katholischen Kirche auch die <echten> Märtyrer
der Urchristenheit trifft; zum anderen, weil einige Verse gegen Ende des

Textes, die einen weisen, tugendhaften Mann schildern, den Schluss
nahelegen, der Verfasser sympathisiere mit den Deisten, die das Jenseits
ignorieren und sich ganz dem Leben im Diesseits zuwenden: «Nie störet seine

Lust die Forcht vor späten Jahren, I Er sucht kein fernes Gut und lasst kein
jezigs fahren; I Die Welt ist ihm zu Dienst, er aber nicht der Welt, I Er lasst

den Thoren Müh und wählt was ihm gefällt.»25 In der zweiten Auflage
seiner Gedichte hat Haller diese Verse getilgt.

Als Provokation mögen seine Gedichte auch deshalb begriffen worden
sein, weil ihr polemischer Ton den Eindruck einer gewissen Heterodoxie
erwecken konnte. Dies gilt insbesondere für die Gedanken über Vernunft,
Aberglauben und Unglauben, in denen der rechte Glaube allenfalls eine

marginale Rolle spielt. Zusätzliche Verwirrung stiftet Haller, indem er in
der Vorrede seines Gedichtbandes betont, dass er «so offt er vom Glauben
redt, den falschen Glauben dadurch verstanden haben will».26 Im Mittelpunkt

des Textes stehen ebendiese falschen Formen des Glaubens: Statt die

Verstandesgaben, die Gott ihm geschenkt hat, richtig anzuwenden, lässt

der Mensch sich von Eitelkeit und Hochmut leiten. Im Aberglauben schaltet

er seine Vernunft vollständig aus und hört auf, eigenständig zu denken.

Er meint, dass weltliche Mittel und Zeremonien genügen, um sein Verhältnis

zu Gott recht zu gestalten, und gehorcht blind den heuchlerischen
Worten der Priester. Im Unglauben dagegen vertraut er allzu sehr auf seine

Vernunft, blendet Gott aus seiner Welt aus und akzeptiert allein, was ihm
gefällt. Zum wahren Glauben führt nur das rechte Mass einer Vernunft, die

um die Grenzen ihrer Erkenntnisfähigkeit weiss und dem Menschen hilft,
aus der wunderbaren Einrichtung der Natur auf die Macht und Weisheit
des Schöpfers zu schliessen. Damit flicht Haller Elemente seines physiko-
theologischen Forschungsprogramms in seinen Text ein, die auch Ansätze
für radikalere, heterodoxe Gedanken bieten. Einer festen theologischen
Position oder Partei lässt er sich dabei jedoch nicht zuordnen.27

Trotz solcher kritischer Untertöne bemüht sich Haller, seine eigene

Glaubenshaltung zu festigen, indem er sich mit religionskritischen wie
apologetischen Texten aufmerksam auseinandersetzt.28 Besonders wichtig
wird ihm dabei eine Abhandlung des englischen Mathematikers Humphry
Ditton, die er 1733 in französischer Ubersetzung liest. Seine 40 Jahre später

veröffentlichten detaillierten Exzerpte zu Dittons Discourse concerning
the Resurrection of Jesus Christ belegen, wie intensiv er sich mit dieser 203



RELIGION UND THEOLOGIE

Schrift beschäftigt hat.29 Ditton versucht darin, die Auferstehung Christi
präzise zu beweisen, aus der sich die vollständige Wahrheit der gesamten
christlichen Offenbarung herleiten lässt: Wenn Christus auferstanden ist,
dann ist er der von Gott gesandte Messias, seine Lehren sind wahr, und der
Mensch muss nach ihnen handeln. Dittons Text fasziniert Haller wegen
seiner genauen Beweisführung: «Der Endzwek des Verfassers ist zu
zeigen, daß diejenigen, welche die Offenbahrung leugnen, der Vernunft und
der Wahrheit entsagt haben müssen.»30 Ditton geht einzig von zuverlässigen

Grundsätzen aus, zieht aus ihnen nur die nötigsten Folgerungen und

prüft sorgfältig alle Optionen. Da er dabei auch mögliche Einwände des

rationalen Deismus gegen die Offenbarung berücksichtigt, bietet er Haller
eine Basis, um seinen eigenen Glauben zu rechtfertigen.

Obwohl Haller durch die Lektüre Dittons und die Physikotheologie
wichtige Argumente gewinnt, betrachtet er jedoch nicht alle religiösen
Schwierigkeiten als eindeutig lösbar. In Ueber den Ursprung des Uebels
wendet er sich 1734 einem zentralen Problem der Aufklärungstheologie
zu, ohne es befriedigend klären zu können: Warum lässt Gott das Böse in
der Welt zu? Ist seine Schöpfung unvollkommen - oder ist er kein guter
Gott? Haller kann keine Lösung anbieten, die diese Spannung aufhebt,
sondern lediglich erläutern, unter welchen Voraussetzungen das Übel in
die Welt gekommen ist: Gott will die Menschen nicht zu blindem Gehorsam

zwingen, sondern lässt ihnen die Freiheit, selbst zu entscheiden und

zu wählen. Trotz dieser Herleitung aber bleiben drängende Fragen stehen:

«O Gott voll Gnad und Recht, darf ein Geschöpfe fragen: I Wie kann mit
deiner Huld sich unsre Qual vertragen?» (3. Buch, V. 178 f.) Letztlich
bleibt nur die Einsicht, dass der höhere Sinn von Gottes Handeln dem
menschlichen Verstand nicht zugänglich ist. In seiner nachträglich
eingefügten Vorbemerkung zu diesem Gedicht betont Haller selbst, dass ihm

vor allem das Ende des Textes problematisch erscheint: Er habe

verantwortungslos jene Mittel verschwiegen, mit denen Gott die Seelen der
Menschen wieder mit sich versöhnt, nämlich die Menschwerdung und das Leiden

Christi.3' Doch fehle ihm mittlerweile die Kraft, den Trost der
christlichen Offenbarung poetisch überzeugend in seinen Text einzuarbeiten.

Noch radikaler und offener endet sein Unvollkommenes Gedicht über
die Ewigkeit von 1736: Auch dieser Text wirft existentielle Probleme auf,
doch bietet er nicht einmal mehr den Ansatz einer Lösung an.32 Der
Mensch sieht sich mit den unendlichen Dimensionen der Ewigkeit
konfrontiert und findet angesichts seiner eigenen Sterblichkeit keine Ruhe.
Auch hier fügt Haller nachträglich eine Bemerkung ein, die den Leser auf
diese Schwierigkeit hinweist: Eigentlich habe er die im Gedicht gestellten
Fragen erwidern und beantworten wollen, doch sei es ihm nicht gelungen,

204 seinen Text abzuschliessen. Sein pauschaler Hinweis, dass er in jedem Fall



CORNELIA RÉMI HETERODOXE LYRIK?

von einem Leben nach dem Tod ausgehe, bleibt jedoch Marginalie.33 Dies

mag damit zusammenhängen, dass Haller in beiden Gedichten kein umfassendes

philosophisches System entwerfen, sondern die Problematik ihrer
Gegenstände besonders radikal und eindringlich gestalten will. Möglich ist

allerdings auch, dass die naheliegende Antwort - der Verweis auf die
biblische Offenbarung - ihn selbst immer weniger befriedigt, zumal er in der
zweiten Hälfte dieses Jahrzehnts den Tod seiner beiden ersten Ehefrauen
und zweier Kinder zu bewältigen hat. Zwar erhält er von Freunden,
Bekannten und Seelsorgern geistlichen Zuspruch;34 doch belegt sein Tagebuch,

von dem noch die Rede sein wird, dass er im christlichen Glauben
keine Ruhe finden kann. Mit der Ewigkeit als Massstab richtet sich sein

Blick nicht mehr auf die Schöpfung, sondern auf das Leben nach dem Tod,
auf Sünde, Schuld und Erlösung.

Mission Glaube: Religion und Gesellschaft

Dennoch betätigt sich Haller im Lauf seines Lebens auch öffentlich als

reformierter Christ und stellt Überlegungen zur Funktion der christlichen
Religion für die Gesellschaft an. So erreicht er in Göttingen, dass die
reformierten Angehörigen der Universität nicht nur regelmässig private
Gottesdienste abhalten dürfen, sondern schliesslich sogar offiziell eine eigene
Gemeinde gründen dürfen. Es dürfte kein Zufall sein, dass das Kirchengebäude,

dessen Bau er initiiert, in seinem Innern an einen anatomischen
Hörsaal mit aufsteigenden Bankreihen erinnert (vgl. Abb. S. 207).35 Auch
nach seiner Rückkehr nach Bern lässt er sich über die Entwicklung der
Gemeinde auf dem Laufenden halten.36

Hallers christliches Engagement äussert sich auch in einem lebhaften
Interesse für die Mission,37 wie zwei umfangreiche Rezensionen belegen,
die Haller 1743 und 1744 in der Bibliothèque raisonnée veröffentlicht: Er
fasst in ihnen ausführlich Berichte zur Mission in Grönland und im
südindischen Malabar zusammen.38 Religion spielt dabei in zweierlei Hinsicht
eine Rolle. Zum einen geht er auf Geographie und Klima, Sitten und
Gebräuche des jeweiligen Landes ein und fragt nach dem Profil der jeweils
vorgefundenen Religion. Zum anderen schildert er den Verlauf der
protestantischen Mission und vergleicht deren Erfolge dabei immer wieder
polemisch mit den missionarischen Anstrengungen anderer Konfessionen. Die
Berichte wiederholen hierbei seine Ansichten aus den Gedanken über
Vernunft, Aberglauben und Unglauben:39 Furcht vor dem Tod und elende

Lebensbedingungen führen dazu, dass die Grönländer zwar an eine
unsterbliche Seele und ein Leben nach dem Tod glauben, sich aber in ihrem
Aberglauben von verführerischen Schamanen nur allzu leicht ausnutzen 205



RELIGION UND THEOLOGIE

lassen. Ähnliches gilt für die indischen Priester, die vorsätzlich den

Aberglauben der Bevölkerung fördern und ausbeuten. Insofern habe die katholische

Mission hier besonders leichtes Spiel. Gerade in den konkreten
Missionserfolgen erweist sich deshalb immer wieder die Überlegenheit der
Protestanten,40 da die katholische Kirche ihre Anhänger lediglich zum
Aberglauben erziehe: «Daraus erhellet, daß ein bekehrter Protestant wegen der

Schwierigkeit und des Verdiensts so viel werth ist als tausend bekehrte
Katholiken.»4' Haller fühlt sich zudem darin bestätigt, der besten Kirche,
nämlich der reformierten, anzugehören, weil sie die eigenen Glaubensbrüder

nicht sabotiere wie die Lutheraner: «Man siehet mit Vergnügen die

Reformirte Religion sich vor allen Kirchen in der Welt, durch ihre Entfernung

von allem Eigennutzen, und durch die Billigkeit hervorthun, die sie

gegen die übrigen Religionen ausübet.»42

Eine programmatische Begründung dieses seines Engagements entwirft
Haller schliesslich in der Vorrede zur Prüfung der Sekte die an allem zweifelt

17 51 ).43 Der aus Lausanne stammende Theologe Jean-Pierre de Crou-
saz hatte 173 3 sein Examen du pyrrhonisme veröffentlicht, eine umfangreiche

Abhandlung gegen radikale Skepsis und Unglauben. Johann
Heinrich Samuel Formey, der diesen Text in Berlin zu einer Kurzfassung
komprimiert, bittet Haller, seine Version des Examen ins Deutsche zu
übersetzen. Haller spitzt dabei die polemische Stossrichtung deutlich zu.44

In einer ausführlichen Vorrede begründet er die entscheidende Funktion
der christlichen Religion in Staat- und Gemeinwesen und warnt vor den
verheerenden Folgen des Unglaubens. Diese Vorrede entwirft einen
konservativen Rahmen, in den sich Hallers weitere Aktivitäten einordnen
lassen. Er stellt sie deshalb auch als Programm an den Anfang beider
Ausgaben seiner Kleinen Schriften (1756 und 1772). Er geht dabei von einem

pessimistischen Menschenbild aus, dessen Grundzüge sich bereits in den

Ditton-Exzerpten andeuten: Der Unglaube ist für den Menschen komfortabel,

weil er ihn vollkommen von moralischen Pflichten befreit. « Keinen
Gott über sich zu erkennen, vor keinen Straffen nach dem Tode sich zu
fürchten, und in diesem Leben ohne Gewissen, ohne Einschränkung alles zu
thun was uns gelüstet, ist eine solche Religion, die eben so viel Liebhaber
haben muß als das Laster selbst, dessen Theorie sie ist.»45 Der Mensch
wäre also frei, seinen Trieben zu folgen und sein Leben ohne Reue in vollen

Zügen zu geniessen. Was aber geschähe, wenn diese Lehre sich in ganz
Europa durchsetzte und die Gottesleugner die Überhand gewönnen?

Haller entwirft das Szenario einer Gesellschaft, in der jeder Mensch sich

einzig um sich selbst kümmert: «Die Bande des menschlichen Lebens werden

alle aufs vollkommenste aufgelöset.»4"5 Wo keine Nächstenliebe mehr
existiert, sondern einzig die Eigenliebe alles Handeln bestimmt, zerfallen

206 Ehen und Familien, verschmachten Kranke und Waisen, herrschen Be-



CORNELIA RÉMI RELIGION UND GESELLSCHAFT

Die Errichtung der reformierten Gemeinde und Kirche in Göttingen erfüllte Haller mit
Befriedigung, da sein religiöser Antrieb zu einem konkreten und sichtbaren Resultat

geführt hatte. Haller war die Hauptkraft hinter der Stiftung, für die er mit Bittschriften
in ganz Europa Geld sammelte. - Die Reformierte Kirche zu Göttingen, Kupferstich von
Joel Paul Kaltenhofer, um 1770. - Niedersächsische Staats- und Universitätsbibliothek

Göttingen.

trug, Gier, Verbrechen und Unordnung. Die menschliche Gemeinschaft
zerbricht vollständig: «Ein jeder will alles, er hat ein Recht zu allem, ein
jeder ist ein Feind aller andern Menschen.»47 Diesem Schreckensbild stellt
er das Modell einer christlichen Gesellschaft entgegen, in der der Glaube
alle widerstrebenden Kräfte «in einem Mittelpunkte, in Gott» verbindet.48

Da die Bestimmung der Menschen nicht im irdischen Leben dieser Welt
liegt, sollen sie deren Güter mit stetem Blick auf das Jenseits gemessen.
Aus der von Gott befohlenen Nächstenliebe speisen sich die bürgerlichen
Tugenden und die Glückseligkeit der Welt. Für das verheissene Glück im
ewigen Leben lohnt es sich, diesseitige Triebe einzudämmen. Schliesslich
entkräftet er die beiden geläufigen Einwände der Skeptiker: Hat es nicht



RELIGION UND THEOLOGIE

auch unter den Heiden gute Menschen gegeben? Und umgekehrt: Sind
christliche Reiche denn immer tugendhaft? Haller verweist auf historische
Belege, die gegen diese Einwände sprechen. Zwar habe es scheinbar auch
ausserhalb des Christentums tugendhafte Menschen gegeben, doch sei deren
Handeln letztlich durch schlechte, diesseitige Gründe motiviert gewesen.
Anstelle eines ewigen Lebens im Himmel wollten sie Ruhm und damit
diesseitige Unsterblichkeit erlangen. Die Mängel christlicher Gesellschaften

dagegen lassen sich nicht dem Christentum an sich anlasten, sondern

jenen, die es missbrauchen und verderben, vor allem der katholischen
Kirche.49 Sie fördere den Aberglauben, Gottes Gunst lasse sich durch
Zeremonien und irdische Verdienste erkaufen; damit aber gestatte sie es dem
Menschen wiederum, bedenkenlos seinen verhängnisvollen Trieben
nachzugeben. Die wahre christliche Religion aber lasse sich nicht anhand «der
laulichten, der Namens-Christen» kritisieren. «Der Christ ist lasterhaft,
weil er kein wahrer Christ ist; der Atheist, weil er ein wahrer Atheist ist.»50

Auch die Tugenden zeitgenössischer Freigeister seien deshalb nur Einflüssen

ihrer christlichen Erziehung und Umwelt zu verdanken.
Christentum oder Freigeisterei? Für Haller entscheidet diese Frage über

das Wohl und Wehe der menschlichen Gesellschaft, die ohne christliche
Zucht und Moral an den Fehlern der Menschen zugrunde gehen müsste.
Der «Streit mit den Freygeistern [...] ist ein Krieg zwischen dem Guten und
dem Bösen, zwischen dem Glüke der Welt und ihrem Elende.»51 Nicht
nur die Obrigkeit, sondern jeder einzelne Christ ist deshalb aufgerufen,
bereits «in seinem eigenen Busen den Keim des Uebels auszurotten» und
sich für seinen Glauben öffentlich zu engagieren.52 Dies gilt insbesondere
für die Gelehrten, die ihre von Gott empfangenen Geistesgaben dazu
verwenden sollten, «dieselben ihrem Geber [zu] heiligen».53 Haller selbst
versucht, diesen Auftrag insofern umzusetzen, als er seine naturwissenschaftliche

Arbeit immer wieder im Licht seiner christlichen Uberzeugungen
überprüft.

Religion und Naturwissenschaft

In den 1750er und 1760er Jahren befasst Haller sich mit Arbeitsfeldern, für
deren Einordnung in sein physikotheologisches Weltmodell genuin
theologische Argumente von Belang sind. Die Physikotheologie vermag
naturwissenschaftliche Empirie und theologische Bekräftigung nicht immer
säuberlich zu trennen; theologische Vorannahmen und mögliche
Konsequenzen mögen Haller deshalb teilweise zu Schlüssen bewegen, die seine

empirischen Studien nicht unbedingt nahelegen. Seine Forschungen zur
208 Irritabilität der Muskeln und zur Sensibilität der Nerven belegen, dass Be-



CORNELIA RÉMI RELIGION UND NATURWISSENSCHAFT

wegung und Empfindung sich ganz bestimmten organischen Strukturen
zuweisen lassen und auch noch bei toten und vom Körper getrennten
Organen funktionieren (vgl. den Beitrag zur Physiologie in diesem Band). Sie

sind deshalb unabhängig von der Seele eines Lebewesens. Haller folgert
daraus, dass die Seele nicht materiell sein kann.54 Er setzt sich damit dezi-
diert von der materialistischen Position Julien Offray de La Mettries ab, mit
dem er wenige Jahre zuvor in eine bittere Kontroverse geraten war: La
Mettrie hatte Hallers Plagiatsvorwürfe gegen seine Histoire de l'âme
ironisch gekontert, indem er ihm seine Schrift L'homme machine (1748)
gewidmet hatte.55 Haller sah sich dadurch öffentlich verunglimpft und vom
atheistischen Materialismus vereinnahmt. Deshalb greift er auf Deutungsoptionen

zurück, die seine Lorschungsergebnisse von solchen Positionen
absetzen: Während die Materialisten körperliche und geistige Kräfte
miteinander vermischen,56 beharrt er auf der Grundannahme des Cartesia-
nismus, der die Welt strikt in materielle Objekte und Geist trennt. Mit
empirischen Methoden lässt sich nicht klären, wie beide Sphären
zusammenhängen.57 Indem Hallers Modell Gebiete absteckt, für die die
Naturwissenschaft nicht zuständig ist, hält es Räume für Gott offen. Denn allein
Gott kann die Einheit der Welt garantieren, indem er zwischen Körper
und Geist vermittelt.58 Der Mensch besteht aus seinem materiellen Körper
und einer immateriellen Seele, die seine unterschiedlichen Sinneseindrücke
miteinander vereinigt.59 Wie genau jedoch diese Verbindung und das

Zusammenwirken von Körper und Seele funktionieren, weiss allein Gott,
während der Mensch als zusammengesetztes Geschöpf seine eigene Einheit

nicht begreifen kann.60 Haller bemüht sich intensiv darum, für alle

Kräfte, die in und auf Lebewesen wirken, Gottes Anteil festzuhalten,
obwohl er diesen göttlichen Einfluss nicht unmittelbar nachweisen kann: Für
ihn ist entscheidend, dass die Schöpfung nicht unabhängig von ihrem
Schöpfer gedacht werden darf.

Wichtig ist diese Haltung vor allem für Hallers Verständnis der
Embryogenese (vgl. den Beitrag zur Embryologie in diesem Band).61 Als Schüler

Boerhaaves hängt er zunächst der Präformationstheorie an: Er geht
davon aus, dass der gesamte Organismus bereits in der Keimzelle vollständig

ausgebildet sei. Gott hat demnach bereits in der Schöpfung alle

Lebewesen komplett vorgebildet. In den Eizellen der ersten Geschöpfe waren
bereits alle zukünftigen Generationen ineinandergeschachtelt, die nun eine

nach der anderen heranwachsen. Selbst scheinbare Fehlbildungen belegen
dabei seiner Meinung nach die Weisheit und Allmacht des Schöpfers.62 In
Göttingen allerdings wechselt er zur Gegenpartei der Epigenetiker: Abraham

Trembleys Versuche zur Regeneration von Süsswasserpolypen
überzeugen ihn davon, dass Lebewesen nicht von Beginn an vollständig vorgebildet

sind, sondern sich erst allmählich aus einer undifferenzierten 209



RELIGION UND THEOLOGIE

Keimflüssigkeit entwickeln. In den 1750er Jahren aber wendet er sich nach

umfangreichen Versuchsreihen erneut der Präformationslehre zu. Diese
scharfe Umorientierung wird wesentlich durch den Genfer Naturforscher
Charles Bonnet angestossen, der seinen Briefpartner Haller drängt, die

Epigenese aufzugeben, da sie dem Materialismus und Atheismus zuarbeite.
Haller weiss um diese Konsequenzen, kann rein theologische Bedenken
aber nicht als naturwissenschaftliche Argumente akzeptieren. Als er sich

1755 so weit bringen lässt, die Frage nach Epigenese und Präformation
noch einmal grundsätzlich zur Disposition zu stellen, sind es deshalb

empirische Daten, die ihm für die Präformationslehre zu sprechen scheinen.

Obwohl er Anregungen Bonnets in seine Interpretation dieser Daten
einbindet,63 ist für den Physikotheologen Haller der naturwissenschaftliche
Beweis entscheidend, den theologische Schlussfolgerungen lediglich
bestätigen. Grösseres Gewicht gewinnen sie nur, als er auf einen Gegner
trifft, dessen Position er experimentell nicht entkräften kann. Als Caspar
Friedrich Wolff neue, überzeugende Argumente zugunsten der Epigenese
vorlegt, macht Haller religiöse Bedenken geltend.64

Hallers Bekenntnis zur Präformationslehre zeigt, dass seine Naturwissenschaft

nicht vollständig von der Theologie losgekoppelt werden kann.
Zwar gründet er seine Argumentation auf innerwissenschaftliche Erkenntnisse,

doch die Motivation und die Richtung, in die er seine Forschung
treibt, sind auch von ausserwissenschaftlichen Faktoren bestimmt. In den

komplex geführten Debatten versucht er, sich nicht nur als Experimental-
forscher, sondern auch als Christ zu positionieren; aber wie sich zeigt,
sind nicht alle Ungläubigen Epigenetiker, nicht alle Epigenetiker Ungläubige.6'

Um klare Fronten zu bilden, stellt er die Haltung mancher seiner

Gegner daher radikaler und irreligiöser dar, als sie tatsächlich ist.66 La
Mettries Spott bestärkt ihn in dieser Haltung: Obwohl seine Irritabilitäts-
lehre eine materialistische Deutung nahelegen könnte, wehrt er sich vehement

dagegen. Immer deutlicher identifiziert er ausserdem die <Philoso-

phes> - besonders Voltaire und Rousseau - als entscheidende Gegner,
zumal in den 1750er und 1760er Jahren mit Voltaires Poème sur le désastre

de Lisbonne, dem Candide und dem Dictionnaire philosophique Texte
entstehen, mit denen Haller Grundfesten seines Glaubens angegriffen sieht.

In seiner Korrespondenz67 wie auch in seinen Rezensionen spielen die

<Philosophes> deshalb eine zunehmend wichtige Rolle.

210



CORNELIA RÉMI DIE BIBEL UND DIE <PHILOSOPHES

Frontenbildung: Die Bibel und die Philosophes

Im Jahr 1755 schreibt Haller eine Vorrede zur reformierten Bibelübersetzung

des Johannes Piscator.68 Er betont darin den einzigartigen Wert des

Bibeltextes, der alle anderen Schätze übertrifft, weil er dem Menschen den

Weg zur ewigen Seligkeit offenbare. Im November desselben Jahres sterben

beim grossen Erdbeben von Lissabon Zehntausende Menschen. Die
Naturkatastrophe findet auch in Hallers Korrespondentennetz rege
Resonanz,69 ohne sich jedoch befriedigend kompensieren oder bewältigen zu
lassen. Voltaire reagiert auf dieses Deutungsdefizit mit poetischen Texten,
die den optimistischen Glauben an eine vollkommene, wohlgeordnete
Welt und einen gütigen und allmächtigen Gott grundsätzlich in Frage stellen.

Haller kann sich mit dieser Haltung nicht anfreunden; Katastrophen
und öffentliches Übel erklärt er als Werkzeuge der Vorsehung, die den

Menschen auf die Ewigkeiten verweisen sollen. Deshalb betrachtet er Voltaire

von da an als seinen weltanschaulichen Hauptgegner (Abb. S. 213).70

Auch Rousseau, der die Religion statt aus der Offenbarung allein aus den

natürlichen Gefühlen und Anlagen des Menschen ableiten möchte, wird
ihm verdächtig; Haller ist besonders entsetzt darüber, dass Rousseau Jesus
als Fanatiker und schwärmerischen Enthusiasten darstellt und ihn damit

zum Betrüger erklärt.71

Trotz solcher Bedenken wahrt Haller jedoch in der Regel die Grundsätze

unparteiischer und differenzierter Berichterstattung, wenn er die Werke
seiner Gegner rezensiert:72 So würdigt er ihr poetisches Können, kritisiert
aber auch ihre seiner Meinung nach gefährliche Auffassung von Kirche und

Religion. So missfällt ihm, dass Rousseau den Gelehrten die Schuld am
Unglauben gibt und in seiner Julie, ou la Nouvelle Héloïse den Ehemann

Julies, der Gott leugnet, viel zu positiv darstelle.73 Noch schwerer wiegen
für ihn freilich Werke wie Voltaires Candide, die gegen Leibniz nachzuweisen

versuchen, dass die Welt eben nicht die beste aller möglichen Welten

sei, und damit in seinen Augen die verderbte Natur des Menschen
verteidigen. Dem ernsten Anliegen der Texte widerspricht überdies ihr Stil:
«Eine Würze von Unzucht und Religionsspötterey ist reichlich über das

ganze ausgeschüttet.»74
Obwohl Haller Voltaire in mancher Hinsicht nahesteht - so kritisiert er

wie der Franzose den weltlichen Machtanspruch der katholischen
Kirche75 -, berühren dessen Schriften immer wieder neuralgische Punkte, die
ihn zu Gegenreaktionen provozieren, wo ihm das Urteil des Gegners
ungerecht und pauschal erscheint. So kritisiert Voltaire beispielweise Calvin
heftig wegen der Hinrichtung des Antitrinitariers Michael Servetus.76

Obwohl Hallers Sympathien eher Zwingli als Calvin gehören, verteidigt er
dessen Handeln gegen Voltaires Angriff:77 Als Katholik solle Voltaire be- 211



RELIGION UND THEOLOGIE

denken, dass Calvins Urteil noch in der Tradition der katholischen Kirche
stehe, die für weit mehr Hinrichtungen verantwortlich sei als die weit
toleranteren Reformierten. Voltaires Attacken zwingen Haller hier wie
andernorts dazu, seine eigene theologische Position klarer herauszuarbeiten
als zuvor. Seine religiösen Texte wirken deutlich konservativer, weil er
gegenüber Voltaire und anderen Religionskritikern apologetische
Trennschärfe wahren möchte. Im letzten Jahrzehnt seines Lebens konfrontieren
ihn ausserdem seine eigenen körperlichen Gebrechen wieder mit den Fragen
nach Sinn und Ziel des menschlichen Lebens, die ihn bereits in den 30er
Jahren intensiv beschäftigt haben. Religiöse Gedanken rücken deshalb
zunehmend ins Zentrum seines Lebens. Dies dokumentiert nicht nur die
erweiterte Ausgabe der Sammlung kleiner Hallerischer Schriften von 1772,
in der er etliche einschlägige Publikationen zusammenfasst. Jahrzehnte
nach ihrer ersten Niederschrift bleiben auch die Themen seiner Gedichte
für ihn aktuell.78 Viele Änderungen, die er jetzt noch an den Texten
vornimmt, berühren Glaubensfragen.79 Da er die Gedichte jedoch mit
Anmerkungen und Varianten herausgibt, dokumentieren die beigegebenen
älteren Textstufen einen fortschreitenden Erkenntnisprozess und halten
auch seine <Irrtümer> schonungslos öffentlich fest. Auch andere, aus älteren

Texten vertraute Ideen greift Haller in diesen Jahren wieder auf. So

fliessen die Gedanken über das Zusammenspiel von Religion und
Staatswesen, die er in der Vorrede zu seiner Formey-Ubersetzung formuliert,
auch in seine Staatsromane ein, die zwischen 1771 und 1774 erscheinen.80

Vor allem der erste dieser Texte jedoch, der Usong, fragt nicht nur nach
der Funktion der Religion im Staat, sondern deutet auf seinen letzten Seiten

auch die persönliche Dimension des Glaubens für einen Herrscher an:

Usong findet im Sterben Trost durch den Beistand des christlichen
Waffenschmieds Veribeni. Die genauen Inhalte dieser tröstlichen Botschaft
jedoch lagert Haller aus seinem Roman aus und gestaltet sie zu einem
eigenständigen Werk.

Die Offenbarungsbriefe

Eng mit dem LLotzg-Roman verknüpft sind die 1772 erschienenen Briefe
über die wichtigsten Wahrheiten der Offenbarung, mit denen Haller
ausdrücklich als Verteidiger des christlichen Glaubens an die Öffentlichkeit
tritt:8' Ursprünglich waren sie wohl als Botschaft des sterbenden Usong
an seine Tochter Nuschirwani gedacht. Haller gliedert die Briefe jedoch
aus dem Roman aus und arbeitet sie zu einer eigenständigen Schrift aus,
weil ihm die darin behandelten Themen zu wichtig sind, um sie als blosses

212 Anhängsel zu behandeln. Er knüpft dabei erneut an seine bereits erwähnte



CORNELIA RÉMI DIE OFFENBARUNGSBRIEFE

Haller betrachtete Voltaire seit den

1750er Jahren als einen seiner
weltanschaulichen Hauptgegner,

auch wenn er ihm in mancher
Hinsicht nahestand. Hallers Briefe

über einige Einwürfe nochlebender
Freygeister wider die Offenbarung

(1773-1775) sind eine explizite
Replik auf Voltaires religionskritische
Schriften. - «Le meilleur portrait du

vieux singe de Ferney», Federzeich¬

nung, Künstler unbekannt, Ende

18. Jh. - Historisches Museum Bern.

Lektüre von Humphry Dittons Beweis der Auferstehung Christi an,
erweitert jedoch seine Argumentation. Das Anliegen der Offenbarungsbriefe
ist kein geringeres, als die Wahrheit und Gültigkeit der christlichen
Gnadenlehre einleuchtend nachzuweisen: Der Mensch ist sündig und kann vor
Gott nicht bestehen - Jesus Christus jedoch hat als wahrer Mensch und
wahrer Gott die Menschen mit Gott versöhnt und eröffnet ihnen so den

Weg zum ewigen Leben. Er verwendet dabei keine gelehrten theologischen

Argumente, sondern skizziert als theologischer Laie den

Zusammenhang grundlegender Inhalte der biblischen Offenbarung, aus denen
sich eine einfache christliche Morallehre ableiten lässt.82

Uberzeugungskraft und Kohärenz gewinnen die Briefe dadurch, dass

sie nach wie vor Spuren der fiktionalen Kommunikationssituation tragen,
aus der Haller sie ursprünglich entwickelt hat: Sie geben sich als Nachrichten

eines sterbenden Vaters an seine Tochter aus. Allerdings hält Haller
dieses Szenario nicht konsequent durch, sondern flicht mitunter
Bemerkungen ein, die die Fiktion durchbrechen - sein Anliegen ist ihm wichtiger 213



RELIGION UND THEOLOGIE

als eine poetisch konsequente Gestaltung.83 In vierzehn Briefen - die meisten

um die zehn, einige aber bis zu 25 Oktavseiten lang - teilt der Vater als

Sprecherfigur seiner Tochter wesentliche Einsichten über Sinn und Ziel
des Lebens und den göttlichen Heilsplan mit, die angesichts des Todes Kraft,
Trost und Hoffnung spenden können. Den Lehren der Philosophen über
den Schöpfergott will er Gott als Richter und Erlöser gegenüberstellen.84

Dazu bündelt Haller Gedanken, die sich bereits in seinen Gedichten der

1730er Jahre und in der Vorrede zu seiner Formey-Ubersetzung finden:
Den Rahmen allen menschlichen Handelns und Denkens muss die Ewigkeit

bilden, denn das irdische Leben ist endlich und entspricht nicht der
wahren Bestimmung des Menschen (1. Brief). Hoffnung über den Tod hinaus

gewährt allein der christliche Glaube. Um sich dieser Hoffnung jedoch
gewiss zu sein, darf der Christ seinen Glauben nicht als selbstverständlich
hinnehmen: «Man muß die Beweise der Religion selbst einsehn, selbst

fühlen, selbst mit allen den Kräften des Verstandes und des Herzens
bejahen, wenn sie unsern Leiden widerstehn sollen.»85 Der Mensch kann

nur dann gottgefällig leben und seinen egoistischen Eigenwillen, die

«Quelle alles Uebels»,86 überwinden, wenn er die Ewigkeit im Blick
behält (2. Brief). Doch selbst wenn er dies beherzigt, ist er unweigerlich ein
Sünder und sieht sich im Tod der unerbittlichen Gerechtigkeit Gottes
ausgeliefert. Gott als das absolut Gute muss die Sünde verabscheuen. Aus
Liebe hat er jedoch einen Weg ersonnen, um den Menschen mit sich zu
versöhnen - die Erlösung durch den Mittler Jesus Christus. Diese Erlösung
übersteigt die Kräfte des menschlichen Verstandes und kann deshalb nicht
von Menschen erfunden worden sein (3. Brief). Die folgenden Briefe
begründen, warum Jesus eindeutig als Abgesandter Gottes gelten muss, der
die Wahrheit gelehrt und die Menschen mit Gott versöhnt hat (4.-10. Brief):
Seine Lehren lassen sich aus keiner menschlichen Tradition ableiten,
sondern stellen etwas ganz Neues dar. Kein Mensch vor ihm sei auf den
Gedanken gekommen, dass Gott sich nicht durch materielle Opfer versöhnen
lasse. All sein Reden und Handeln stimmt mit seinem göttlichen Auftrag
überein; in ihm erfüllen sich die messianischen Prophezeiungen des Alten
Testaments. Seine Auferstehung lässt sich zweifelsfrei beweisen: Nur
deshalb, weil sie den auferstandenen Jesus gesehen haben, konnten die Apostel

den Mut gewinnen, sich trotz aller Gefahren zu ihm zu bekennen.
Anzahl und Qualität der Beweise dafür, dass Jesu der beglaubigte Abgesandte
Gottes war, sind so gross, dass sie nicht trügen können. Da nun Jesu göttliche

Mission erwiesen ist, bleibt nur noch, sie ins grosse Gebäude des

göttlichen Heilsplans einzuordnen (11. bis 13. Brief): Der Vater erklärt
seiner Tochter, warum Jesus als Mittler zugleich Gott und Mensch sein

musste, und weshalb Gott gerade diesen Weg der Erlösung gewählt hat.

214 Hallers Gedanken zu dieser Frage ergänzen sein Gedicht Ueber den Ur-



CORNELIA RÉMI DIE OFFENBARUNGSBRIEFE

sprung des Uebels und lassen sich als Antwort auf Voltaires Theodizee-
Kritik lesen: Gott hat dem Menschen den freien Willen geschenkt, damit
dieser nicht nur ein mechanisches Werkzeug in seiner Schöpfung bleibt,
hat damit aber zugleich in Kauf genommen, dass der Mensch sich für das

Böse entscheidet. Um ihn dennoch vor dem Verderben zu bewahren, ist
Jesus Christus als Mittler gestorben. Dem Menschen bleibt nur die demütige
Einsicht, dass er unvollkommen ist und nicht durch eigenes Verdienst,
sondern allein aus Gnade gerettet werden kann. Um diese Einsicht abzusichern,
appelliert der Erlösertod Christi an die zwei Grundtriebe des menschlichen
Herzens: Furcht vor Strafe und Hoffnung auf Versöhnung. Obwohl sich
dieses Erlösungswerk nicht vollkommen verstehen lässt, kann der Mensch
daraus Freude und Zuversicht schöpfen (14. Brief).

Der Mensch ist nichts ohne den Erlöser Jesus Christus: Diese entscheidende

Botschaft der Offenbarungsbriefe liegt Haller so sehr am Herzen,
dass er sich ihretwegen beinahe mit seinem treuesten Korrespondenten
Charles Bonnet zerstreitet. Von November 1771 bis weit in den Sommer

1772 hinein führen die beiden eine zermürbende Diskussion über die Gott-
Natur Christi, die ihre Freundschaft schwer belastet. Bonnets bohrende
Einwände zwingen Haller dabei dazu, zentrale Elemente seiner Theologie
noch einmal pointiert zusammenzufassen. Ein einziges Stichwort löst den

Streit aus - Sozinianismus.87 Diese humanistische Bewegung, nach ihren
Begründern Fausto und Lelio Sozzini benannt, bereitet die Theologie der

Aufklärung wesentlich mit vor:88 Die Sozinianer stellen die Autorität der
Vernunft neben jene der Schrift und fordern, die Bibel mit gesundem
Menschenverstand kritisch zu prüfen. Gegen die Vernunft verstösst für die
Sozinianer dabei nicht nur die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes, sondern
auch jene von der Doppelnatur des Gottmenschen Jesus Christus und seiner

stellvertretenden Genugtuung für das Heil der Menschen. Jesus gilt
ihnen allenfalls als von Gott begnadeter Lehrer, nicht aber als Messias.

Haller erwähnt zunächst beiläufig, dass er nicht die Atheisten, sondern
die Sozinianer als seine entscheidenden Gegner betrachtet. Die
Offenbarungsbriefe wollen schliesslich nicht die Existenz Gottes beweisen,
sondern widmen sich der Erlösung, die nur deshalb möglich ist, weil Christus
göttliche und menschliche Natur in sich vereint. Bonnet setzt sofort dazu

an, die Sozinianer zu verteidigen - immerhin sei ein Sozinianer noch besser

als ein Atheist. Haller hält dagegen: Die Gottheit Christi und sein

Versöhnungstod sind für ihn der Inbegriff der Offenbarung, den er nicht
aufgeben kann, weil damit die ewige Seligkeit auf dem Spiel stünde. Deshalb

genügt es nicht, Jesus im Sinne der Sozinianer und der neologischen Theologie

als Weisheitslehrer zu würdigen. Nach mehreren Monaten hitzigen
Wortwechsels bittet er Bonnet schliesslich, das Thema nicht mehr
anzuschneiden, weil er fürchtet, dass der Freund selbst mit ihm im Glauben 215



RELIGION UND THEOLOGIE

nicht übereinstimme. Diese Diskussion geht Haller merklich an die
Substanz: Einerseits will er den Streit so schnell wie möglich beenden,
andererseits kann er Bonnets Haltung nicht einfach hinnehmen, sondern fühlt
sich verpflichtet, dessen Kritik immer wieder zu erwidern. Ihre Fortsetzung

findet diese Haltung in der kleinteiligen, zermürbenden Abrechnung
mit Voltaire.

Die Freigeisterbriefe

Bonnet versucht Haller zu überreden, ein physikotheologisches Werk
gegen Atheisten und Freigeister zu schreiben, das an den Erfolg der
Offenbarungsbriefe anknüpft.®9 Er schlägt sogar schon einen Titel vor: «Extrait
des Archives de la SAGESSE DIVINE».90 Doch Haller lehnt ein solches

Projekt ab. Bonnet gelingt es auch nicht, ihn in eine analytische Diskussion

darüber zu verwickeln; sein Freund will sich auf keinen Fall mit
atheistischem Gedankengut befassen, weil er fürchtet, damit seine eigenen
Zweifel zu nähren.91 Trotzdem lässt er den Offenbarungsbriefen ein
weiteres apologetisches Werk folgen: In drei Bänden erscheinen 1775 bis 1777
die Briefe über einige Einwürfe nochlebender Freygeister wider die
Offenbarung.91 Obwohl Haller auch diese Texte als Briefe bezeichnet, sind sie

völlig anders angelegt und strukturiert als die Offenbarungsbriefe-. Die
einzelnen Briefe bilden keine in sich abgeschlossenen Einheiten, sondern
dienen allenfalls zur groben Strukturierung einer stupenden Fülle an Wissen

und Argumenten. Während die Offenbarungsbriefe ein zusammenhängendes

Gedankengebäude entwerfen, entsteht Kohärenz hier allein durch
die Vorlage, auf die Haller seine Texte bezieht, nämlich eine Auswahl von
Werken Voltaires, die für ihn die religionskritischen Tendenzen der
französischen Aufklärung repräsentieren: Die Mélanges sowie die Questions sur
l'Encyclopédie, eine stark erweiterte Fortsetzung von Voltaires philosophischem

Taschenwörterbuch {Dictionnaire philosophique portatif, 1764).93

Haller setzt diesen Texten kein selbständiges, kohärentes Ganzes entgegen,
sondern schreibt einen Antitext, der sich gleich einem Stellenkommentar
an den Vorlagen entlangtastet, aber keinen eigenen roten Faden entwickelt.
Kaum ein anderes seiner Werke fordert dem Leser deshalb so viel Geduld
ab wie diese Freigeisterbriefe, die von Sprüngen, Brüchen und
Wiederholungen überborden. Sie bestehen aus Erwiderungen, Repliken und

Gegenargumenten, die Voltaires Thesen und Argumente allenfalls in knappen
Stichworten aufrufen, ohne sie ausführlich zu erläutern. Erschwerend
kommt hinzu, dass Voltaires Questions ihrerseits nicht für eine lineare
Lektüre von der ersten bis zur letzten Seite bestimmt sind, sondern als

216 Nachschlagewerk frei durchblättert sein wollen.



CORNELIA RÉMI DIE FREIGEISTERBRIEFE

Die Freigeisterbriefe verteidigen Grundbestände des christlichen Glaubens,

indem sie teils traditionelle apologetische Argumente aufgreifen,
teils an die Vernunft ihres Lesers appellieren oder Erkenntnisse der
modernen Naturforschung heranziehen.94 Ihr wichtigstes Anliegen besteht

darin, den Wahrheitsgehalt der Bibel zu begründen. Dabei umfasst ihr
weites Themenspektrum aber nicht nur die Geschichte des Volkes Israel,
den Kanon der biblischen Bücher, die Funktion der christlichen Moral für
Gesellschaft, die Taten Jesu oder die Prophezeiungen des Alten
Testaments, sondern auch die englische Staatsverfassung und die chinesische

Himmelskunde, Christenverfolgungen in Antike und Neuzeit.
Wie in den Offenbarungsbriefen betont Haller dabei gleich zu Beginn,

dass er kein Fachtheologe sei, sondern nur die Bibel und historische Werke
kenne. Damit lässt er anklingen, dass es kein grosses Kunststück sei, die

Kritik der Freigeister als nichtig zu entlarven. Die wichtigsten Instrumente
hierzu, nämlich die Vernunft und die Bibel, stehen jedem Christen zur
Verfügung.95 Wie in seinen Rezensionen unterscheidet er Voltaires stilistische

Leistung vom Inhalt seiner Texte: Er würdigt seinen Gegner zwar als

geistreichen und begabten Schriftsteller, wirft ihm aber andererseits vor,
dass er seine Geistesgaben missbrauche, um seine Leser zu manipulieren.96
Beim aufmerksamen Lesen aber seien die zahlreichen inhaltlichen Schwächen

und Fehler Voltaires nicht zu übersehen:97 Er sei weder in den alten

Sprachen noch in der Kulturgeschichte des Orients bewandert, lese die
Bibel nicht gründlich genug, argumentiere anachronistisch und reisse Sätze

aus ihrem Kontext. Voltaire verkenne, dass die christliche Offenbarungsreligion

sich von der natürlichen Religion, die einzig auf Vernunftschlüssen

aufbaut, fundamental unterscheide, da das Wesen Gottes und die

Wirklichkeit des ewigen Lebens dem menschlichen Verstand nicht
zugänglich sind. Seine Urteile über die biblische Offenbarung beruhten
deshalb auf völlig falschen Prämissen. So spotte Voltaire darüber, dass Jesus
die Schmerzen seiner Passion nicht in stoischer Ruhe hingenommen,
sondern laut beklagt habe. Dabei jedoch verkenne er, dass Jesus kein Held auf
der Theaterbühne sei, sondern leiden <müsse>, um seine Aufgabe als Mittler

zu erfüllen.98 Besonders beklagt Haller, dass Voltaire banale und längst
widerlegte bibelkritische Argumente präsentiere, als seien sie vollkommen

neu, und ihn mit seinen Redundanzen dazu zwinge, seine Gegenargumente
ebenfalls ständig zu wiederholen.99 Zahlreiche Gedanken Voltaires kann
Haller deshalb mit Argumenten widerlegen, die er bereits in anderen

Zusammenhängen verwendet hat, so etwa die Frage nach der Theodizee und
dem Ursprung des Bösen in der Welt.100 Ein anderes wiederkehrendes
Thema ist Voltaires Kritik an der biblischen Sintfluterzählung, die Haller
vor allem kontert, indem er auf Funde von Muscheln und anderen Meerestieren

im Hochgebirge verweist.101 Die Sintflut-Passagen reihen sich ein in 217



RELIGION UND THEOLOGIE

eine lose Folge von Textabschnitten, in denen Haller sich mit Voltaires
Einwänden gegen die biblisch bezeugten Wundertaten Gottes
auseinandersetzt.102 Während Voltaire auf die Naturgesetze pocht und ein
unmittelbares Eingreifen Gottes in irdisches Geschehen ausschliessen möchte,
versucht Haller, beide Optionen zu verbinden: Gott könne in seltenen
Fällen Ausnahmen von den Naturgesetzen zulassen, da er selbst diese

Gesetze befohlen habe und ihnen deshalb nicht sklavisch unterworfen sei.103

Jedenfalls lasse Gott sich auf keinen Fall von Voltaire vorschreiben, wie er
seine Wunder zu vollbringen habe.104 Der schroffe Ton, in dem Haller
jeden kleinsten Einwurf seines Gegners seziert, markiert eine konservative,
orthodoxe Haltung, die auch im Detail keinen Zweifel am Bibeltext duldet.

Rhetorisch muss er damit kapitulieren, weil er Voltaires persuasiver
Verve nur punktuelle, penible Widerlegungen entgegenstellen kann.105

Nur an wenigen Stellen der Freigeisterbriefe schreibt Haller nicht allein als

Apologet, sondern lässt persönliche Erfahrungen in seine Texte einflies-
sen. Wenn Voltaire behauptet, der Mensch sei von Natur aus gut, erwidert
Haller, Voltaire habe nie Erfahrungen als Vater gemacht, da er wissen

müsse, wie widerspenstig, herrschsüchtig, hartnäckig und zornig gerade
ein kleines Kind sei.106 Die eigene Erfahrung bestätigt somit ein pessimistisches,

von der Sünde belastetes, orthodoxes Menschenbild, das ähnlich
auch der Vorrede seiner Formey-Ubersetzung zugrunde liegt: «Durch eine

mäßige Aufmerksamkeit auf mich selber bin ich überzeugt, wie schwer es

ist, seine Sünden abzulegen, auch wo uns das volle Licht der Offenbarung
anstrahlet».107 Hier deutet Haller persönliche Probleme, Zweifel und
Konflikte an, die in seinen religiösen Publikationen anscheinend keine
Rolle spielen. Seine privaten Tagebuchaufzeichnungen jedoch bezeugen,
dass solche Krisen ihn sein Leben lang begleitet haben.

Das Tagebuch

Ein Jahr nach Hallers Tod gibt der Berner Publizist Johann Georg Heinzmann

Auszüge aus dessen Tagebuch heraus, mit dem erklärten Ziel, das

Rätsel um Hallers Gläubigkeit zu lösen (vgl. den Beitrag von Richard
Toellner in diesem Band). Die Tagebuchtexte dokumentieren, wie sein

religiöser Schwerpunkt sich vom Schöpfergott auf die Frage nach Schuld
und Gnade und damit in die Christologie verschiebt.108 Haller äussert sich
hier nicht als souveräner Wissenschaftler oder Verteidiger der Wahrheit,
sondern als Mensch, der darunter leidet, dass das, was sein Verstand als

gut, wahr und tröstlich erkennt, sein Herz nicht erreicht.
Die edierten Tagebuchtexte setzen 1736 ein: Der Tod seiner Ehefrau

218 Marianne veranlasst Haller, über seine eigene Sterblichkeit und mögliche



CORNELIA RÉMI DAS TAGEBUCH

Folgen eines sündhaften Lebens nachzudenken.109 In intensiven Anrufen
an Gott, durchsetzt mit Anklängen an die biblischen Psalmen, bittet er um
Gnade, Erbarmen und Hilfe. Immer wieder nimmt er sich vor, sein Leben

zu ändern; immer wieder muss er feststellen, dass er versagt und dass ihm
seine Fehler - «Zorn, Lügen, Verläumdung, Hochmuth, Müssiggang,
Ueppigkeit und Weltliebe»110 - einen Strich durch die Rechnung machen.

Er untersucht und beobachtet nicht nur seine Gedanken, sondern vor
allem seine Gefühle und bemerkt dabei erschrocken, dass er Gott nicht mit
Liebe, sondern nur mit Furcht begegnet.111 Vergeblich wartet er darauf,
sich vom Heiligen Geist berührt zu fühlen, und konstatiert immer wieder

nur seine «Unempfindlichkeit [...] vor Gott».112

Auf heutige Leser wirken diese Texte wie Dokumente einer religiösen
Dauerkrise - welchen Anteil sie tatsächlich an Hallers Aufzeichnungen
gehabt haben, lässt sich nicht rekonstruieren, da die Tagebücher selbst
verloren sind. Entscheidend aber ist die Art seines Konfliktes. Es geht hier
nicht um die Spannung zwischen Glaube und Vernunft; Haller zweifelt
nirgends an den Grundwahrheiten des Glaubens, weder an der Existenz
Gottes noch am Erlösertod Christi. Sein Problem besteht vielmehr darin,
dass er zwar intellektuell von diesen Wahrheiten vollkommen überzeugt
ist, aber dennoch nicht nach ihnen handelt und fühlt: «Die Vernunft, die

Offenbarung - alles hat mich an Gott gewiesen. - Aber das Herz - ich
zittre es zu sagen! Mein Herz ist von Gott entfernt!»113 Die Segensworte
aus dem Philipperbrief (Phil 4,7) gewinnen für ihn deshalb einen besonderen

Sinn, wenn er Gott um Frieden bittet, «der höher ist dann alle
Vernunft!»114 Haller findet aus eigener Kraft keinen positiven Glauben, der
ihn als ganzen Menschen umfasst und sein Leben, Denken und Handeln
für ihn spürbar verändert. Dies, so fürchtet er, reicht nicht aus, um das

ewige Leben zu verdienen.1'5 Obwohl er in den Offenbarungsbriefen
ausführlich darlegt, wie der Mittler Christus den Menschen mit Gott versöhnt
hat, scheint er sich als von dieser Rechtfertigung ausgeschlossen zu
betrachten. Womöglich folgen seine Gedanken hier der strengen Prädestinationslehre,

wie sie die Dordrechter Lehrregel (1619) formuliert:"6 Gott
erlöst nicht alle Menschen, sondern lediglich die von ihm Auserwählten.
Andererseits verträgt sich diese radikale Vorstellung von einer Gnade, die
sich dem menschlichen Verstand vollkommen entzieht, nur schwer mit der
zuversichtlichen Botschaft seiner Offenbarungsbriefe und mit der

Betonung des freien Willens. Seine Tagebuchnotizen könnten deshalb auch

Zeugnis des paradoxen Versuchs sein, sich gerade dadurch seines Glaubens

zu versichern, indem er dessen Zulänglichkeit beständig in Frage
stellt."7 Die Einsicht, «daß ein christliches Leben unmöglich seye; daß es

zu viel von uns fordere»,"8 mündet konsequent in die Erkenntnis eines

unheilbaren Zwiespalts: Je deutlicher er erkennt, dass er zu schwach ist, 219



RELIGION UND THEOLOGIE

um dem erkannten Ideal nachzuleben, desto wichtiger wird es für seine

Lebensführung. Das Tagebuch ist deshalb als <Sündenregister>,119 wie Haller

selbst es nennt, nicht nur ein Laborprotokoll seiner Glaubenshaltung,
sondern vor allem ein Mittel zur demütigen Selbsterziehung.120 Er setzt
damit einen Grundsatz der christlichen Sündenlehre um, den er bereits in
seinen Offenbarungsbriefen formuliert: Da der Mensch schon durch
blosse Gedanken sündigt (Mt 15,19), muss er die Sünde im Ansatz
bekämpfen, damit sie ihn nicht vollkommen überwältigt.121

Die Auszüge aus dem Tagebuch bestätigen, dass sich Hallers Glaube
und seine Theologie nicht auf einen einzigen Nenner bringen lassen,
sondern verschiedene Haltungen des 18. Jahrhunderts zum Problem der Religion

aufnehmen und reflektieren.122 Haller ist als Wissenschaftler einmal
der engagierte Vertreter der Physikotheologie, der in der Natur mit
modernsten Methoden das Walten des Schöpfergottes nachweist. Zum andern

verteidigt er als Anwalt der reformierten Theologie den Bibeltext und seine

Botschaft kompromisslos gegen die Anfechtungen von Skeptikern und
Kritikern der Offenbarung. Während seine frühen Gedichte und Lektürenotizen

Spuren aufgeklärter, mitunter sogar heterodoxer Autoritätskritik
tragen, nimmt er später eine deutlich konservative Haltung ein und nähert
sich damit der Orthodoxie der Berner Staatskirche, die - anders als das

gemässigte Genf oder das progressive Zürich - keine neologischen
Zugeständnisse erlaubt.123 Solange es dabei um den Glauben anderer und um
die Rolle von Religion und Kirche in der Gesellschaft geht, ist sich Haller
auch als theologischer Laie seiner Glaubenspositionen sicher. Wo jedoch
sein eigenes Heil betroffen ist, schwindet diese Gewissheit;124 weder seine

Erkenntnisse als Wissenschaftler und Intellektueller noch die Antworten
der Theologie reichen aus, um seine persönlichen Zweifel zu entkräften.125

Haller weigert sich, seinen Glauben als selbstverständlich hinzunehmen,
sondern muss ihn sich in der Auseinandersetzung mit Kritikern und Gegnern

wie auch mit sich selbst immer wieder neu erringen.

220



CORNELIA RÉMI ANMERKUNGEN

Anmerkungen

1 Johann Georg Zimmermann: Ueber
die Einsamkeit. Zweiter Theil. Troppau
1785, 175 f.; vgl. Albrecht von Haller:
Tagebuch seiner Beobachtungen über
Schriftsteller und sich selbst. Zur Karakte-
ristik der Philosophie und Religion dieses

Mannes, hg. von Johann Georg Heinzmann.

2 Bde. Bern 1787,1: viii f.

2 Albrecht Beutel: Aufklärung in
Deutschland. Göttingen 2006, 217-223.

3 Zimmermann 1783 (wie Anm. 1),

157 f-

4 Zur einschlägigen Forschung vgl.
Richard Toellner: Albrecht von Haller.
Über die Einheit im Denken des letzten
Universalgelehrten. Wiesbaden 1971, 4,
25-

5 Dagegen die differenzierte Darstellung

bei Paul Wernle: Der schweizerische
Protestantismus im XVIII. Jahrhundert.
3 Bde. Tübingen 1923-1925, III: 4-11.

6 Toellner 1971 (wie Anm. 4), 83-
127*

7 Sammlung kleiner Hallerischer
Schriften. Zweite, verbesserte und
vermehrte Auflage. 3 Bde. Bern 1772, I: 61-

73'
8 Richard Toellner: Die Bedeutung

des physico-theologischen Gottesbeweises

für die nachcartesianische Physiologie
im 18. Jahrhundert. In: Berichte zur
Wissenschaftsgeschichte, 5 (1982), 79-8i;Toell-
neri97i (wie Anm. 4), 155-157; Wolfgang
Wiegrebe: Albrecht von Haller als
apologetischer Physikotheologe. Diss. Regensburg

2007, 10-42; Maria Teresa Monti:
Théologie physique et mécanisme dans la

physiologie de Haller. In: Anne Bäumer,
Manfred Büttner (Hg.): Science and reli-
gion/Wissenschaft und Religion. Bochum
1989, 68-79; Paul Michel: Physikotheolo-
gie. Ursprünge, Leistung und Niedergang
einer Denkform. Zürich 2008.

9 Hubert Steinke: Irritating experiments.

Haller's concept and the European
controversy on irritability and sensibility
ijyo-iyyo. Amsterdam, New York 2005,
189; Toellner 1982 (wie Anm. 8), 75-82.

10 Sandra Pott: Medizin, Medizinethik

und schöne Literatur. Studien zu

Säkularisierungsvorgängen vom frühen
iy. bis zum frühen 19. Jahrhundert. Berlin,

New York 2002, no-i23.DerBegriff
des «methodologischen Atheismus*, mit
dem Pott arbeitet, ist missverständlich:
Sein provokatives Potential entfaltet er
nur im Bereich, aus dem er ursprünglich
stammt, nämlich der Theologie.

11 Rina Knoeff: Herman Boerhaave
i668-i/j8). Calvinist chemist and physician.

Amsterdam 2002; Andreas Lindt:
Haller und das Christentum des 18.
Jahrhunderts. In: Albrecht von Haller
iyo8-iyyy. Zehn Vorträge gehalten am
Berner Haller-Symposion vom 6. bis
8. Oktober tyyy. Basel 1977, 130.

12 Knoeff 2002 (wie Anm. 11), 79-
105.

13 Urs Böschung: «Mein Vergnügen

bey den Büchern». Albrecht von
Hallers Bibliothek - Von den Anfängen
bis 1736. In: Librarium. Zeitschrift der
Schweizerischen Bibliophilen-Gesellschaft,
38 (1995XU4-174. hier 156.

14 Urs Böschung et al. (Hg.): Re-
pertorium zu Albrecht von Hallers
Korrespondenz iy24-iyyy. 2 Bde. Basel

2002.

15 Lindt 1977 (wie Anm. 11), 133 f.
16 Karl S. Guthke: Glaube und Zweifel:

Hallers Rezeption des christlichen
Erbes. In: ders.: Literarisches Leben im
achtzehnten Jahrhundert in Deutschland
und in der Schweiz. Bern, München 1975,
174-192; ders.: Der junge Albrecht von
Haller und die Bibel. In: Jahrbuch des

Freien Deutschen Hochstifts, 1968, 1-21;
ders.: Zur Religionsphilosophie des jungen

Albrecht von Haller. In: Colloquia
Germanica, 1 (1967), 142-155.

17 Guthke 1975 (wie Anm. 16), 189;
Guthke 1968 (wie Anm. 16), 16 f. Gegen
Ende seines Lebens begegnet Haller den

Unstimmigkeiten in der Stammreihe Jesu
noch einmal als Einwand Voltaires, vgl.
Albrecht von Haller: Briefe über einige
noch lebenden Freygeister Einwürfe
wider die Offenbarung. Verbesserte und
vermehrte Auflage. 3 Bde. Bern 1778, I:
81 f., II: 91 f.

221



RELIGION UND THEOLOGIE

18 KarlS. Guthke: Hallers Blick in
den Spiegel. Der Arzt mit der <poetischen
Krankheit». In: ders.: Die Entdeckung des

Ich. Studien zur Literatur. Tübingen, Basel

1993, 79-95, hier 84.

19 Rudolf Dellsperger: Staat, Kirche
und Politik im Kanton Bern von der
Reformation bis in die Mitte des 20.
Jahrhunderts. In: ders. et al. (Hg.): Kirche -
Gewissen des Staates? Gesamtbericht einer
von der Direktion des Kirchenwesens des

Kantons Bern beauftragten Expertengruppe

über das Verhältnis von Kirche
und Politik. Bern 1991, 115-183, hier
135-146; Lindt 1977 (wie Anm. 11), 129;
Ludwig Hirzel (Hg.): Albrecht von Hallers

Gedichte. Frauenfeld, 1882, LXXVII.
20 Hirzel 1882 (wie Anm. 19), 241 f.

21 Hirzel 1882 (wie Anm. 19), CXV-
CXVIII; Margarete Hochdoerfer: The

conflict between the religious and the
scientific views of Albrecht von Haller
(iyo8-iyyy). Lincoln/Nebraska 1932, 65-
67.

22 Hirzel 1882 (wie Anm. 19), 243.
23 Ebenda, 370-372.
24 Ebenda, CLI.
25 Ebenda, 316. Hallers Manuskript

enthielt anschliessend an V. 310 überdies
Vorwürfe gegen die kirchliche Orthodoxie,

die auf ihrem Weg gen Himmel
jegliches Abweichlertum mit aller Härte
eliminiert.

26 Ebenda, 241 f.

27 M. Peters.: Albrecht von Haller als

Christ. In: Zeitschrift der Gesellschaft für
niedersächsische Kirchengeschichte, 42
(1937), 108-165, hier 129.

28 Lindt i977(wie Anm. n), 129-142,
134-136.

29 Haller, Kleine Schriften 1772 (wie
Anm. 7), III: 201-238.

30 Ebenda, 203.
31 Hirzel 1882 (wie Anm. 19), 118.

32 Guthke 1968 (wie Anm. 16), 3.

33 Hirzel 1882 (wie Anm. 19), 150.

34 Martin Stuber; Stefan Hächler;
Luc Lienhard (Hg.): Hallers Netz. Ein
europäischer Gelehrtenbriefwechsel zur
Zeit der Aufklärung. Basel 2005, 154. Zu
einer möglichen pietistischen Ausrichtung
Hallers vgl. Lindt 1977 (wie Anm. 11),

137-140; vgl. auch Hochdoerfer 1932 (wie

Anm. 21), 81-83; anders Peters 1937 (wie
Anm. 27), 163

35 Konrad Hammann: Geschichte
der evangelischen Kirche in Göttingen
(ca. 1650-1866). In: Ernst Böhme; Rudolf
Vierhaus (Hg.): Göttingen. Geschichte
einer Universitätsstadt. Band 2: Vom
Dreißigjährigen Krieg bis zum Anschluss

an Preußen - Der Wiederaufstieg als
Universitätsstadt (1648-1866). Göttingen
2002, 525-586, hier 540 f.; Christian
Freigang: Architektur und Städtebau von der
Mitte des 17. Jahrhunderts bis 1866. In:
Böhme/Vierhaus 2002 (wie oben), 765 -
812, hier 770 f.

36 Stuber/Hächler/Lienhard2oo5 (wie
Anm. 34), 156.

37 E. Furer: Zwei Berner Missionsfreunde

aus dem vorigen Jahrhundert. In:
Evangelisches Missions-Magazin, Neue
Folge, 27 (1883), 1-15.

38 Haller, Kleine Schriften 1772 (wie
Anm. 7), III: 239-280 (Grönland); I,
187-290 (Indien); in die deutsche

Übersetzung des letzteren Textes sind ausserdem

(243-245) Auszüge aus Hallers
Rezension zu Pierre-François-Xavier de
Charlevoix' Histoire et description générale

de la Nouvelle France eingearbeitet,
die 1746 in der Bibliothèque raisonnée
erschien.

39 Haller, Kleine Schriften 1772 (wie
Anm. 7), III: 264-275,1: 213-232.

40 Ebenda, III: 248-253,1: 242-249.
41 Ebenda, III: 252.
42 Ebenda, I: 268.

43 Ebenda, I: 1-46.

44 Sandra Pott: Reformierte Morallehren

und deutsche Literatur von Jean
Barbeyrac bis Christoph Martin Wieland.
Tübingen 2002, 168-184; vgl- auch
Wiegrebe 2007 (wie Anm. 8), 505-527.

45 Haller, Kleine Schriften 1772 (wie
Anm. 7), I, 5.

46 Ebenda, I: 13.

47 Ebenda, I: 18.

48 Ebenda, I: 23.
49 Ebenda, I: 37 f.
50 Ebenda, I: 38.

51 Ebenda, I: 44.
52 Ebenda, I: 46.

53 Ebenda, I: 45; vgl. auch Hallers
Vorrede zu den Gedichten seines Freun-



CORNELIA RÉMI ANMERKUNGEN

des Paul Gottlieb Werlhof; Hirzel 1882

(wie Anm. 19), 394.
54 Monti 1989 (wie Anm. 8), 75-78.
55 Ursula Pia Jauch: Jenseits der

Maschine. Philosophie, Ironie und Ästhetik
bei Julien Offray de La Mettrie (1709-
1751). München 1998, 60-64, 2.53-2.88;

Haller, Kleine Schriften 1772 (wie
Anm. 7), I: 319-341.

56 Steinke 2005 (wie Anm. 9), 196 f.

57 Leibniz' Theorie der prästabilisierten
Harmonie ist für Haller eine reine

Hypothese, die keine Lösung des Problems

bringt; er bleibt beim cartesianischen
Dualismus. Vgl. Richard Toellner: Haller
und Leibniz. Zwei Universalgelehrte der
Aufklärung. In: Akten des II. Internationalen

Leibniz-Kongresses. Band 1.
Wiesbaden 1973, 249-260.

58 Albrecht von Haller: Elementa
physiologiae corporis humani. 8 Bde.

Lausanne, Bern 1757-1766, VII: xii. Dazu
Richard Toellner: Principles and forces of
life in Haller. In: Guido Cimino, François
Duchesneau (Hg.): Vitalisms from Haller
to the cell theory. Firenze 1997, 31-39,
hier 38.

59 Haller, Freygeister 1778 (wie
Anm. 17), I: 230-233, II: 72 f., 183 f.; Pott
2002 (wie Anm. 10), 114 f.

60 Toellner 1971 (wie Anm. 4), 61-
y6'

61 Vgl. dazu inbesondere die ausführliche

Einleitung zu Albrecht von Haller:
De formatione cordis in ovo incubato.
Edizione critica. a cura di Maria Teresa
Monti. Basel 2000.

62 Maria Teresa Monti: Epigenesis of
the monstrous form and preformistic <

genetics* (Lémery - Winslow - Haller). In:
Early science and medicine, 5 (2000), 3-32;
dies.: Haller et les monstres. Objets de
recherche positive ou preuves éclatantes de
la liberté infinie de Dieu. In: Eric Fierens
et al. (Hg:) Actes du XXXIIe Congrès
International d'Histoire de la Médecine.
Anvers,3-7 septembre 1990. Brüssel 1991,
181-187; Monti 1989 (wie Anm. 8), 73-75;
Urs Böschung: «Une manifestation de la

sagesse divine». Le foetus bicéphale
préparé par Albert Haller en 173 5. In: Christoph

Mörgeli (Hg.): Les objets médicaux
et leurs textes. Lyon 1996, 26-38.

63 Maria Teresa Monti: Bonnet et les

<poulets> de Haller. La rhétorique du <rêve>

et la stratégie de la persuasion. In: Marino
Buscaglia et al. (Hg.): Charles Bonnet.
Savant et philosophe (1720-1793). Genève

1994, 183-210.
64 Shirley A. Roe: Matter, life, and

generation. Eighteenth-Century embryology

and the Haller-Wolff debate.
Cambridge 1981, 166, 168.

65 Otto Sonntag (Hg.): The
correspondence between Albrecht von Haller
and Charles Bonnet. Bern, Stuttgart, Wien
1983, 856, 1160.

66 Pott 2002 (wie Anm. 10), 116.

67 Stuber/Hächler/Lienhard2005 (wie
Anm. 34), 153-169.

68 Haller, Kleine Schriften 1772 (wie
Anm. 7), I, 343-348.

69 Martin Stuber: Gottesstrafe oder
Forschungsobjekt? Zur Resonanz von
Erdbeben, Überschwemmungen,
Seuchen und Hungerkrisen im Korrespondentennetz

Albrecht von Hallers. In:
Christian Pfister (Hg.): Am Tag danach -
Zur Bewältigung von Naturkatastrophen
in der Schweiz 1300-2000. Bern, Stuttgart,

Wien 2002, 39-54.
70 Sonntag 1983 (wie Anm. 65), 739,

93. 159-

71 Ebenda, 3 3 G 347. 357. 97°-
72 Vgl. Claudia Profos: Gelehrte Kritik:

Albrecht von Hallers literarisch-wissenschaftliche

Rezensionen in den Göttin-
gischen Gelehrten Anzeigen. Basel 2008,
Kapiel 8.2.1. Vgl. auch Karl S. Guthke
(Hg.): Hallers Literaturkritik. Tübingen
1970.

73 Göttingische Anzeigen von
Gelehrten Sachen, 1753, 236; 1762, 673-676.

74 Göttingische Anzeigen von
Gelehrten Sachen, 175 9, 1288.

75 Sonntag 1983 (wie Anm. 65), 275.
76 Ebenda, 138-140, 162. Dazu Jean

Jacques Dreifuss: «Que veulent dire ces

plaintes continuelles sur Servet?» Bonnet,
Voltaire et l'affaire Servet. In: Buscaglia
1994 (wie Anm. 63), 253-258.

77 Haller, Freygeister 1778 (wie
Anm. 17), I: 102 f., II: 58; Haller, Tagebuch

1787 (wie Anm. 1), I: 322 f., II:
81-87; Pott 2002 (w'e Anm. 44), 192-
194- 223



RELIGION UND THEOLOGIE

78 Karl S. Guthke: Der Glaube des

Zweiflers: Glanz und Krise der Aufklärung

in Hallers Lyrik. In: ders.: Das
Abenteuer der Literatur. Studien zum
literarischen Leben der deutschsprachigen
Länder von der Aufklärung bis zum Exil.
Bern, München 1981, 9-28.

79 Pott 2002 (wie Anm. 10), 149.
80 Pott 2002 (wie Anm. 44), 184-189;

Wiegrebe 2007 (wie Anm. 8), 204-209.
81 Albrecht von Haller: Briefe über

die wichtigsten Wahrheiten der
Offenbarung. Zum Druke befördert durch den

Herausgeber der Geschichte Usongs. Bern
1772; ausführliche, kritisch kommentierte
Inhaltsübersicht bei Wiegrebe 2007 (wie
Anm. 8), 145-212.

82 Haller, Offenbarungsbriefe 1772
(wie Anm. 81), 9h; Pott 2002 (wie
Anm. 44), 184-195.

83 So erwähnt er mehrmals seinen
Leidener Lehrer Herman Boerhaave als

vorbildlichen Christen: Haller,
Offenbarungsbriefe 1772 (wie Anm. 81), 6, 48,

5°.
84 Ebenda, 10.

85 Ebenda, 4.
86 Ebenda, 22.

87 Sonntag 1983 (wie Anm. 65), 974,
985,987 f., 992,999, 1007 f., 1010,1023 f.,

1025-1027, 1031. Dazu Wernle 1923-25
(wie Anm. 5), III: 8 f.

88 Beutel 2006 (wie Anm. 2), 215-217.
89 Allein in Bern erschienen binnen

eines Jahres drei Auflagen des Werkes,
das noch zu Hallers Lebzeiten auch in
zahlreiche europäische Sprachen übersetzt
wurde. Vgl. Hubert Steinke; Claudia Pro-
fos; Pia Burkhalter (Hg.): Bibliographia
Halleriana. Verzeichnis der Schriften von
und über Albrecht von Haller. Basel 2004,
59-63.

90 Sonntag 1983 (wie Anm. 65),
1080 f.

91 Ebenda, 904.
92 Hier zitiert nach der zweiten, von

Haller noch einmal stark überarbeiteten
Auflage von Haller, Freygeister 1778 (wie
Anm. 17), dazu die ausführliche Ubersicht

bei Wiegrebe 2007 (wie Anm. 8),

213-504.
93 Nicholas Cronk, Christiane Mer-

224 vaud (Hg.): Les œuvres complètes de Vol¬

taire. Bd. 37-43: Questions sur
l'Encyclopédie, par des amateurs. Oxford
2007 ff.

94 Pott 2002 (wie Anm. 10), 131-146.
95 Haller, Freygeister 1778 (wie

Anm. 17), I: 3 f, III: 174.
96 Ebenda, I: 5-8; analog Haller,

Kleine Schriften 1772 (wie Anm. 7), I:
173-186.

97 Haller, Freygeister 1778 (wie
Anm. 17), I: 9 f., 25, 65. Bereits 1764
beschuldigt Haller Voltaire in einer Rezension,

die Bibel nicht gelesen zu haben

(Göttingische Anzeigen von Gelehrten
Sachen 1764, 827).

98 Haller, Freygeister 1778 (wie
Anm. 17), III: 15 f., 116 f.

99 Ebenda, I: vi f., III: 173.
100 Ebenda, I: 59-63, 106 f., 151,

201 f., II: 72.
101 Ebenda, I: 35 f., 58, 68 f., 87-92,

166 f., II: 11 f., 109 f., 158 f., 113 f.

102 Etwa Ebenda, I: 68, 221, II: 21 f.,
III: 79 f.

103 Vgl. auch Ueber den Ursprung
des Uebels, V. 67 f.

104 Haller, Freygeister 1778 (wie
Anm. 17), II: 235.

105 Wernle 1923-25 (wie Anm. 5), II:
49 f.

106 Haller, Freygeister 1778 (wie
Anm. 17), I: 159 f.

107 Ebenda, II: 97.
108 Lindt 1977 (wie Anm. 11), 138.

109 Alles Folgende nach: Haller,
Tagebuch 1787 (wie Anm. 1), II: 219-319.

110 Ebenda, 225.
111 Ebenda, 228; ähnlich 298.
112 Ebenda, 233; dazu auch 228, 230.
113 Ebenda, 316; ähnlich 288; vgl.

Peters 1937 (wie Anm. 27), 141 f.

114 Haller, Tagebuch 1787 (wie
Anm. 1) II: 241; vgl. Israel Stamm: Some

aspects of the religious problem in Haller.
In: The Germanic Review, 25 (1950), 5-12.

115 Pott 2002 (wie Anm. 10), 125-

IJI"
116 Willem van't Spijker et ah: De

Synode van Dordrecht in 1618 en 1619.
Houten 1987.

117 Pott 2002 (wie Anm. 10), 129.
118 Haller, Tagebuch 1787 (wie

Anm. 1), II: 260.



CORNELIA RÉMI ANMERKUNGEN

119 Ebenda, II: 231.
120 Toellner 1971 (wie Anm. 4), 121-

127; Peters 1937 (wie Anm. 27), 138.
121 Haller, Offenbarungsbriefe 1772

(wie Anm. 88), 49-53.
122 Lindt 1977 (wie Anm. 11), 140.
123 Wernle 1923-25 (wie Anm. 5), I:

496-502, 569-572.
124 M.Peters: Albrecht von Haller

als Apologet. In: Allgemeine Evangelisch-

Lutherische Kirchenzeitung, 71 (1938),
Sp. 521-527, 543-547, 564-566, 610-613,
633-636,653-659, hier 658; M. Peters: Ein
theologischer Versuch über die Versöhnung

von Albrecht von Haller. In:
Pastoralblätter für Predigt, Seelsorge und
kirchliche Unterweisung, 79 (1936/1937),
505-512, hier 512.

125 Hochdoerfer 1932 (wie Anm. 21),
84.

225


	Religion und Theologie

