
Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 85 (2008)

Artikel: Albrecht von Haller : Leben - Werk - Epoche

Autor: Steinke, Hubert / Boschung, Urs / Pross, Wolfgang

Kapitel: Dichtung

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1071037

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1071037
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eric Achermann

1732 erscheint beim Berner Verleger Nikiaus Emanuel Haller anonym ein
schmaler Band, der Versuch Schweizerischer Gedichten [sie!] (Abb.
S. 123).1 Bereits zwei Jahre später veröffentlicht derselbe Verleger eine
erweiterte und gründlich revidierte Ausgabe, nun unter dem Titel Dr.
Albrecht Hallers Versuch Von Schweizerischen Gedichten. Bis zur letzten
autorisierten Auflage von 1777 (Abb. S. 505) wird Albrecht Haller die

Gedichtsammlung noch zehnmal überarbeiten, kommentieren und ergänzen.2

Zählt die erste Ausgabe nur gerade zehn Gedichte, so listet das

Verzeichnis der Gedichte der letzten von Haller besorgten Ausgabe stattliche

31 Titel auf.

Beim Versuch handelt es sich um eine bunte Sammlung, die Lehrgedichte

und Satiren, Trauer-Oden und ein <verliebtes Gedicht>, Prosaaufsätze

und französische Gedichte (beides bloss in der zweiten Auflage), ungebundene

Tierfabeln mit gereimter Moral, Gantaten, Serenaten, Überschriften,
Hochzeitscarmina sowie weitere Gelegenheitsgedichte umfasst. Auf die
formale und thematische Heterogenität verweist bereits der Titel:
<Versuch» steht - als deutschsprachiges Äquivalent von <Essay> bzw. <Essai> -
nicht nur für die bescheidene Einsicht in die Unfertigkeit der Gedichte
bzw. die Unzulänglichkeit des Dichters;3 <Versuch> erscheint darüber hinaus

in der zeitgenössischen Lehrdichtung als quasi-generische Bezeichnung4

sowie als beliebte Uberschrift für eine unsystematische, nicht auf

Vollständigkeit abzielende Abhandlung.5 <Schweizerisch» hingegen
verweist zum einen auf die geographische Herkunft der Gedichte, dann auf
die vaterländische Thematik, der wir in Gedichten wie Die Alpen oder
Sehnsucht nach dem Vaterland begegnen, und zum Dritten - und ab der
zweiten Auflage ganz explizit - auf den sprachlichen Ausdruck.6 Ab der
dritten Auflage des Versuchs (1743) lässt Haller einzelnen Gedichttiteln
die Angabe des Entstehungsjahres folgen, ab der vierten (1748) kommen



DICHTUNG

Vorbemerkungen hinzu.7 Diese variieren im Wesentlichen drei Punkte:
Bitte um Nachsicht, kurze Angaben zu Zeitpunkt und Umständen der

Entstehung, Begründung schliesslich für die Aufnahme des Gedichtes in
die Sammlung. Die Vorbemerkungen vermitteln so den Eindruck einer

repräsentativen Werkschau, worin nur das nach dem Urteil des Dichters
Gelungene Aufnahme findet. Dieser Eindruck wird durch die Anordnung
der Gedichte unterstützt: Während Haller in den ersten Ausgaben die

Folge der Gedichte ständig verändert, werden diese seit der sechsten Auflage

von 1751 nach ihrer Entstehungszeit geordnet. Die Alpen etwa, die in
der ersten Ausgabe die Sammlung eröffnen, finden sich später an vierter
Stelle. Nicht das philosophische oder künstlerische Urteil entscheidet
nunmehr über die Reihenfolge, sondern die eigene dichterische Entwicklung,

die durch die Anordnung historisch dargestellt erscheint. Der
dokumentarische Charakter wird durch Fussnoten zusätzlich hervorgehoben,
die frühere Varianten verzeichnen und <dunkle> Stellen erläutern.

Zu Entstehung und Werkgeschichte
von Hallers Sammlung

Die Gedichte, die der Versuch enthält, sind aller Wahrscheinlichkeit nach
in der Zeit zwischen 1725 und 1748 entstanden; dies zumindest besagen
die genannten Jahresangaben.8 Im Rückblick erkennt Haller zwei Lebensphasen,

die entscheidend durch seinen Hang zum Dichten geprägt sind:9

Seine Kindheit, wobei bei einem angeblich so aussergewöhnlich frühreifen
Menschen <Kindheit> etwas merkwürdig anmutet,10 sowie die Jahre, die
zwischen seiner Rückkehr in die Schweiz und seiner Ubersiedlung nach

Göttingen liegen. Hallers Biograph Zimmermann berichtet von einem

Epos von 4'ooo Versen, von Gedichten, Trauerspielen und Übersetzungen,

die während der kurzen Gymnasialzeit (1721/22) sowie der Bieler
Lehrzeit (1722/23) entstehen11 und die Haller nach eigener Aussage 1729
weitgehend verbrennt. Die Feuerprobe überlebt haben unter anderem

Morgen-Gedanken (1725), Sehnsucht nach dem Vaterlande (1726) und
Lieber die Ehre (1728), die offensichtlich Gnade vor den strengeren
Anforderungen eines geläuterten Geschmackes finden.12 Die zweite dichterische
Phase setzt nach seiner Rückkehr aus Paris im Jahre 1728 ein:

Nach meinen Reisen, und hauptsächlich zu Basel, befiel mich die poetische

Krankheit wieder, nachdem ich mehrere Jahre nichts mehr von
dieser Art gewagt hatte. Der angenehme und rechtschaffene Hr. Drol-
linger, der getreue und forschende Hr. P. Stähelin und einige andere

dortige Freunde ermunterten mich zu einer neuen Probe.13



ERIC ACHERMANN HALLERS GEDICHTSAMMLUNG

Mm

Stulta eft Cleiiientia, cum tot ubiqus

Yatibus occurfas, peritürä paröere Charta:.

_

Juvenal.

Titelblatt der ersten, noch anonym
erschienenen Ausgabe von Hallers Versuch

schweizerischer Gedichten. Im

18. Jahrhundert erschienen nebst den von
Haller selbst autorisierten 11 Auflagen

weitere 16 Nachdrucke sowie Übersetzungen
ins Französische, Englische und

Italienische. - Burgerbibliothek Bern.

Diese <pathologische> Einschätzung
jugendlicher Poesiebegeisterung ist für
den Mediziner, Naturwissenschaftler und
Politiker Haller bezeichnend. Und spricht
er nicht geradewegs von <Krankheit>,
dann soll die Dichtung doch nicht mehr
sein als eine etwas leichtsinnige
Nebenbeschäftigung, eine Zeitverschwendung,
die zu entschuldigen er sich immer wieder

bemüssigt fühlt: «Tausend andere
Geschäfte erdrücken mich und lassen mir
wenig Augenblicke übrig, die in meiner
Gewalt wären und die ich einem so un-
nöthigen und unwichtigen Dinge wey-
hen könnte, als meine Reime in meinen

Augen sind.»14

Diese «Augenblicke> sind jedoch ziemlich

zahlreich und von einiger Dauer.
Hallers Interesse an der schönen Literatur

ist in fast i'ooo selbstverfassten Rezensionen gut dokumentiert;15 der

Lektüreumfang allein der Romane soll sich gar auf 2'ooo Titel belaufen
haben.16 Hinzu kommt, dass das seit der sechsten Ausgabe von 1751
angehängte Der Verfasser an den Leser von einer ganz anderen Sorge um das

eigene literarische Auftreten spricht, als dies für die «unnöthigen und
unwichtigen Dinge» zu gelten hätte. Kurz, auch wenn Haller in dem Umzug
nach Göttingen eine klare Zäsur in seinem poetischen Schaffen erkennt, so
bedeutet dies nicht das Ende seines Interesses an der schönen Literatur,
mögen die nach 1736 in den Versuch eingegangenen Texte auch allesamt
bloss der Gelegenheit oder einem «dringende[n] Affect» geschuldet sein.17

:

' i

SB ® SS 5Î/ ff.
SBfö Sftctotré <£tiMmieî fraHttr a

Mmm MDCGXXXIt

123



DICHTUNG

Hallers Dichtungsauffassung und seine Zeit

Fast abwertend formuliert Haller das Verhältnis seiner dichterischen zu
seiner medizinischen Tätigkeit in der oft zitierten Einleitung zu den
Gedichten seines vertrauten Dichter- und Arztkollegen Paul Gottlieb Werlhof

(1699-1767):

Ein Dichter, der nichts als ein Dichter ist, kann für die entferntesten
Zeiten und Völker ein glänzendes Licht seyn. Aber für seine eigene Zeiten,

und für seine Mitbürger, ist er ein entbehrliches und unwirksames

Mitglied der Gesellschaft. [...] Weit grösser sind die Vorzüge eines

gelehrten, geübten, und folglich glüklichen Arztes. Seine Gaben sind ein

Werkzeug, durch welches die Vorsehung ihre Güte verbreitet. [...] Ein
Dichter vergnügt eine Viertelstunde; ein Arzt verbessert den Zustand
eines ganzen Lebens.'8

Hallers Beurteilung der Poesie folgt denselben Maximen wie diejenigen
seines Handelns im Allgemeinen und seiner wissenschaftlichen Tätigkeit
im Besonderen: Frömmigkeit, Tugend, Menschenliebe - sie und sie allein
haben unser Tun zu leiten. Eine tätige Zuwendung zu den Nächsten, ein

praktisches Wirken, das dem Gemeinwohl dient, eine Beschränkung der

Tugenden auf ein rechtes Mass - dies alles sind ethische Gemeinplätze, die
auch seine Dichtung durchziehen. Daran lässt der Schluss der genannten
Vorrede zu Werlhofs Gedichten keinen Zweifel:

Die Absicht des Dichters ist zu gefallen und zu rühren, und die äusser-
liche Richtigkeit hat bey dem Verstände ihren Werth, aber keine Macht
auf das Herz des Lesers. Es sind zu allen Zeiten Dichter gewesen, die
sich mit dieser äussern Schönheit vergnügt haben, und alle diese Dichter
haben ihres Zweks verfehlt. Aber bey unserm Verfasser sind sie, wie sie

in der That seyn sollen, nur zierliche Kleider der wahren Schönheit.
Wahre und gründliche Gedanken, wohl ausgefundene Aehnlichkeiten
verschiedener Begriffe, scharf unterscheidende Unähnlichkeiten
ähnlicher Ideen, kurze und dennoch das Wesen der Dinge abmalende Bey-
wörter, wohlständige Vorstellungen wirklich zärtlicher Leidenschaften,
alles dieses sind Schönheiten, die auch ohne die Zierde des Schalles und
der Sprache gefallen; aber die sich der Vollkommenheit nähern, wenn
dieser äussere Schmuk sie begleitet. Ich finde diese Vereinigung beyder
Vorzüge nicht nur deßwegen schön, weil Wohlklang, Reinigkeit und
Richtigkeit Eigenschaften guter Gedichte sind, sondern auch deswegen,
weil es sehr schwer, und folglich sehr ungemein ist, wenn ein Dichter
sie mit der Stärke der Gedanken, und dem Feuer des Ausdrukes verbin-

j 24 det. [...] Und dennoch ist noch ein Vorzug, den ich über alle diejenigen



ERIC ACHERMANN HALLERS DICHTUNGSAUFFASSUNG

schäze, die ich noch benennet habe: Dieser ist die herrschende Tugend,
und die ungeschminkte Gottesfurcht, die alle Gedanken des Verfassers
belebet.19

Blosser Grösse oder aussergewöhnlichen Fähigkeiten kommt kein
moralischer Wert zu, könnten sie doch auf schändlichen Taten und Überzeugungen

gründen oder als Mittel zu unlauteren Zwecken dienen. Wertvoll
werden unsere Fîandlungen nur durch die Beziehung auf das <Herz>, womit

ein Zentralbegriff der hallerschen Ethik, Anthropologie und Poetik

genannt ist. Der Poesie kommt die Aufgabe zu, nicht nur dem Verstand zu
gefallen, sondern auch das Herz zu rühren. Die Intensität der Argumente
(<Stärke>) und der Gefühle (<Feuer>) vermögen im poetischen Zusammentreffen

von Gedanke und Ausdruck auf das Innere zu wirken; die Sprache,
die im gesellschaftlichen Austausch nach aussen wirkt, entfaltet ihre
Wirkung in der individuellen poetischen Erfahrung nach innen.20

Hallers Versuch, das Verhältnis der Poesie zu den nützlichen Künsten zu
bestimmen, entspricht einer weitverbreiteten Moral- und Gesellschaftskonzeption,

deren Selbstbegründung zwar widersprüchlich sein mag,
deren Widersprüche jedoch alles andere als einen bloss individuellen
Gewissenskonflikt darstellen. So finden wir denn auch den Topos des Dichtens
als <Zeit=Vertreib> für <Neben=Stunden> und die anschliessende Versicherung,

dass die Veröffentlichung nur dem Drängen vertrauter Freunde und
der ungewollten Verbreitung geliehener Manuskripte geschuldet sei, in so
mancher Einleitung zu zeitgenössischen Gedichtsammlungen.21 Er steht
indirekt für eine zunehmend selbstsicher auftretende frühliberale Merito-
kratie, die auf Fleiss und religiös unterfütterten Utilitarismus als Gegengift
gegen höfischen Absolutismus und aristokratische Lust am Luxus setzt.22

Der Nutzen ist gut; er misst sich jedoch nicht am Eigeninteresse, sondern

an seinem Beitrag zum Gemeinwohl, das seinerseits das Nutzendenken
sanktioniert. So finden wir bei Haller keine Proben jenes tändelnden
Scherzes, der die literarische Mode der 40er und 50er Jahre des 18.

Jahrhunderts bestimmt, ausgenommen vielleicht die etwas freiere Doris
(1730).23 Was er einfordert, ist vielmehr eine gedankenschwere, philosophische

Dichtung, die weder in leerer Ostentation noch scherzhafter
Belustigung ihr Ziel erkennt, sondern in der angemessenen und rührenden
Darstellung der Wahrheit. In einer vielzitierten und für Hallers
Dichtungsverständnis in der Tat zentralen Stelle der Vorrede zur vierten Auflage

gibt er programmatisch seine Absicht zu erkennen:

Ich hatte indessen die englischen Dichter mir bekannter gemacht und

von denselben die Liebe zum Denken und den Vorzug der schweren
Dichtkunst angenommen. Die philosophischen Dichter, deren Größe
ich bewunderte, verdrangen bald bey mir das geblähte und aufgedun- 125



DICHTUNG

sene Wesen dess Lohensteins, der auf Metaphoren, wie auf leichten Blasen

schwimmt. Hieraus entstund bei mir die neue Art zu Dichten, die so
vielen Deutschen zu missfallen das Unglük gehabt hat, die ich aber so

wenig bereue, daß ich wünschen möchte, noch viel mehr Gedanken in
viel mindre Zeilen gebracht zu haben. Nach meinem Begriffe muß man
die Aufmerksamkeit des Lesers niemahls abnehmen lassen. Dieses
geschieht ohnfehlbar auf eine mechanische Weise, so bald man ihm einige
lähre Zeilen vorlegt, wobey er nichts zu denken findet. Ein Dichter
muß Bilder, lebhaffte Figuren, kurze Sprüche, starke Züge und
unerwartete Anmerkungen auf einander häuffen oder gewärtig sein, daß

man ihn weglegt.» (248 f.)

Ohne dass Haller seine englischen Gewährsmänner zu nennen braucht,
lässt sich leicht erraten, was er hier unter <Dichtung> verstanden wissen will:
Lehrdichtung.24 Haller erkennt den Beitrag seiner philosophischen
Gedichte für die zeitgenössische Literatur hauptsächlich in der Rehabilitierung
der ernsten Thematik. Die «neue Art zu Dichten» verspricht ein hohes Mass

an Gedankenreichtum und -schwere und damit eine Abkehr von einer
gefälligen Dichtung, die sich mit Verweis auf das Publikum in scherzhafter

Unterhaltung versucht. Zwar gedenkt auch Haller des Publikums, doch
stellt er sich - ganz offensichtlich dem Wunsch mehr als der Erfahrung
folgend - ein denkendes Publikum vor; er registriert zwar das Missfallen
der Vielen, was ihn jedoch ganz und gar nicht dazu verleitet, den genannten

Grund des Missfallens zu beheben und das «nach meinem Begriffe»
dem Begriffe des Lesers anzupassen. Zentral erscheint ihm vielmehr eine

intensive Wirkung seiner Dichtung auf Herz und Verstand. Die Stärke
dieser bewegenden, <rührenden> Wirkung resultiert dabei aus der
umgekehrten Proportion von Gedanken- bzw. Vorstellungsreichtum und
formalem Aufwand. Das unerreichte Vorbild dieser Effektivität finden wir in
Horaz: «In Lyriko genere quis adtigit breve illud et efficax Horath?»25

Haller verbindet die antik-rhetorische Forderung nach <brevitas>26 mit
Denkfiguren der zeitgenössischen Psychologie und liefert so ein einflussreiches

Vorbild für den <körnichten> Stil, dem sowohl die Poetik der
Schweizer Johann Jacob Bodmer (1698-1783) und Johann Jacob Breitinger
(1701-1776) als auch so zentrale Theoretiker der sich ausbildenden Ästhetik

wie Alexander Gottlieb Baumgarten (1714-1762) und Georg Friedrich
Meier (1718-1777) grosse Aufmerksamkeit widmen werden.27

Aber Hallers Lyrik war nicht nur ein grosser - wenn auch nicht
unumstrittener - Erfolg bei der Kritik, er sprach trotz der beabsichtigten
<Schwere> auch ein breiteres Publikum an. Dies lässt sich aus dem neuen
Ton erklären, der mit den stilistischen Vorlieben der zweiten Schlesischen

126 Schule des späten 17. Jahrhunderts bricht, namentlich dem lohenstein-



ERIC ACHERMANN HALLERS DICHTUNGSAUFFASSUNG

sehen Vorbild. Haller schliesst sich einer Position an, die sich in der
frühaufklärerischen Geschmacksdiskussion etabliert hat;28 wir finden sie in
den einflussreichen Überlegungen zum guten Geschmack, die ein Johann
Ulrich König (1688-1744) nach französischem Vorbild in Deutschland
heimisch macht.29 Die Scheidung eines schlichten, attizistischen Neoklas-
sizismus von einem schwülstigen, asianistischen Barock, welche die literarische

Öffentlichkeit in den 30er Jahren des 18. Jahrhunderts vollzieht,
folgt einer europäischen Tendenz, die zunehmend den natürlichen Sach-

Stil einer scharfsinnigen Wortartistik vorzieht. Auf der gleichen Stufe mit
dem <schwülstigen> Marino (1569-1625) und dem <dunkeln> Graciän (1601-
1658) steht in Deutschland Daniel Casper von Lohenstein (1635-1683),
der den Reformern als Inbegriff einer literarischen Fehlentwicklung gilt.
Was an ihm getadelt wird, ist der Mangel an dichterischem <Wohlstand>

(<decorum>), das heisst an Angemessenheit (<aptum>) oder eben «Mässig-
keit> des sprachlichen Ausdrucks relativ zur ausgedrückten Sache. Der
beanstandete Überfluss an Wortpracht fügt sich reibungslos in Hallers
sittliche Wertvorstellungen, wenn er - nicht ohne Chauvinismus - den Verfall

vaterländischer Sitte einer höfischen, aus Frankreich importierten
Prunksucht anlastet.30

Diese neue Auffassung von Dichtung bildet den Hintergrund für die
früheste Rezeption von Hallers Dichtung. Als die Gedichte 1732 erscheinen,

sieht sich der Autor bald mit heftigen Reaktionen konfrontiert; es

sind vor allem die führenden Familien der Berner Republik sowie die
Orthodoxie, die an seinen Gedichten Anstoss nehmen.31 Doch worauf gründet

sich diese Ablehnung? Die wohl deutlichste Antwort gibt die Satire
Die verdorbenen Sitten (1731), die den Verlust der republikanischen
Tugenden des alten Berns mit demjenigen Roms vergleicht und «Die Einfalt
jener, wo ehrlich höflich war, I Wo reine Tugend Ehr, auch wann sie nackt»
(91 f., V. 81 f.) betrauert. Hallers Klage über das Fehlen grosser Figuren
(89, 33-35) gipfelt schliesslich in der Invektive: «Bei solchen Herrschern
wird ein Volk nicht glücklich sein! I Zu Häuptern eines Stands gehöret
Hirn darein! » (96, V. 18 5 f.). Dass solche und ähnliche Vorwürfe die «Gnädigen

Herren> der Berner Republik erzürnen, liegt ebenso auf der Hand
wie deren Lust, sich zur Wehr zu setzen. Und sie tun es mit naheliegenden
Argumenten: Haller sei ein Umstürzler und ein Ungläubiger. Die Invek-
tiven wurden von der Forschung häufig für bare Münze genommen - zu
Unrecht: Weder fordert Haller die Veränderung der politischen Einrichtungen

noch die Beschneidung der dogmatischen Befugnisse des Klerus.
Ganz andere Aufnahme erfahren die Gedichte beim literarischen Publikum.

Insbesondere Johann Jacob Bodmer feiert sie alsbald als grosse
vaterländische Leistung und setzt sich mit Johann Christoph Gottsched (1700-
1766) in Verbindung, um den Vertrieb von Leipzig aus über den ganzen 127



DICHTUNG

deutschsprachigen Raum zu befördern. Und obwohl Gottsched hier
schliesslich nicht tätig wird, so nimmt er die Gedichte dennoch äusserst

wohlwollend auf.32 Sowohl den Zürchern Bodmer und Breitinger als auch
den Leipzigern um Gottsched erscheint Haller nämlich als ein Dichter,
der den Anforderungen des gewandelten Stilideals zu entsprechen vermag.
Diese Übereinstimmung ist jedoch nicht von Dauer. Sind sich die Parteien
in ihrer Ablehnung Lohensteins und der Forderung nach neuen kritischen
Leitbegriffen auch einig, so geraten sie bei der Festlegung neuer Kriterien,
welche die skizzierte Trennung in «eine Partei des Geschmacks und eine

Partei des Schwulstes» erfordert,33 in Aporien: Der Rekurs auf den
Geschmack droht die ganze Diskussion um das Kunstschöne von einem
Unsagbaren abhängig zu machen, einem <je-ne-sais-quoi>, das subjektiver
Willkür Tür und Tor zu öffnen vermöchte. Und es ist hier, bei der
Neubegründung des Kunsturteils, wo die Divergenzen zu Tage treten werden:
Die Zürcher messen der Empfindung relativ zum Verstand mehr Gewicht

zu, als den Leipzigern billig scheint. Haller und sein beispielhafter Versuch

geraten so ins Zentrum jener heftigen Debatte, die sich zwischen Leipzig
und Zürich an der Beurteilung von Miltons Paradise Lost um 1740 erst

richtig entzündet. Gottsched nun entdeckt - nach Beginn der Kampfhandlungen

- in Hallers Gedichten das Fortleben gewisser Stileigenschaften des

verpönten Schlesischen Barocks, worauf Haller in der vierten Auflage des

Versuchs von 1748 mit einer programmatischen Absage an die Tradition
des <Lohenstein'schen Geschmacks> reagiert (vgl. 20 u. 248). Dessen

ungeachtet richtet sich der Vorwurf der Üppigkeit und Extravaganz nun
gegen Haller selbst und verbindet sich mit dem Tadel an zusammengesetzten

Ausdrücken, grammatikalischen Fehlern, Partizipialkonstruktionen
(den so genannten <Mittelwörtern>) und der Rüge, verschiedene Silbenmasse

in ein und demselben Gedicht zu verwenden. Auch wenn Haller,
wie bereits ab der zweiten Auflage seiner Gedichte mehr als deutlich wird
(243), bemüht ist, den sprachlichen Ausdruck von Schnitzern und als

unnötig erachtetem Ballast zu befreien, so verbleibt er im Fadenkreuz der

Gottschedianer, allen voran des Freiherrn von Schönaich (1725-1807), der
nicht fehlt, bei Haller den «ganze[n] Lohensteinische[n] Raritätenkasten»
wiederzufinden.34 Die hartnäckige Aversion der Leipziger verdankt Haller

in erster Linie Breitinger, dem Theoretiker unter den Schweizern, der
sowohl in seiner Critischen Dichtkunst als auch in seiner Critischen
Abhandlung von der Natur, den Absichten und dem Gebrauche der Gleichnisse

Hallers Gedichte gerade in so manchem der beanstandeten Punkte

zum eigentlichen Muster poetischer Schönheit erklärt.35 Damit nicht genug,
schickt er sich vier Jahre später in seiner Vertheidigung der Schweitzerischen

Muse, Hrn. D. Albr. Haller an, die Hiebe und Finten zu parieren,
128 die von Seiten der Deutschen Gesellschaft in Greifswald, der in Halle er-



ERIC ACHERMANN HALLERS DICHTUNGSAUFFASSUNG

schienenen Bemühungen zur Beförderung der Critick und des guten
Geschmacks sowie durch Anspielungen in Gottscheds Dichtkunst gegen Haller

geführt werdend6 In seine Vertheidigung rückt Breitinger zudem die

einschlägigen Stellen aus Jakob Immanuel Pyras (1715-1744) Erweis, dass

die G*Usch*dianische Sekte den Geschmack verderbe (1743) ein,37
wodurch einer der schärfsten und einflussreichsten deutschen Kontrahenten
Gottscheds in der Causa Haller zum Anwalt der Zürcher gemacht wird.

So steht die Wirkung Hallers immer auch im Zeichen eines Pro oder
Contra, das vom Streit zwischen Gottsched und den Schweizern abhängig
ist. Dieses Für und Wider gründet letztlich auf der umstrittenen
Verhältnisbestimmung von Vernunft und Einbildungskraft sowie Verstand (<Vor-
witz>) und Herz. Was die Schweizer gegen Gottsched verteidigen, ist die
Teilautonomie einer «Logik der Phantasie»38 von den prosaischen Regeln
der Vernunft sowie damit verbunden die Favorisierung der rührenden

Wirkung vor der einfachen Verständlichkeit bei der Bestimmung des eigentlich

Poetischen. Diese Punkte sind nicht bloss für die skizzierte moralische

Intention der hallerschen Lehrgedichte relevant, sondern auch für
die ästhetische Faktur, erklärt Breitinger doch das poetische Gemälde zu
einer <Herzensangelegenheit>:

Die Kunst des Poeten und des Mahlers, suchet durch den unschuldigen
Betrug der künstlichen Nachahmung eben diejenigen Eindrücke in dem
Gemüthe der Menschen zu erwecken, welches es von den gegenwärtigen

der Natur vorkommenden Dingen empfangen würde; die Kunst der

Nachahmung thut mehrers nicht, als daß sie wie abwesenden Gegenstände

gleichsam herbey bringt und vor Augen stellet: Also muß die

Kraft und Würckung der Vorstellung auf das Gemüthe unmittelbar von
der Materie der Vorstellung herrühren. Nun hat das Ergezen, welches
die Natur und hiemit auch die Nachahmung durch die Eindrücke ihrer
Vorstellungen hervorbringen, einen doppelten Grund; angesehen diese

Vorstellungen dienen, entweder den angebohrnen Vorwitz und die

Begierde nach Wissenschaft zufrieden zu stellen, oder das Gemüthe in
Bewegung zu setzen, an sich zu ziehen und einzunehmen; dasselbe in
einer angenehmen Unruh aufzuhalten, es beschäftigt zu halten, und
dadurch den verdrüßlichen Zustand einer Bewegungs-leeren Stille
aufzuheben. [...] Darum sind auch die Gegenstände, welche uns die Natur
und die Nachahmung der Kunst vorstellet, entweder lehrreich oder
bewegend. Alleine die Sachen, die nicht weiter bequem sind, als unsern
Vorwitz zu stillen, ziehen uns nicht so sehr an sich als die Sachen, die

vermögend sind uns das Hertz zu rühren. Wenn es erlaubt ist, so zu
reden, so ist der Verstand in seinem Umgang schwieriger, als das

Hertz.39 129



DICHTUNG

Das erkenntnistheoretische Primat der äusseren Sinne, das Haller zeitlebens

vertritt, seine auf den Kirchenvater Augustinus zurückgehende
Favorisierung des Herzens (als Vermögen des Willens und der Liebe) erfahren
bei Breitinger eine ausführliche poetologische Begründung. Hallers
Absicht, durch Bilder zu bewegen, das heisst, das Herz zu rühren, das

Gedächtnis zu prägen, Aufmerksamkeit zu erregen und zum Denken zu
bewegen,40 ist im Kern mit dem Schweizerischen Programm eines
empfindsamen Moralismus identisch.41 In Haller vereinigt sich der poetische
Maler mit dem philosophischen Dichter, ganz so wie für Breitinger die
«Gemähide der Poesie immer mit einem lehrhaften Unterrichte vergesellschaftet»

sind.42 Auf diesem Hintergrund erscheint Hallers <neue Dicht-
kunst> gleich dreifach motiviert; zum einen theologisch, sind Bilder doch
die Erscheinungsweise des Schauspiels, das Gott erstrahlen lässt: «Mehr
find ich nicht in mir, Gott, der in allem strahlt, I Hat in der Gnade sich erst
deutlich abgemalt» (Gedanken über Vernunft, Aberglauben und Unglauben,

59, V. 377); zum anderen physiologisch, sind Bilder doch stärker und
drücken sich folglich tiefer ins Gedächtnis ein: «Sowol die Eindrücke
(Vestigia) werden aufbewahrt, als ihre Zeichen, doch diese leichter, doch
Bilder einigermaßen so, daß ein Mahler nach dem eingedrückten Bild eines

geliebten Gesichts ein ähnliches mit dem Pinsel auf Leinwand ausdruckt»;43

zum dritten schliesslich ethisch, da starke Bilder nicht nur das Gedächtnis

zum Bewahren einer Lehre, sondern auch den Willen durch lebhafte
Vorstellung zur Tat zu bewegen vermögen: «Denn das Gedächtniß stellt kaum
die Bilder und Gemähide der Seele wieder dar, sondern fast nur Worte und
einige Eigenschaften, und die Summen (Hauptinhalt) der Ideen. Daher es

auch schwächer den Willen bewegt.»44

Die Begründung von Hallers Ruhm
durch Die Alpen43

Seinen Rang als Dichter verdankt Haller in erster Linie seinem grossangelegten

Lehrgedicht Die Alpen (1729; vgl. Abb. S. 131).46 Haller wählt eine

eigentümliche Form: 49 Strophen à jeweils 10 jambische Alexandriner-Verse
mit dem Reimschema ababcdcdee, wobei weibliche und männliche
Versenden bis auf die letzten beiden Zeilen alternieren (wmwmwmwmww).
Diese Kombination von zwei Quartetten plus schliessendes Reimpaar mit
alexandrinischem Langvers erfreut sich im Spätbarock einer gewissen
Beliebtheit, «insbesondere für Begräbnisgedichte».47 Die Grundidee scheint

jedoch der Stanze, der sogenannten <Ottaverime> - nach dem Reimschema
abababcc und in ihrer spezifisch deutschen Verwendung mit alternierend



ERIC ACHERMANN DIE ALPEN

Das Porträt zeigt den jungen Haller als Dichter der Alpen. Es belegt, dass Haller die

Dichtung nicht nur als unbedeutende Nebenbeschäftigung betrachtete, sondern sich

durchaus auch als Dichter präsentieren wollte. 1736, kurz vor Hallers Abreise nach

Göttingen gemalt und von Daelliker als Pendant zum Porträt der Gattin kopiert (Abb.
S. 33), diente das Porträt als Erinnerungsstück für die Daheimgebliebenen (vgl. den

Beitrag zu Hallers Porträts in diesem Band). - Albrecht Haller im Alter von 28 Jahren,

1736, Ölgemälde von Johann Rudolf Huber, 80 x 63 cm. - Privatbesitz.



DICHTUNG

weiblichem und männlichem Ausgang (wmwmwmww) - verpflichtet zu
sein. Hier wie dort schliesst ein Paarreim die vorwärtsdrängende Bewegung
der Kreuzreime ab. Durch die Paarreimbildung erscheinen die letzten beiden

Zeilen zudem relativ autonom, was der Bildung von Sentenzen zupass
kommt, die jeweils die Strophen beenden.48 Dies alles trägt dazu bei, die
ideelle Einheit der einzelnen Strophe hervorzuheben. Haller lässt denn
auch explizit erkennen, dass sowohl Metrum als auch Strophenbau im
Dienste einer sinnvollen Entwicklung der Gedanken stehen:

Im Lehrgedichte, dünkt mich, haben die gleich langen Verse, in deren

jedem ein Begrif ausgeführt ist, einen überaus deutlichen Vorzug. Das
in einander Flechten der hexametrischen Verse, das man gewiß bis auf
die höchste Ungebühr getrieben hat, steht in einer lebhaften Beschreibung

und im Affekte ganz gut: aber der nüchterne Philosoph spricht
feyerlicher in einem in sich selbst vollkommnen Verse, der die Sache auf
dem Gedächtnisse am besten eindrükt.49

Im Gegensatz zu Gedichten, die dem Affekt geschuldet und auf

Affekterregung aus sind, zielt das Lehrgedicht auf das Gedächtnis: Es gilt, die

mitgeteilte Lehre einzuprägen. Beabsichtigt ist deshalb eine optimale
Abstimmung zwischen den überschaubaren, symmetrisch gebauten Einheiten

des Verses und der Gedankenentwicklung, was die Wahl des binären,
homostichischen und durch die Zäsur in zwei gleiche Teile getrennten
Alexandriners nahelegt.50 Die hauptsächlichen poetischen Einheiten sind
die einfachen Begriffe und die aus der Folge dieser Begriffe resultierenden
Gemälde, denen auf formaler Ebene Vers und Strophe entsprechen. Die
Ordnung soll zudem der Anforderung «neuerer Zeiten» genügen, «daß

die Stärke der Gedanken in der Strophe allemal gegen das Ende steigen
muß», was Haller nach eigener Aussage grosse Mühsal bereitet (20).

Nur über eine solche Betonung des Sinnlich-Anschaulichen vermag sich
die didaktische Dichtung gegen die prosaische Abhandlung zu behaupten:
Jene biete nämlich im Gegensatz zu dieser leicht zugängliche Vorstellungen.

Diese Mittelstellung der Lehrdichtung zwischen Diskursivität und
Anschaulichkeit steht auch im Zentrum der zeitgenössischen Gattungsreflexion.

So finden wir das Konzept des poetischen Gemäldes (<image>,
< description») unter anderem in der Abhandlung zur didaktischen Poesie

Louis Racines, des gefeierten und von Haller zum Vorbild ernannten
Lehrdichters. Die Mimesis (<imitation>), die Racine - hierin Aristoteles' Poetik
folgend - als notwendige Voraussetzung für Dichtung erkennt, werde im
Lehrgedicht durch das Gemälde als einer <fiction de style> geleistet,
wodurch die dogmatischen, nicht-mimetischen Elemente (<précepte>, <réfle-

xion>) dem Reich der Dichtung zugeführt würden. Racine geht gar so weit,
132 seine bevorzugten Lehrgedichte - Vergils (70-19 v. Chr.) Georgien und



ERIC ACHERMANN DIE ALPEN

Nicolas Boileaus (1636-1711) Art poétique - als eigentliche «Bildergale-
rien> zu bezeichnen.51 Auch Haller erkennt das konstitutiv Poetische in
der Anschaulichkeit und der aus der sinnlichen Kraft des Bildes resultierenden

Rührung52 und nicht etwa im <genus demonstrativum>; so heisst es

in der Vorbemerkung zu Ueber den Ursprung des Uebels: «Aber ein Dichter

ist kein Weltweiser, er malt und rührt und erweiset nicht.» (118).
Der Inhalt der Alpen besteht in einer originellen und nachdrücklichen

Meditation über das Horaz'sche «beatus ille qui procul negotiis» [selig der

Mensch, der fernab von Geschäften]55 sowie das Vergil'sche «o fortunatos
nimium, sua si bona norint, agricolas I quibus ipsa procul discordibus ar-
mis/ fundit humo facilem victum iustissima tellus» [Oh die allzu glücklichen

Landleute, erkennten sie ihr Glück, denen fernab von kriegerischem
Zwist, der gerechteste Boden die mühelose Frucht darbringt].54 Eine
direkte Anspielung finden wir in den ersten beiden Zeilen der Schlussstrophe
(V. 481 f.): «O selig! wer wie ihr mit selbst gezognen Stieren I Den
angestorbnen Grund von eignen Acker pflügt; [...].» Es geht also um das Lob
des Landlebens, dessen Verbreitung in der Lehrdichtung des 18. Jahrhunderts

mühelos belegt werden kann.55 Dieser Topos, der die Hütte gegen
den Palast, die ländliche Abgeschiedenheit gegen die geschäftige Welt
setzt, rahmt das ganze Lehrgedicht. Als Gegenentwurf zur geschäftigen
Welt, die in ihrem Streben nach Reichtum, Ruhm und Annehmlichkeit ein
mahnendes Schauspiel des Sittenverfalls bietet, wird die einfache Welt der

Alpenbewohner präsentiert. Sie werden als <Schüler der Natur> (V. 31) den

in den vorausgehenden Zeilen adressierten «Sterblichem gegenübergestellt.
Es ist eine stiefmütterliche Natur, die den Älplern ihre Lehre erteilt.
Anstelle der klassischen Vorstellung eines gütigen Bodens, der den Lebensraum

der glücklichen Bauern der Georgien bildet,56 ist es die Kargheit, die
den Bauern zur Arbeit und zum sittlichen Leben anhält: «Wohl dir,
vergnügtes Volk! o danke dem Geschicke, I Das dir der Laster Quell, den

Ueberfluß, versagt» (V. 41). Die Beschränktheit der Güter, «dieser glückselige

Verlust» (V. 61), bewirkt jene <Einfalt>, die ihrerseits eigentlichen
<Wohlstand> bedeutet (V. 50). Haller verkehrt so den Topos, der die Bergwelt

als «locus terribilis> in Gegensatz zur heiteren Gartenlandschaft, den
«locus amoenus>, setzt, indem er die zwar erhabene, dem Menschen materiell

jedoch wenig günstige Gegend als Stifterin, Sitz und Bewahrerin einer
wahren und natürlichen Tugendhaftigkeit erkennt.57

So bilden die Berge einen Trutzwall gegen die verdorbene Welt (V. 53).
Sie schaffen einen Raum, worin Freiheit, Genügsamkeit und Gleichheit
(V. 59-71) herrschen. Eine natürliche Vernünftigkeit, das stoische Ideal
des naturgemäßen Lebens leitet den Bergbewohner, wobei die Natur die
wahre Lehre «in das Herz und nicht ins Hirn gegeben» (V. 90); das Herz
garantiert den Einklang von Gefühl und Verstand, während die Vernunft 133



DICHTUNG

bereitwillig die Ratschläge der Natur akzeptiert (V. 67). Die Beziehung
zwischen Natur und Mensch gründet auf einer mütterlich vorsorgenden
<Freiheit>, die «mit immer gleichem Maaß Vergnügen, Ruh und Müh»
(V. 78) zuteilt, und der Selbstgenügsamkeit der Bergbewohner, denen ein
Streben über den Zirkel natürlicher Bedürfnisse hinaus unbekannt ist
(V. 79 f.). Diese Ubereinstimmung zwischen Lebensraum und ethischer

Disposition findet ihre Begründung in einer Einfalt, der sowohl der
nagende Zweifel als auch die zivilisatorische Entfremdung des modernen
Menschen unbekannt ist. Die Alpen erscheinen so als ein geschichtsloser
Raum, dessen Zeitlichkeit einzig durch natürliche Lebenszyklen geprägt
wird (V. 91-94).

Ab der elften Strophe weichen die allgemeinen sittlichen Betrachtungen,

die auf der Entgegensetzung enthaltsamer Glückseligkeit und unstillbarer

Gier beruhen, einer konkreteren Darstellung der Sitten und
Naturphänomene des Alpenraums. Haller selbst lässt erkennen, dass er Die
Alpen als <Frucht> persönlicher Erfahrung verstanden sehen will;58 so
mancher Leser ist ihm darin gefolgt. Die Untersuchung des hallerschen

Tagebuchs, des Récit du premier voyage dans les Alpes,59 sowie der
Vergleich mit Béat de Muralts (1665-1749) Lettres sur les Anglais et les Français

et sur les Voyages (1725) und Johann Jakob Scheuchzers (1672-1733)
ausgedehnten Studien zur helvetischen Naturgeschichte legen jedoch nahe,
dass sich sowohl das sittliche Urteil als auch die konkrete Schilderung
mehr der Lektüre als scharfer Beobachtung verdankt.60 Die Beschreibung
dörflicher Gemeinschaft, wie sie sich in Tanz, Fest und Wettspiel selbst
feiert (V. 102-129), zeigt eine von Zwängen freie Gesellschaft: «die Natur
allein [gibt] Gesetze» (V. 121). Wo könnte sich diese Zwanglosigkeit wohl
besser äussern als in der freien Partnerwahl, die auf natürlicher Neigung
gründet: «Man liebet für sich selbst und nicht für seine Väter» (V. 130)?

Die Reinheit, das vollständige Fehlen lüsterner Raffinesse, äussert sich

ganz allgemein in der Gesundheit des Körpers, besonders aber im Fehlen

von Geschlechtskrankheiten (V. 130-160). An diesem Punkt, wo Gemeinschaft

aus der natürlichen Bildung einer Familie erwächst, blendet Haller
zum Frühlingserwachen der Natur über. Die ausführliche Schilderung der

Jahreszeiten, die mit dem bäuerischen Produktionszyklus parallelisiert
wird, folgt dabei dem erwähnten Schema: Nahezu jede Strophe nimmt sich
eines Themenkomplexes an und entwirft in den ersten acht Zeilen ein
Gemälde, das in der Regel in eine zweizeilige Sentenz allgemeinerer
moralischer Bedeutung mündet.

Mit der 32. Strophe lässt der Dichter die menschliche Gemeinschaft
hinter sich und wendet sich der Natur zu, deren Darstellung wesentlich
durch die Sinneserfahrung des <Wandrers> (V. 359) geprägt ist. Haller folgt

134 damit der physikotheologischen Dichtungspraxis eines Barthold Heinrich



ERIC ACHERMANN DIE ALPEN»

Brockes (1680-1747),61 die Natur, ja die ganze Welt als ein Schauspiel62 zu
begreifen, als etwas, das vorerst durch die äusseren Reize ergötzt («Mit
immer neuer Lust», V. 324), um erst bei näherer Betrachtung seinen inneren

Sinn zu enthüllen:

Doch wer den edlern Sinn, den Kunst und Weisheit schärfen
Durchs weite Reich der Welt empor zur Wahrheit schwingt,
Der wird an keinen Ort gelehrte Blicke werfen,
Wo nicht ein Wunder ihn zum stehn und forschen zwingt.

(V. 361-364)

Und ganz im Stile Brockes' neigt sich nun des Dichters Blick der Flora zu,
dem Enzian und dem <niedrig Kraut> (Str. 38-40), bevor er sich erneut
hinaufschwingt zum Höhe- und buchstäblichen Scheitelpunkt, dem Schreckhorn,

wo sich «Europens Wasser-Schatz mit starken Strömen theilt»
(V. 432). Der Aare folgend findet das wandernde Auge zurück zum
Menschen und der sittlichen Thematik: Der Hirt schaut dieser Pracht zu und
lässt den Fluss samt seiner Goldkörner ruhig und selbstgenügsam an sich
vorbeifliessen (V. 439 f.). An diesem Punkt bricht die Beschreibung ab.

Der Dichter adressiert nun wieder die <Sterblichen>, die in ihrer Sucht nach
materiellem Wohlstand die Lehren der Natur (V. 450), die natürlichen
Bande der Familie (V. 460), die eigentliche Bestimmung des Fürsten und
des Hofes (V. 461-470) durch Geiz und Geilheit pervertieren. Ganz anders
das <vergnügte Volk>, das «seinen Zustand liebt und niemals wünscht zu
bessern!» (V. 489). Der Denksatz der letzten Zeile, «Das Glück ist viel zu
arm, sein [desjenigen, der selig ist] Wohlsein zu vergrößern» (V. 490), fasst
nochmals die moralische Vorbildhaftigkeit des alpinen <homo helveticus>,
der so in Opposition zu den «Sterblichen» der korrespondierenden
Anfangssentenz tritt: «Ihr [Sterbliche] werdet arm im Glück, im Reichthum
elend bleiben».

Hallers Hauptintention ist eine moralische;63 Seligkeit besteht darin,
der Herrschaft der wechselhaften Fortuna und ihrer Gaben enthoben zu
sein. Freilich, «Menschen sind in vielem Kinder, am meisten aber darinn,
daß sie nach Gütern sehnen, in deren Besitze keine Glückseligkeit, in
deren Verlangen ein gewisses Unvergnügen ihnen bevor steht» (Nachtheiligkeit

des Geistes, 374). Für Haller besteht Freiheit in der Beschränkung des

Wollens auf einen vorgezeichneten Lebenskreis, wobei die Gnade die

Kongruenz dieser Beschränktheit mit der Disposition des Herzens als

affektivem Sitz des Willens ermöglicht. Aus dieser Harmonie geht als «summum

bonum> die «Gemüthsruh»64 hervor. Der Älpler ist selig, weil er bei
sich ist und weder einem Noch-Nicht nachstrebt noch einem Nicht-Mehr
nachtrauert, sondern in Gemeinschaft mit der Natur und somit in natürlicher

Ordnung lebt. 135



DICHTUNG

Die Zivilisationskritik, welche die grosse Bildergalerie der <Alpen> durchzieht,

verdankt dieser recht gängigen und durchaus orthodoxen
Seligkeitsvorstellung ihren wesentlichen Impuls. Darin einen Jean-Jacques Rousseau

(1712-1778) <avant la lettre> erkennen zu wollen, mag sich zwar
aufdrängen,6' verleitet aber zu irrigen Annahmen. Haller verfolgt weder
die Absichten des Bürgers von Genf, noch teilt er dessen Prämissen; er
bedient vielmehr auf originelle Art und Weise einen paulinischen Topos,
denjenigen der Genügsamkeit (Ph 4,11 sowie iTi 6,6 f.), und dessen augus-
tinisches Korrelat, die Grenzen- und Ruhelosigkeit menschlichen Begehrens.66

Nicht nur wird Haller die kulturpessimistische Argumentation des

ersten Discours mit deutlichen Worten ablehnen - der Verfall der Sitten ist
ihm Folge höfischer Ostentation und nicht wissenschaftlicher Demonstration67

-, auch seine Vorstellungen von Freiheit und Gleichheit sind nicht
diejenigen Rousseaus. Moralität und Gesetz sind für Rousseau die Früchte
einer gesellschaftlichen Entartung, während sie für Haller als natürliche
Keime ins Herz des Menschen gelegt sind und damit wahren Menschen-
und Gottesdienst erst begründen.

Der Mensch in Gottes Schöpfung -
Lehrgedichte zur Theodizee

Haller erweist sich, was die natürliche Einrichtung der Welt angeht, als

Optimist. Daraus folgt jedoch geradezu notwendig ein anthropologischer
Pessimismus:68 Wer glaubt, dass die Welt gut sei, der muss entweder
annehmen, dass kein Übel sei, oder den Menschen für schlecht halten. Haller
entscheidet sich für das Zweite (vgl. auch den Beitrag zur Religion und

Theologie in diesem Band). Dekadenz und Sünde haben ihren Ursprung
im Gnadengeschenk der Freiheit. Ganz in der Tradition des Theodizee-
Gedankens6? entwickelt das dreiteilige Lehrgedicht Ueber den Ursprung
des Uebels (1734, 118-142; vgl. Abb. S. 137) - ein Gedicht, das sein Autor
«allemal mit einer vorzüglichen Liebe ansieht» (118)- im ersten Buch das

Bild eines gütigen Gottes, der sich aus Liebe und der Begierde, sich und
seine Lust mitzuteilen, in der Schöpfung ergiesst:

Du wärest nicht allein, dem du Vergnügen gönntest,
Du hießest Wesen sein, die du beglücken könntest,
Und deine Seligkeit, die aus dir selber fließt,
Schien dir noch seliger, so bald sie sich ergießt.

(124,1, V. 135-138)

Wiederholt verwendet Haller die aus der platonisch-plotinischen Tradition
U*7 stammende Vorstellung göttlicher Emanation, welche die Kommunika-



ERIC ACHERMANN LEHRGEDICHTE ZUR THEODIZEE

Im Kupferstich von J. C. Philips zum Gedicht
Ueber den Ursprung des Uebels öffnet

Pandora ihre Büchse. Haller betont in der

Vorbemerkung, wie sehr ihm das Gedicht

am Herzen liege, hält aber auch fest, dass er
als Dichter nur auf das hier thematisierte

Problem hinweisen, es aber nicht lösen könne.

- Albrecht Haller: Versuch Schweizerischer
Gedichte. 4. Auflage. Göttingen 1748, 129.

- Burgerbibliothek Bern.

XIV,
Fébttiar. 1754.

Utfctt bért Uufpïttttg "beé Uebeîé»
<£rffeö S3 nef).

tion zwischen dem einen, unwandelbaren

Gott und seiner mannigfaltigen,
wandelbaren Schöpfung garantiert. Sie

lässt den Menschen durch den
Schöpfungsakt, durch das Gnadengeschenk
der Liebe und die Mitteilung der Weisheit

am Göttlichen teilhaben. Der
Mensch wird, fühlt und vermag schliesslich,

zumindest ansatzweise, zu erkennen;

der gemeinsame Ursprung des Seins,

Empfindens und Wissens liegt dabei im
Licht, das sich in die Natur, ins Herz
und in den Verstand ergiesst. Und auch

hier erweist sich die unreflektierte Natur

im reinen Herzen als sicherster

Grund, steht sie doch der Verstandestätigkeit

sowohl in zeitlicher Folge als auch moralischer Würde vor.
Erschrocken weicht denn auch der Dichter vor der Kühnheit seines eigenen

Spekulierens zurück:

- 'V '
ÎDiéfte <ßefeid?t frlbe id) àUemâbi mit elrtèt* twtt

juglidjciv Hiebe angefebem Èie mil' vooblbeïantite
&«ul?fgfëft ètrt(g<H- ©teilen èHtfd)ulfeigïë id) mit Oer
mevalijafeù UnmSgltcbïêit gevriffe ï>onbûrffe ju?
glcici? fîavE, tmb ôtnnOd) atigenebm> 511 ttiablén. JDié
longe ÎTïut>e, feie fdjfeatan gcivànfet, Uni» feieâbec
tili gebauet bat, »ermebtte meliié Liebê, irt&erw

uns or&etitftd) «des lieber i|ï,*»4é mis tbéucer jii jîe*
ben ïfemriit» Lfcb Untetjog mid) Sief«: îfebéit ous
$ôd)ad)«mg fut einen .Sreunfe, feet feie Stùd>te feù
let tcijfett tEugerife riumtiebf in feerl&»igïeit genießt»
bau (tribe gefiel ibm am rtietiigfleri. (et fbbe te fut

» ïut'8, ju abgébeediért tint» utwottpSnfeig am (té
Smtcn in feet <Eb«t nod) beffte Utfad)en fut
it iTJSnget feet KPelt gefagt tvevfecm îtbeceiti

2>id)te*

Doch wo gerath ich hin? Wo werd ich hingerissen?
Gott fodert ja von uns zu thun und nicht zu wissen!
Sein Will ist uns bekannt, er heißt die Laster fliehn
Und nicht, warum sie sind, vergebens sich bemühn.

(124,1, V. 143-146)

Und dennoch erscheint die forschende Erkenntnis auch in höchsten Dingen

legitim. Zum einen dient sie - wie die Folge zeigt - apologetisch dazu,
der Freigeisterei in ihren witzigen und aberwitzigen Spekulationen zu
begegnen; zum anderen ist Erkenntnis gottgewollt: «Gott wollte, daß wir ihn
aus Kenntniß sollten lieben, I Und nicht aus blinder Kraft von ungewähl- 137



DICHTUNG

ten Trieben» (127, II, V. 57 f.).70 Hallers Ablehnung der rousseauschen

These, dass die Gelehrsamkeit zum Verfall der Sitten beitrage, findet so
eine theologische Begründung, die bis in das Anfangsstadium des christlichen

Theodizee-Denkens zurückreicht. Gegen Epikur (ca. 341 - ca. 270)
führt der Kirchenvater Laktanz (ca. 250 - ca. 323 n. Chr.) ins Feld, dass

Gott zwar das Übel dieser Welt hinwegnehmen könne, dass er aber dem
Menschen die Vernunft (<sapientia>) zu seiner eigenen Erkenntnis und
damit zur Erlangung der Unsterblichkeit gegeben habe.71 Und auch Augustinus

(354-430) sagt hierzu nichts anderes.72

Die dialektische Spannung zwischen Nächsten- und Eigenliebe,
zwischen Erkenntnis und eitlem Scharfsinn, zwischen Gottesdienst und <Welt-
freude>73 schliesslich steht auch im Zentrum von Hallers Gedanken über

Vernunft, Aberglauben und Unglauben (1729; 43-60) sowie Die Falschheit

menschlicher Tugend (1730; 61-76), die beide - so die jeweiligen
Vorbemerkungen - aus einer Wette mit Benedikt Stähelin (1695-1750),
Professor der Physik in Basel, hervorgegangen sind. Gemäss Stähelin kann die
«deutsche Dichtkunst es mit der englischen nicht aufzunehmen.74 Form
und Thematik der beiden Lehrgedichte sind miteinander verknüpft: Sie

sind in Alexandrinern gehalten und in Strophen ungleichmässiger Verszahl

gegliedert; die <Gedanken> stellen die Frage nach dem richtigen, das

heisst moralisch zulässigen Vernunftgebrauch, der die goldene Mitte
zwischen einem entgrenzten, an der göttlichen Offenbarung zweifelnden
Wissensdrang und der animalischen Beschränktheit eines tumben Verstandes

fände, während die Falschheit menschlicher Tugend hinter dem grandiosen
Schein heroischer Glaubens-, Helden- und Geistestaten die Disharmonie
von Verstand und Herz vermutet. Die Position, die Haller in beiden
Gedichten bezieht, schliesst bruchlos an die ethische Grundüberzeugung an,
die er in den Alpen und in den drei Büchern Ueber den Ursprung des Uebels

vertreten hatte. Der Mensch, dieses unselige «Mittel-Ding von Engeln und

von Vieh»75, ist dazu verdammt, zwischen unbefriedigbarem Streben und
triebhafter Befriedigung, zwischen einem beständigen Reich der Wahrheit
und der Vergänglichkeit des Weltgeschehens/6 zwischen selbsterhaltender

Eigen- und gesellschaftsbildender Nächstenliebe die Balance zu finden
(vgl. 129 f., V. 115-160). Die Seligkeit liegt im richtigen Mass, in der <Mit-
telstrasse>,77 die zu <Zufriedenheit>, Synonym von Genügsamkeit und
stoischer Seelenruhe, führt (59, V. 372-378). Wieder sind es die Verhältnisse

von Herz und Verstand, von Gefühl und Urteil, von Tat und Rat, die im
Zentrum von Hallers moralischen Erwägungen stehen. Die Tugend
erscheint dabei als natürlicher Massstab, der aus dem Gnadengeschenk der

göttlichen Liebe erwächst: «Das Herz folgt unbewusst der Würkung deiner

Liebe, I Es meinet frei zu sein und folget deinem Triebe; [...].» (76,
138 V. 339 f.). Die Verse scheinen jedoch der Feststellung: «Gott wollte, daß wir



ERIC ACHERMANN LEHRGEDICHTE ZUR THEODIZEE

ihn aus Kenntniß sollten lieben, I Und nicht aus blinder Kraft von
ungewählten Trieben» (127, V. 57 h), zu widersprechen. Und sie scheinen
darüber hinaus im Widerspruch zur Kernaussage der Theodizee-Über-
legungen zu stehen, dass das Gnadengeschenk der menschlichen Freiheit
notwendig die Wahlmöglichkeit des Übels impliziert: «Dann Gott liebt
keinen Zwang, die Welt mit ihren Mängeln I Ist besser als ein Reich von
Willen-losen Engeln» (Ueber den Ursprung des Uebels, 126, II, V. 33 f.).

Diese Widersprüche und die zugrundeliegende Aporie werden jedoch
verständlich, wenn wir Hallers Ethik auf dem Hintergrund des zeitgenössischen

Naturrechts betrachten. Insbesondere bietet sich Christian Thoma-
sius (1655-1728) an, dem Haller in Terminologie, Geisteshaltung und der

besagten Begründung nahesteht.78 Das hauptsächliche Problem, mit dem
sich Thomasius zeitlebens auseinandersetzt, liegt in der Verhältnisbestimmung

von Verstand und Wille sowie normgeleiteter Affektregulierung.79
Er geht dabei von einer voluntaristischen Position aus: Der Wille ist das

Bewegende, der Verstand hingegen wird bewegt («Voluntas semper movet
intellectum»).8° Eine vollständige und für jegliche Tugendvorstellung
fatale Herrschaft des affektiven Willens über den reflektierenden Verstand
wird dadurch vermieden, dass der Einzelne immer nur untergeordneter
Teil eines Ganzen ist. Das Wohl des Ganzen setzt die Koordination der
Teile und diese wiederum regulative Normen voraus, die aus einer
übergeordneten sowohl natürlichen als auch vernünftigen Geselligkeit81
hervorgehen und Verbindlichkeiten zwischen den Menschen stiften. Den
Weisen nun, deren Affekte sich aufgrund einer glücklichen Disposition
gegenseitig neutralisieren, kommt es zu, ihrer relativ affektunabhängigen
Erfahrung und Einsicht folgend, diese Normen unter das Volk zu bringen.
Thomasius unterscheidet hier zwischen Herrschaft bzw. Befehl (<impe-
rium>) als Ausdruck einer äusseren, rechtlichen Verbindlichkeit, und Rat
(<consilium>) als Ausdruck einer inneren, ethischen Verbindlichkeit.82 Den
Befehl erteilt ein herrschender Fürst (<princeps>), während der Rat von
einem Meister oder Lehrer (<doctor>) gegeben wird.

Hallers Lehrdichtung ist einer solchen frühaufklärerischen Ideologie
verpflichtet.83 Durch himmlische Gnade sieht sich der Weise in die Lage

versetzt, den Willen Gottes zu verstehen und den Menschen zu vermitteln.
Dieser Wille teilt sich als göttliche Liebe dem Herzen des Einzelnen, als

göttliche Vernunft aber in der Ordnung der Welt mit. Die menschliche

Tugend ist so dem Rat, die physische Welt aber dem Gesetz als einem
Befehl verpflichtet.84 Die beiden Aspekte der Offenbarung entsprechen Herz
und Verstand, wobei für den Weisen die Liebe primär ist, die eine verständige

Erkenntnis der Schöpfung erst ermöglicht. Ohne die Gewissheit, dass

ein Gott sei, ist für Haller die gesamte Natur unverständlich und sinnlos.
Ganz im Sinne der Physikotheologie versteht Haller die Welt als gött- 139



DICHTUNG

lichen Ausdruck, als «des höchsten Gutes Spur» (Ueber den Ursprung des

Uebels, 121, V. G^):85

Genug es ist ein Gott; es ruft es die Natur,
Der ganze Bau der Welt zeigt seiner Hände Spur.

[...] Daß Sterne sonder Zahl
Mit immer gleichem Schritt und ewig hellem Strahl,
Durch ein verdeckt Gesetz vermischt und nicht verwirret,
In eignen Kreisen gehen und nie ihr Lauf verirret,
Macht ihres Schöpfers Hand; [...]

(57 f-, v- 325-333)

Die göttliche Intelligenz, die den Plan entwirft und die Schöpfung ordnet,
sowie der göttliche Wille, der die Kraft und damit das Leben mitteilt,
eröffnen sich nur demjenigen, der seinen Ruhepol im eigenen Inneren gefunden

hat, im Gefühl der eigenen Existenz: «Wer zweifelt ob er ist, kann
keinen Schöpfer glauben.» (56, V. 288). Diese Gewissheit beruht auf einem

Gefühl, das der Mensch in seinem Inneren trägt: «Wir sind, und jeder ist
sich gnug davon bewusst, I Ein unleugbar Gefühl bezeugts in unsrer
Brust.» (47, V. 93 f.). Kurz, den rechten Weg weist das Herz, denn Gott ist
kein Zyniker, der den Menschen von vornherein verdammte; die Wahrheit
aber der Verstand, denn Gott ist wiederum kein Gaukler, dessen lichtvolle
Naturerscheinungen blosses Spiel wären.

Die Nichtigkeit des Menschen -
Hallers unvollendete Ode über die Ewigkeit

Um diesen festen Grund im Glauben geht es auch in Unvollkommenes
Gedicht über die Ewigkeit 150-154),86 einem - nach Aussage Hallers -
fragmentarisch gebliebenen Versuch einer frei gestalteten Ode (vgl. Abb.
S. 141).87 Dieses Gedicht, das so manchen zeitgenössischen Leser tief
beeindruckt88 und auch vielen späteren als Hallers bestes gilt, entwickelt
rhapsodisch und mit stark changierendem Versmass das Thema zeitlicher
Unermesslichkeit, die als schlechthin Entgrenztes den Menschen im
Gefühl seiner Nichtigkeit erschauern lässt. Anlass ist der Tod eines

ungenannten Freundes (V. 11).89 Die ersten zehn Verse ergehen sich in
Anrufung einer lichtlosen Natur, die zusammenfassend als <Bild der Ewigkeit>
(V. 10) apostrophiert wird. Auf die barock anmutende Emblematik folgt
der <vanitas>-Topos, der die unvorhersehbare Dauer des Lebens und die

Plötzlichkeit des Todes zu bedenken gibt. Dieser Zeitbeschränkung stellt
die dritte Strophe nun die Ewigkeit entgegen: Die Antithese verläuft zwi-



ERIC ACHERMANN «UNVOLLKOMMENES GEDICHT ÜBER DIE EWIGKEIT»

Der Kupferstich zu Hallers Unvollkomme¬

nem Gedicht über die Ewigkeit zeigt
die Sternkunde-Göttin Urania mit ihren

Attributen Zeigestab, Himmelsglobus
und Sternenkranz, die auf die unendliche

Weite des Weltalls weist. Wie in

Hallers Gedicht steht hier die unermess-
liche Ausdehnung des Raums auch

für die unbegrenzte Dauer der Zeit, hinter
der letztendlich der ewig präsente

Gott steht. - Albrecht von Haller: Versuch

Schweizerischer Gedichte. 11. Auflage.
Bern 1777, 206 (Kupferstich von F. L. Lutz

nach der Vorlage von Balthasar

Anton Dunker). - Burgerbibliothek Bern.

sehen dem Kreislauf von Werden und
Vergehen, der das Welthafte
beherrscht, und der steten Einheit einer

unbegrenzten, allem zeitlichen Wandel

enthobenen Ewigkeit (V. 31-36).
Der stete Wechsel von Werden und
Vergehen artikuliert die mondäne

Zeitlichkeit, während die Ewigkeit
als reine Zeitlosigkeit, als Bleibendes
über dem Zirkel von Leben und Tod thront. Dieses Jenseits entzieht sich

der Vorstellungskraft; die Erhabenheit des Unermesslichen bewirkt
<Schwindeln>:

Ich häufe ungeheure Zahlen

Gebürge Millionen auf;
Ich welze Zeit auf Zeit und Welt auf Welten hin,
Und wann ich auf der March des endlichen nun bin
Und von der fürchterlichen Höhe
Mit Schwindeln wieder nach dir sehe,

Ist alle Macht der Zahl, vermehrt mit tausend Malen,
Noch nicht ein Theil von dir;
Ich tilge sie, und du liegst ganz vor mir.

(V. 67-75)

UttüoUfommetteS ©efcic&t
übet tie

• - -

gtDtgfett*
173 6.

SBalbet! ibo ïein fiidjt butef) ftofl« Sotwett

ttnb fid) in jebem SBufcf) bis üioefit beS 0t«beS moljft:

3b»

Stuf bog fief) mentalis an Seit SUis&rt'itfctt àt'oetc Norton
id) mm Sem gäbe, als uon einemSnSc SeSffiefen«/
oSev SetJjofmms fortdie, fo t|{ es itobtis SM Setiefi«

141



DICHTUNG

Der beständige Punkt, von dem aus das unermesslich Mannigfaltige zur
Einheit synthetisiert werden kann, liegt erneut im vollkommen Präsentischen

und damit vollkommen Zeitlosen, das Haller mit Gott identisch
weiss. Nach Schilderung der Lichtlosigkeit der ersten Strophe und
Anrufung der Ewigkeit der Strophen 2-5, wendet sich der Dichter an Gott,
die Lichtfigur:

O Gott! du bist allein des Alles Grund!
Du, Sonne, bist das Maass der ungemessenen Zeit,
Du bleibst in gleicher Kraft und stetem Mittag stehen,

Du giengst niemals auf und wirst nicht untergehen,
Ein einzig Itzt in dir ist Ewigkeit!

(V. 76-80)

Die existentielle Erfahrung der Nichtigkeit, die sich seit der rapide
zunehmenden Unermesslichkeit des Sternenhimmels (Fernrohr) und der sich ins
unermesslich Kleine verlierenden Mannigfaltigkeit des Lebens (Mikroskop)

zu einem Trauma der Neuzeit und einem zentralen Argument des

erkenntnistheoretischen Skeptizismus entwickelt,90 belässt dem Menschen
bloss noch einen Ort der Stetigkeit, und diese Sonne ist Gott. Der Gegensatz

zwischen unermesslichem Gott und nichtigem Menschen, dem die

folgende Strophe gewidmet ist, führt zum Menschen zurück. Die letzte,
30-zeilige Strophe setzt ein mit der Zeugung des <ich>, das sich aus einem
unbewussten, von Begierde freien <Kraut> (V. 96) bis zum forschenden
Geist der Mannesjahre (V. 117) entwickelt.9' An dieser Stelle ist der Zenit
des Lebens erreicht; von nun an ist es das <nichts>, das sich dem <Leib>

nähert (V. 118). Die Welt ist dem alternden Ich bloss <Eckel>, der <den Reiz
des Lichts> verstellt und <Hoffnungs-losen Schatten> auf die Welt streut
(V. 122 f.). Die zwei letzten Zeilen kommen gleichsam in der Gegenwart des

Schreibenden an. Sie schlagen den Bogen zum Todesmotiv der Anfangsverse

und heben so in eindrücklicher Weise die Antithese zwischen Kreislauf

und Ewigkeit, zwischen Welt und Jenseits in einer die Zeitlichkeit
transzendierenden Ruhe auf. Die traditionelle Vorstellung von Progress
und Regress, von einem «homo viator» und einem seligen, ins ewige Reich
erlösten Menschen, wird formal durch die kunstvolle Verschränkung der
Reime der letzten acht Zeilen (abbcaddc) unterstützt, die zudem den
zyklischen Aufbau des ganzen Gedichtes, von der Todeserfahrung des

Freundes bis zur eigenen Erfahrung des nahen Todes, unterstreichen: «Ich
fühle meinen Geist in jeder Zeil ermatten I Und keinen Trieb, als nach der
Ruh!» (V. 124 f.).

Die Unruhe, die den unseligen Grund der «conditio humana> bildet,92
ist die Triebfeder für das unablässige Erkunden und Erforschen der Welt.

142 Das Unvollkommene Gedicht über die Ewigkeit zeigt eindrücklich, dass



ERIC ACHERMANN «UNVOLLKOMMENES GEDICHT ÜBER DIE EWIGKEIT»

für Haller der Mensch, von Gott präformiert,93 in seiner ganzen Anlage
teleologisch auf Erkenntnis hin ausgerichtet ist; als Krone der Schöpfung
entwickelt sich der Körper und mit ihm der Geist, wobei der Mensch
jedoch gerade dieser Entwicklung sein Unglück verdankt: Er ahnt, wonach
er strebt, und er trauert um den Verlust vergangenen Glücks. Zwar feiert
Haller den <Leib> bald als <Meister-Stück der körperlichen Kraft> (Ueber
den Ursprung des Uebels, 138, V. 127), bald als <Wunder-Uhr> {An Herrn
D. Gessner, 1733; 114, V. 103), nichtsdestotrotz gehört dieser Leib in den

Bereich der phänomenalen, vergänglichen Welt, die letztlich eitel ist: «Der
Mensch, vor dessen Wort sich soll die Erde bücken, I Ist ein Zusammenhang
von eitel Meister-Stücken» (Gedanken über Vernunft, Aberglauben und
Unglauben, 58, V. 347 f.). So legitimiert sich das glänzende Schauspiel dem

forschenden Blick nur durch sein pessimistisches Gegenstück. Sein,

Erscheinung, Lebensprozesse eröffnen ihren Sinn nur durch ihre notwendige
Beschränkung, nämlich das Nichts, die lichtlose Leere, die Krankheit und
den Tod. Die Zeitlichkeit der Erscheinung zerstört den Schein der Vollkommenheit,

die einzig im steten Sein der zweiten Natur, dem Reich der Ewigkeit,

zu finden ist. Gott hat die <Geister-Welt> in die matte Dichte der Materie

gesetzt, um zu erkennen, um am Licht der steten Mitte zu partizipieren:

Gott sah und fand es gut, allein das stumme Dichte
Hat kein Gefühl von Gott, noch Theil an seinem Lichte;
Ein Wesen fehlt noch, dem Gott sich zeigen kann,
Gott blies und ein Begriff nahm Kraft und Wesen an.
So ward die Geister-Welt.

(<Ueber den Ursprung des Uebels>, 126, II, V. 17-21)

Dem Weisen bleibt es vorbehalten, sich über das wechselhafte Geschick

zu erheben. Dadurch gewinnt er nicht nur an moralischer Würde, sondern
auch an Erkenntnis.

Das Theodizee-Denken, die physikotheologische Vorstellung des

Naturschauspiels, die Bedeutung der Wissenschaft sowie die Bestimmung des

Menschen als eines haltlosen, dezentrierten Wesens, sie alle fungieren als

Elemente der skizzierten frühliberalen Ethik. Die gesamte Topik ist von
dem bereits erwähnten Problem des Zusammenwirkens von Egoismus und
Gemeinwohl geprägt. Es ist diese Frage, die seit Thomas Hobbes (1588-
1679) einen Thomasius ebenso umtreibt, wie sie die Auseinandersetzung
zwischen Bernard Mandeville (1670-1733) und Anthony Ashley Cooper,
dem Earl of Shaftesbury (1671-1713), bestimmt.94 Für Haller-wie für alle

zeitgenössischen Moralisten - bedeutet das menschliche Streben «uneasiness

> und damit eine empfindliche Störung der menschlichen Glückseligkeit.95

Gleichzeitig ist es jedoch diese eigennützige Begierde, die, richtig
gelenkt und gesteuert, den Menschen über ein reines Vergnügen an der 143



DICHTUNG

Gesellschaft und der Schöpfungsordnung aus seiner Vereinzelung befreit
und ihn mit der Welt vergesellschaftet. Der Wissenschaftler Haller ist somit
nicht das <alter ego> des Moralisten und Apologeten Haller; der
Wissenschaftler entspricht vielmehr dem göttlichen Geschenk der Vernunft.96

Die Bestimmung des Ortes des Einzelnen im grossen Zusammenhang
der Schöpfung, die Meditation über das Verhältnis von konkreter,
endlicher Erfahrung und dem Bewusstsein einer alle Erfahrung sprengenden
Unendlichkeit, prägt schliesslich auch die elegische Grundstimmung von
Hallers Gedichten zu Krankheit und Tod der geliebten Gattin Mariane
(Ueber Marianens anscheinende Besserung, 1736; Trauer-Ode, beim
Absterben seiner geliebten Mariane, 1736; Ueber eben Dieselbe, 1737;
Antwort an Herrn Johann Jakob Bodmer, 1738). Es handelt sich um Gedichte,
die von den Zeitgenossen zusammen mit dem Liebesgedicht Doris als

Produkte der empfindsamen Muse und als «wahre Sprache des Herzens»97

aufgenommen werden. Aber auch hier erweist sich, mag der Anlass auch
noch so gefühlsauthentisch sein,98 die moralphilosophische Intention als

zentral.99 Reagierte Haller mit dem Unvollkommenen Gedicht über die

Ewigkeit auf die Erfahrung des Todes höchst spekulativ, so sehen wir hier

- wie bereits in den Lehrgedichten -, dass dem Nicht-Fassbaren stets die

Möglichkeit der Gewissheit im Herzen und der Erfahrung des Glückes
entgegensteht. Ist der menschliche Verstand in einem für Haller <per se>

unabschliessbaren Erkenntnisprozess befangen, so erfährt das Herz in der
Unmittelbarkeit des Gefühls Glück, Ruhe und Gewissheit. Dem
Menschen bleibt, was seine Tugend betrifft, hauptsächlich die Stimme des

Herzens, die ihm als göttliches Gnadengeschenk die Ruhe geben kann. Es wird
die <Kälte> und <Unempfindlichkeit>IO° seines Herzens sein, das Schweigen
dieser inneren Stimme und die Inkongruenz von Herz und Verstand, an
der Haller, glauben wir seinen Tagebucheinträgen, verzweifeln wird:

O mein Vater! im Verstände herrscht die Wahrheit, aber das Herz hängt
am Gegenwärtigen, ist gegen das Entfernte unempfindlich, auch gegen
dich, den ich nicht sehe, der aber allgegenwärtig, und auch mir so nahe

ist, daß er meine geheimsten Gedanken hört.101

Hallers Lyrik und ihre Wertschätzung
in der Literatur bis 1800

In der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts beginnt der Stern von Hallers
Dichtung zu sinken. Dies hängt zum einen mit dem verblassenden

Renommee der Ästhetik der Schweizer und ihrer Zentralbegriffe der
führenden Schreibart* und des Konzepts der «poetischen Malerei* zusammen,



ERIC ACHERMANN HALLERS LYRIK

deren emanzipatorische Funktion, was Gefühlsausdruck, gewagte Meta-
phorik und gewisse formale Lizenzen betrifft, das Lesepublikum eines

Klopstock und des Sturm und Drang nicht mehr zu beeindrucken
vermag;102 zum anderen mit einer um sich greifenden Abwertung der
didaktischen Dichtung.103 An dem Verfahren der malerischen Beschreibung
setzt Gotthold Ephraim Lessing (1729-1781) im XVII. Kapitel des Laokoon

(1766) mit einer grundsätzlichen Kritik an. Provoziert von einer Äusserung

Breitingers in seiner Critischen Dichtkunst, dass die «Zeichnung eines

Malers» im Vergleich zu Hallers Naturschilderung «matt und düster sein

würde»,104 weist Lessing auf die unterschiedliche Funktionalität der
Medien hin: Die Malerei eigne sich für die Darstellung gegenwärtiger Dinge
im Raum, die Dichtung hingegen für die Darstellung sukzessiver
Handlungen in der Zeit. Hallers Beschreibung des Enzians in der 39. Strophe
der Alpen zeige, dass sprachliche Schilderung die Einbildungskraft nicht in
die Lage versetze, im Leser eine <lebhafte> Vorstellung zu erwecken, «um
sich das aus ihnen [den einzelnen Teilen] mit eins zusammen zu setzen, was
in der Natur mit eins gesehen wird».105 Gemäss Lessing vermag das poetische

Gemälde den ästhetischen Forderungen nach sinnlicher Anschaulichkeit

und spontaner Synthese des Mannigfaltigen also nicht zu genügen.
Haller antwortet auf Lessings Kritik in seiner Rezension des Laokoon

in den Göttingischen Gelehrten Anzeigen (vgl. Abb. S. 193). Die Vorzüge
des poetischen Malers vor dem Maler <tout court> liege nicht in der Ab-
schilderung der Erscheinung, sondern vielmehr in der Ungebundenheit
der Darstellung an den einzigen Gesichtssinn: Der Dichter «kann die

Eigenschaften ausdrücken, die inwendig liegen, die durch die übrigen Sinne

erkannt, oder durch Versuche entdeckt werden, und dieses ist dem Mahler
verboten.»106 Auch hier erweist sich die Mittelstellung der Dichtung
zwischen diskursiver Begrifflichkeit und sinnlicher Wahrnehmung als das

entscheidende Moment, das Haller zur Legitimation der eigenen sowie der

Dichtung überhaupt dient. Was der Mensch durch anatomisches Zerlegen,
durch die Beobachtung wiederholter Ereignisse, durch alle seine Sinne an

Erfahrungen gewinnen kann, gehört samt und sonders zur Erkenntnis
eines Dinges, die sich nicht auf die Erscheinung reduzieren lässt.
Insbesondere aber ein Aspekt scheint hier entscheidend, dass nämlich «die

Bewegung selbst» eines Gegenstandes als Resultat der wirkenden Kräfte,
denen Hallers anatomisches und ästhetisches Interesse ja vorzüglich gilt,
«nicht gemalt werden» könne.107 Damit weist Haller in die Richtung, die

Johann Gottfried Herder (1744-1803) drei Jahre später in seinem Ersten,

gegen Lessings Laokoon gerichteten Wäldchen einschlagen wird. Für Herder

ist nicht zeitliche Abfolge der entscheidende Wirkungs- und
Darstellungsbereich von Sprache, sondern <Kraft>. Sie entfaltet sich aus dem

«Sinn, der durch eine willkürliche Uebereinstimmung in den Worten 145



DICHTUNG

liegt», aus der «Seele, die den artikulirten Tönen einwohnet».108 Und so

verteidigt er denn auch den Enzian gegen Lessing.109
Auch bei der Abwertung der Lehrdichtung spielt Lessing eine entscheidende

Rolle. Gemeinsam mit Moses Mendelssohn (1729-1786) behauptet
er in der Abhandlung Pope ein Metaphysiker! das Dogmatisieren als nicht
eigentlich poetisch: Der Grund findet sich in Baumgartens ästhetischem

Kernsatz, dass ein «Gedicht [...] eine vollkommene sinnliche Rede» sei110

und folglich weder auf Ordnung der Gedanken noch auf definitorische
Schärfe zu achten habe. Dem würde auch Haller nicht widersprechen.
Problematischer jedoch erscheinen die Schlüsse, welche die Autoren daraus

ziehen, dass nämlich die Wahl der Argumente einzig von der rührenden

Wirkabsicht abhängig sei, woraus wiederum folgt, dass «lebhaftefr]
Eindruck» und «tiefsinnige Überzeugung» dissoziierbar sind;111 ja, der
Dichter reime und borge an Argumenten zusammen, was den Wohlklang
befördere.112 Einem Haller, der nicht nur Ansprüche auf moralischen
Wert und Weisheit erhebt, sondern den Zeitgenossen auch als «unser
deutscher Pope»1'3 gilt, muss die behauptete moralische Indifferenz der Dichtung

als Desavouierung erscheinen.
Es dürfte deshalb kein Zufall sein, dass Herder noch in den 1790er Jahren

die Gleichsetzung Hallers mit Pope verwirft:

Was von Haller mit Pope verglichen werden kann, ist über Pope, was
aus Popes lebendiger Welt an feinen Satyren und Charakteren in feinem

Reimgeklingel dasteht, würde Haller redlicher aufgestellt haben.
Bewahr uns die Muse vor Dichtern, bei denen Verstand ohne Herz oder
Herz ohne Verstand ist.114

Hatte sich der junge Herder noch ganz im Sinne von Lessings und
Mendelssohns Pope-Abhandlung verschiedentlich als Kritiker der didaktischen
und als steter Befürworter der affektiven Dichtung Hallers erwiesen,115 so
erkennt er in den 1790er Jahren - und dies ganz in Ubereinstimmung mit
der erklärten Absicht des Dichters - in den hallerschen Gedichten den

Einklang von Herz und Verstand.116 Herder steht damit im Gegensatz zu
Friedrich Schiller (1759-1805), dem anderen Weimarer Fürsprecher Hallers.

In seinem Über naive und sentimentalische Dichtung aus den Jahren
1795/96 findet dieser in Haller ein Muster eines modernen sentimenta-
lischen Dichters, der durch Reflexion von einem unmittelbaren Ausdruck
entfremdet ist.117 Bereits der «größtenteils übersinnliche Stoff» nämlich
verunmögliche eine «sinnliche [...] Anschauung», wie überhaupt «[djasjenige
didaktische Gedicht, worin der Gedanke selbst poetisch wäre, und es auch

bliebe, [...] noch zu erwarten» sei.118 Es ist gerade das Paradebeispiel hal-
lerscher Authentizität, die Trauer-Ode, beim Absterben seiner geliebten

146 Mariane, das Schiller als Beleg anzitiert:



ERIC ACHERMANN REZEPTION VON HALLERS LYRIK

Das Gemüt kann keinen Eindruck erleiden, ohne sogleich seinem eigenen

Spiel zuzusehen und, was es in sich hat, durch Reflexion sich gegenüber

und aus sich herauszustellen. Wir erhalten auf diese Art nie den

Gegenstand, nur, was der reflektierende Verstand des Dichters aus dem

Gegenstand machte, und selbst dann, wenn der Dichter selbst dieser

Gegenstand ist, wenn er uns seine Empfindungen darstellen will, erfahren

wir nicht seinen Zustand unmittelbar und aus der ersten Hand,
sondern wie sich derselbe in seinem Gemüt reflektiert, was er als Zuschauer
seiner selbst darüber gedacht hat. Wenn Haller den Tod seiner Gattin
betrauert (man kennt das schöne Lied) und folgendermassen anfängt:

Soll ich von deinem Tode singen
O Mariane, welch ein Lied!
Wann Seufzer mit den Worten ringen
Und ein Begriff den andern flieht usf.

so finden wir diese Beschreibung genau wahr, aber wir fühlen auch, daß

uns der Dichter nicht eigentlich seine Empfindungen, sondern seine

Gedanken darüber mitteilt. Er rührt uns deswegen auch weit schwächer,

weil er selbst schon sehr viel erkältet sein mußte, um ein Zuschauer
seiner Rührung zu sein.1'9

Die Haller-Rezeption im Umfeld der Weimarer Klassik darf nicht darüber
hinwegtäuschen, dass Hallers Dichtung zunehmend in Vergessenheit
gerät. So verzeichnet Kaspar Friedrich Manso (1759-1826) im Jahre 1792,
Haller fange «allmählich an, aus dem Zirkel der Leswelt zu verschwinden,
und nur noch von den deutschen Philologen geliebt und geachtet zu
werden».120 In der Tat lässt sich feststellen, dass Hallers Gedichte ein oft
erwähntes, jedoch wenig gelesenes Stück Literaturgeschichte darstellen. Am
meisten Beachtung finden Die Alpen, auf die sich - sei es aus Patriotismus
oder Exotismus - das Interesse auch in der Folgezeit hauptsächlich
konzentrieren wird.121

147



DICHTUNG

Anmerkungen

1 Für Korrekturvorschläge und wichtige

Hinweise danke ich Ellinor
Landmann, Claudia Lieb und Svenja Kroh. -
Im Folgenden verweisen Klammern mit
arabischen Ziffern auf Seiten, gegebenenfalls

Verse, der historisch-kritischen
Haller-Ausgabe von Ludwig Hirzel (Hg.):
Albrecht von Hallers Gedichte. Frauenfeld

1882. Klammern mit römischen Zahlen

verweisen auf Hirzeis umfassende
biographische Einführung. Hirzeis Text folgt
der 11. Auflage des Versuchs und liefert
ein (unvollständiges) Verzeichnis der
Lesarten (295-364).

2 Zu den elf autorisierten Auflagen
ebenda (241-274), sowie Christoph Siegrist:

Albrecht von Haller. Stuttgart 1967,

33-35. Hinzu kommen im 18. Jahrhundert

16 Nachdrucke sowie Ubersetzungen
und Abdrucke einzelner Gedichte; vgl.
Hubert Steinke, Claudia Profos (Hg.):
Bibliographia Halleriana. Verzeichnis der
Schriften von und über Albrecht von
Haller. Basel 2004, 30-48. Zu den
Ausgaben und einer generellen Sichtung von
Hirzeis editorischer Leistung vgl. Karl S.

Guthke: Profil eines Lyrikers. Text und
Kanon von Hallers Gedichten. In: Ders.:
Die Entdeckung des Ich. Studien zur
Literatur. Tübingen 1993, 108-114, hier 112.
Die Zahl der Korrekturen und sonstigen

Texteingriffe veranschlagt Eduard
Stäuble: Albrecht von Hallers <Uber den

Ursprung des Übels>. Zürich 1953, 27 f.

auf 1500, wobei allein die dritte Auflage
rund 500 Änderungen aufweise.

3 In diesem Sinne versteht Breitinger
den Titel; Johann Jacob Breitinger: Ver-
theidigung der Schweitzerischen Muse,
Hrn. D. Albr. Haller. Zürich 1744, 17:
«Seine [i. e. Hallers] Bescheidenheit
erlaubet ihm nicht einmal diese Gedichte
für was mehreres als einen blossen
Versuch auszugeben, ungeachtet selbige die
meisten von den gepriesensten Meisterstücken

der hochdeutschen Poesie in
mancherley Absichten weit zurücklassen
[...].»

4 Vgl. [Luise A. V. Gottsched:] Des

148 Herrn Racine Abhandlung von den Lehr-

gedichten(i735). In: Geschichte der königlichen

Akademie der schönen Wissenschaften

zu Paris. Bd. VI, Art. XII. Leipzig
1751, 134: «Herr Racine scheint sich auch
sehr zu verwundern, dass gewisse
berühmte Engländer, ihren Lehrgedichten,
den Titel Versuch, gegeben haben. Das
Gedicht des Grafen Roscommon, heißt
Versuch von der Art in Versen zu übersetzen',

des Grafen Buckingham seines: Versuch

über die Poesie und Herrn Pope
seines: Versuch über die Critik. Dieser Titel,
welchen einige prosaische Schriftsteller,
ihren Werken aus Bescheidenheit gegeben,

kann sich für Dichter nicht schicken:
welche, da sie für Menschen voller Eingebung

gehalten werden, dasjenige, was sie

sagen wollen, nicht mit einer Demuth
vorbringen müssen, die der Begeisterung,
welche sie antreibt, zuwider läuft.»

5 In den modellbildenden und
bekanntesten Lehrgedichten der Zeit, nämlich

Alexander Popes (1688-1744) Essay

on Criticism (1711), Moral Essays (1731)
und Essay on Man (1733/34) finden wir
diese Bedeutungen vereint. Zur Nähe von
Lehrgedicht und Essay vgl. Christoph
Siegrist: Das Lehrgedicht der Aufklärung.
Stuttgart 1974, 41.

6 Vgl. Hallers Vorrede zur dritten
Auflage (245 f.): «Die vielen Veränderungen,

die in dieser neuen Auflage gemacht
worden, erfordern einen kleinen Vorbericht.

Die meisten sind der Sprache zu
Liebe geschehen. Die Vorsehung hat mich
nunmehro in Teutschland geführet; ich
habe seit sechs Jahren mehr Gelegenheit
gehabt, mir das Teutsche bekannt zu
machen, das zwar einigermassen mein
Mutter-Sprache ist, aber in meinem
Vaterlande viel unreiner und fast seltener
gesprochen wird als das ganz fremde
Französische.» Vgl. auch Karl Heinrich
Jördens: Lexikon deutscher Dichter und
Prosaisten. Bd. II. Leipzig 1807. Repr.
Hildesheim 1970, 319.

7 Dies gilt nicht für alle Beiträge; bei

einigen wenigen folgt dem Titel eine

Fussnote, bei anderen fehlt der Kommentar

ganz. Zu diesen Veränderungen vgl.



ERIC ACHERMANN ANMERKUNGEN

Karl S. Guthke: Hallers <Ode über die

Ewigkeit». Veranlassung und Entstehung.
In: Ders.: Literarisches Leben im
achtzehnten Jahrhundert in Deutschland und
in der Schweiz. Bern 1975, 301-314, hier

310.
8 Zu den oftmals unzuverlässigen

Datierungen vgl. Guthke 1975 (wie Anm. 7),

301-314.
9 Vgl. hierzu die bei Guthke 1993

(wie Anm. 2), 108, wiedergegebene
autobiographische Notiz Hallers, die Hallers
Biographen Zimmermann als Quelle
gedient hat, die Vorrede zur vierten Auflage
(248) sowie schliesslich das Schreiben an
den Herrn Regierungs-Präsidenten
Freyherrn von Gemmingen in Stuttgart über
die Vergleichung zwischen Hagedorns
und Hallers Gedichten. In: Sammlung
kleiner Hallerischer Schriften, 2., verbesserte

und vermehrte Aufl., 3 Bde. Bern
1772, 1: 335-3S2, hier 337 f.

10 Zur Revision der von Haller
persönlich autorisierten Darstellung seiner
Jugend vgl. Karl S. Guthke: Der Stubenhocker

als Kegelspieler. Hallers Jugend in
neuem Licht. In: Ders.: Das Abenteuer
der Literatur. Studien zum literarischen
Leben der deutschsprachigen Länder von
der Aufklärung bis zum Exil. Bern 1981,

49-54-
11 Vgl. Siegrist 1967 (wie Anm. 2), 6.

12 Zu den übrigen Gedichten aus der
Zeit vor der Manuskriptverbrennung vgl.
Guthke 1993 (wie Anm. 2), 109. Weitere
Gedichte, die Hirzel im Anhang zu seiner

Ausg. nicht erfasst, finden sich in: Eduard
Bodemann (Hg.): Von und über Albrecht
von Haller. Ungedruckte Briefe und
Gedichte Hallers sowie ungedruckte Briefe
und Notizen über denselben. Hannover
1885, 127-148.

13 Vorrede zur vierten Auflage (248).
Zu Drollinger und Stähelin und deren
Einfluss auf Hallers Dichtungsverständnis

(XLIX-LVIII).
14 Vorrede zur vierten Auflage (250).
15 Diese entstehen 1745-1778. Zu den

Rezensionen vgl. die bahnbrechende
Arbeit von Karl S. Guthke: Haller und die
Literatur. Göttingen 1962, sowie für den

neusten Stand den Beitrag zur Literaturkritik

in diesem Band.

16 Vgl. Richard Toellner: Albrecht
von Haller. Uber die Einheit im Denken
des letzten Universalgelehrten. Wiesbaden

197L 7-

17 Haller, Hagedorn 1772 (wie Anm. 9),

347; ebenso die neue Vorrede zur zehnten
Auflage von 1768: «Seitdem ich von 1725
biß 1736 und von meinem siebzehnten
biß zu meinem acht und zwanzigsten
Jahre die meisten derselben [Gedichte]
aufgesetzt habe, hat die Dichtkunst, zu-
mahl in Deutschland, eine große
Veränderung erlitten.» (264). - Mit guten Gründen

widerspricht dem Guthke 1975 (vgl.
Anm. 7).

18 Vorrede zu den Werlhofischen
Gedichten. In: Haller, Kleine Schriften (wie
Anm. 9), I: 143-153, hier 147 f. - Zur
engen, auch literarischen Beziehung
zwischen Haller und Werlhof vgl. Karl S.

Guthke: Konfession und Kunsthandwerk.

Werlhofs Anteil an Hallers
Gedichten. In: Guthke 1981 (wie Anm. 10),

29-48, hier vor allem 32 f.

19 Haller, Vorrede zu Werlhof (wie
Anm. 18), 149-151.

20 Unhaltbar ist die Verbindung von
solchen Äusserungen Hallers zu seinen

physiologischen Ausführungen über das

Herz, wie sie Desideri vorgenommen hat;
Fabrizio Desideri: Haller. L'ode incom-
piuta sull'eternità. In: Ders.: Quartetto
per la fine del tempo. Una costellazione
kantiana. Genua 1991, 13-73, hier 27 f.

21 F[riedrich] von H[agedorn]: Versuch

einiger Gedichte, oder Erlesene Proben

PoetischerNeben=Stunden. Hamburg
1729, IV.; Christoph Heinrich Amthor:
Poetischer Versuch Einiger Teutscher
Gedichte und Übersetzungen. Flensburg
1717, a2r.

22 Zu Hallers konservativ-liberaler
Ideologie vgl. Uwe Wilhelm: Der deutsche

Frühliberalismus. Von den Anfängen
bis 1/89. Frankfurt a. M. 1995, 163-176.
Zur charakteristischen Verbreitung dieser

Wertehaltung in der Frühaufklärung vgl.
Wolfgang Proß: Lyrik in der ersten Hälfte
des 18. Jahrhunderts. In: Rolf Grimminger

(Hg.): Deutsche Aufklärung bis zur
Französischen Revolution (1680-1J89).
München 1980, 545-568, hier 549 sowie
561 f. 149



DICHTUNG

23 Vgl. aber das ungedruckte, un-
betitelte und wesentlich frechere Gedicht,
das Guthkei98i (wie Anm. 10), 53 f.
aufgefunden hat.

24 Wer die englischen Vorbilder sind,
darüber lässt sich nur spekulieren, geben
doch weder das Reisetagebuch von 1727-
1728 noch die Korrespondenz darüber
Auskunft. In Frage kommt wohl das

ganze Spektrum der didaktischen Poesie

von Wentworth Dillon, dem vierten Earl
of Roscommon (1630-1685), über Joseph
Addison (1672-1719) bis zu Alexander
Pope sowie die Tradition
religiösempfindsamer Dichtung von John Milton
(1608-1674) bis Edward Young (1683-
1765).

25 Sermo Academicus ostendens quantum

antiqui eruditione et industria ante-
cellant modernos (1734), (386). Ubersetzung:

In der Lyrik, wer erreicht hier die
Kürze und Wirksamkeit des Horaz?

26 <Breve> erweitert unter dem Ein-
fluss der stoischen Rhetoriktradition die
Liste der klassischen <virtutes elocutionist

vgl. den Art. <brevitas>. In: Gert
Ueding (Hg.): Historisches Wörterbuch
der Rhetorik. Bd. II. Tübingen 1994,
Sp. 53- 60, hier Sp. 55.

27 Vgl. hierzu Caroline Torra-Mat-
tenklott: Metaphorologie der Rührung.
Ästhetische Theorie und Mechanik im
18. Jahrhundert. München 2002,
insbesondere 213-219.

28 Vgl. Alberto Martino: Daniel Casper

von Lohenstein. Geschichte seiner
Rezeption. Bd. I. Tübingen 1975, 291-365.
Zu den frühesten Angriffen gegen Lohenstein

vgl. ebenda 234-237.
29 Königs Untersuchung von dem

guten Geschmack erschien erstmals in
dessen Ausgabe der Gedichte des
Freiherrn von Canitz; Ffriedrich] R[udolf]
L[udwig] Canitz: Gedichte. Mehrentheils
aus seinen eigenhändigen Schrifften
verbessert und vermehret [...], Nebst Dessen

Leben, und einer Untersuchung Von dem

guten Geschmack in der Dicht- und Rede-
Kunst, ausgefertigt von Johann Ulrich
König. Berlin 1727. Ihm waren Christian
Wernicke (1661-1725) und vor allem Bod-
mer und Breitinger in Die Discourse der

15° Mahlern (1721-1723) vorausgegangen.

30 Vgl. dazu die Satiren Der Mann
nach der Welt (1733; 108, V. 145-149)
sowie Die verdorbenen Sitten (89, V. 36-44).

31 Zur ganzen Berner Rezeption vgl.
die gut dokumentierten und umsichtigen
Ausführungen in Hirzel 1882 (wie
Anm. 1), CXV-CXVIII.

32 Vgl. den Abdruck der beiden
Rezensionen und brieflicher Mitteilungen bei
Hirzel 1882 (wie Anm. 1), CX-CXXIII;
zum weiteren Verhältnis Gottscheds zu
Haller ebenda, CXCII-CCXXV, CCC-
CCCIV, CDXVIII f., sowie Franz R.

Kempf: Albrecht von Hallers Ruhm als
Dichter. New York 1986, 9-30. Zur positiven

Aufnahme des Versuchs vgl. auch
den siebten Abschnitt von Breitinger
1744 (wie Anm. 3), 126-131. Zu Hallers
eigenem Verhalten vgl. Guthke 1962 (wie
Anm. 15), 117 f.; Ders.: Neues zu Hallers
Literaturkritik. In: Lessing Yearbook, 5

(r973)> 198-118, sowie vor allem Ders.:
Hallers <Anteil> am Literaturstreit.
Legende und Wahrheit. In: Guthke 1975
(wie Anm. 7), 72-95.

33 Alfred Baeumler: Das
Irrationalitätsproblem in der Ästhetik und Logik
des 18. Jahrhunderts bis zur Kritik der

Urteilskraft. Halle a. S. 1923. Repr.
Tübingen 1967, 67.

34 Christoph Otto Freiherrn von
Schönaich: Die Ganze Aesthetik in einer
Nuß oder Neologisches Wörterbuch.
(1754). Hg. v. Albert Köster. Berlin 1899,

27-

35 Vgl. das Register in Bd. II von
Johann Jacob Breitinger: Critische Dichtkunst,

worinnen die Poetische Mahlerey
in Absicht auf die Erfindung im Grund
untersuchet und mit Beyspielen aus den
berühmtesten Alten und Neuern erläutert
wird. Zürich 1740. Repr. hg. v. Wolfgang
Bender. Stuttgart 1966.

36 Hier findet sich auch eine
Zusammenstellung der gängigsten Vorwürfe:
Breitinger 1744 (wie Anm. 3), S. 81 f. Zur
Vertheidigung vgl. Wolfgang Bender: /. ].
Bodmer und J.J. Breitinger. Stuttgart
1:973, 73 b Zu Bodmers und Breitingers
Strategie vgl. Albert M. Debrunner: Ein
Ersatz für Haller. Bodmers und Breitingers

Verhältnis zu Zimmermanns literarischem

Schaffen. In: Hans-Peter Schramm



ERIC ACHERMANN ANMERKUNGEN

(Hg.): Johann Georg Zimmermann
königlich großbritannischer Leibarzt (1728-
1795). Wiesbaden 1998, 75-81.

37 Jakob Immanuel Pyra: Erweis, dass

die Gottschedianische Sekte den
Geschmack verderbe. Ueber die Hällischen
Bemühungen zur Aufnahme der Critik.
Hamburg 1743. Repr. Hildesheim 1974,
78-82.

38 Johann Jacob Breiringer: Critische
Abhandlung von der Natur, den Absichten

und dem Gebrauche der Gleichnisse.

Zürich, 1740. Repr. hg. v. Manfred Windfuhr.

Stuttgart 1967, 9.
39 Breitinger 1740 (wie Anm. 35), I:

84 f. Vgl. hierzu die treffende Darstellung
bei Bender 1973 (wie Anm. 36), 93 f.

40 Für eine gute Darstellung des

Erkenntnisprozesses bei Haller vgl. Toell-
ner 1971 (wie Anm. 16), 92-96.

41 Schäfer, Gerhard: <W'ohlklingende
Schrift> und <rührende Bilder>. Soziologische

Studien zur Ästhetik Gottscheds und
der Schweizer. Frankfurt a. M. 1987, 117-
124.

42 Breitinger 1740 (wie Anm. 35), I:
28.

43 Albrecht von Haller: Grundriß der
Physiologie für Vorlesungen. Nach der
vierten latein. mit den Verbesserungen und
Zusätzen des Herrn Wrisberg
vermehrten Ausgabe, von neuem übers, und
mit Anmerkungen versehen durch Herrn
[Samuel Thomas] Sömmerring. Berlin
1788, § 558.

44 Ebenda, § 560.

45 Im Folgenden wird auf die bekannteren

Gedichte aus dem Versuch näher
eingegangen. Es gilt zu erwähnen, dass

die Haller-Forschung zahlreiche Gedichte
praktisch unerwähnt lässt, deren genauere
Untersuchung sicherlich reizvoll wäre.

46 Vgl. Uwe Hentschel: Albrecht von
Hallers Alpen-Dichtung und ihre
zeitgenössische Rezeption. In: Wirkendes Wort,
1 (1998), 183-191.

47 Vgl. Horst J. Frank: Handbuch
der deutschen Strophenformen. Tübingen
U993, 691.

48 Gottsched definiert <Schlußsprü-
che, (Epiphonemaß als dasjenige,
«wodurch man ein ganzes Gedicht, oder eine

Strophe desselben, auf eine nachdrück¬

liche Art, mit einem denkwürdigen Satze,
oder sinnreichen Gedanken endigt»;
Johann Christoph Gottsched: Versuch einer
critischen Dichtkunst vor die Deutschen
(1730), X, § 27. Repr. der 4. Ausg. Leipzig

1751. Darmstadt 1982, 338. Gottsched
folgt hierin der Tradition der Rhetorik
Bernard Lamys, der die <epiphonèmes>
den Sentenzen zuordnet. Sentenzen
wiederum bestimmt er, nachdrücklicher als

Gottsched, durch Kürze und Energie;
Bernard Lamy: La rhétorique ou l'art de

parler (1675). Paris, 1998 209 f.

49 Haller, Hagedorn (wie Anm. 9),

342. Vgl. hierzu Louis Racine: Reflexions

sur la poésie (1735/1747). In: Ders.:
Œuvres. Bd. II. Paris 1808, 19; ferner
Hallers Ausführungen zur Stärke
sinnlicher Eindrücke auf das Gedächtnis, vgl.
Haller, Grundriß der Physiologie (wie
Anm. 43), § 560.

50 Zur Beliebtheit des Alexandriners
in der Lehrdichtung vgl. Hans-Wolf
Jäger: Lehrdichtung. In: Grimminger (wie
Anm. 22), 500-544, hier 506; sowie Siegrist

1974 (wie Anm. 5), 76-78.
51 Racine 1735 (wie Anm. 49).
52 Zu diesem Zentralbegriff der

ästhetischen Theorie vgl. Torra-Mattenklott
2002 (wie Anm. 27), 13-16.

53 Horaz, Epoden, II, 1; vgl. Anna
Ischer: Albrecht v. Haller und das klassische

Altertum. Bern 1928, 102.

54 Vergil, Georgica, II, V. 458-460.
Vgl. Ischer 1928 (wie Anm. 53), 93, sowie
Geoffrey Atherton: <Poetische Mahle-

rey>. Placing Albrecht von Haller's <En-
zian> Portrait in a Géorgie Gallery. In:
German Quarterly, 171/1 (1998), 353-
376, hier 363-368.

55 Vgl. Burghard Dedner: Vom
Schäferleben zur Agrarwirtschaft. Poesie und
Ideologie des <Landlebens* in der
deutschen Literatur des 18. Jahrhunderts
(1972). In: Klaus Garber (Hg.): Europäische

Bukolik und Georgik. Darmstadt
i97é> 347-39°-

56 Vgl. Vergil, Georgica, II, V. 177-
225. Zu dieser Inversion vgl. Dedner 1972
(wie Anm. 55), 351.

57 Zur Tradition des Gebirges als <lo-

cus terribilis* vgl. Klaus Garber: Der
locus amoenus und der locus terribilis. Bild I 51



DICHTUNG

und Funktion der Natur in der deutschen

Schäfer- und Landlehendichtung des

i/. Jahrhunderts. Köln 1974, 246-250.
58 «die Frucht der großen Alpen-

Reise, die ich An. 1728 mit dem jetzigen
Herrn Canonico und Proffessor Gessner
[i. e. Johannes Gessner] in Zürich gethan
hatte» (20). Zu dieser Botanikreise vgl.
(LX-LXXX), den Beitrag zur Botanik in
diesem Band, Ann B. Stheir: Albrecht
von Haller's Botany and <Die Alpen>. In:
Eighteenth-Century Studies, i o (1976/77),
169-184, hier 173-178, sowie vor allem
Urs Böschung: Haller botaniste et poète à

la découverte des Alpes. In: Jean-Claude
Pont, Jan Lacki (Hg.): Une cordée originale.

Histoire des relations entre science et

montagne. Chêne-Bourg 2000, 96-119,
passim.

59 Albrecht Haller: Récit du premier
voyage dans les Alpes 1728). Hg. v. Erich
Hintzsche und P. F. Flückiger. St. Gallen
1948.

60 Vgl. Josef Helbling: Alhrecht von
Haller als Dichter. Bern, 1970, 4-6;
Böschung 2000 (wieAnm. 58), i04-ii3;Ute
Heidmann Vischer: Idéal, image mythifiée

et tableau <peint d'après la vie>. Muralt,

Virgile, Scheuchzer et les trois temps
de la représentation dans Les Alpes d'Albert

Haller. In: Colloquium Helveticum,
14 (1991), 5-28, hier 5 f. - Der Topos,
dass die Bergwelt, namentlich die Schweizer

Alpen, von freien, fleissigen und
männlichen Menschen bewohnt werde,
findet sich unter Verweis auf Klima und
Fruchtbarkeit bereits bei Jean Bodin: Les
six livres de la Republique (1576). Paris

1583. Repr. Aalen 1977, 694-698.
61 Zum Einfluss von Brockes' «Be-

schreibgedicht» auf die didaktische Poesie

vgl. Jäger i98o(wie Anm. 50), 506-513.
Zum calvinistischen Hintergrund der Natur

als eines Spiegel Gottes, einer Schaubühne

und einer eigentlichen Pflichtschule
vgl. Schäfer 1987 (wie Anm. 41), 84 f.

62 Vgl. Briefe über einige noch lebenden

Freygeister. Einwürfe wider die
Offenbarung. 2. Aufl. Bd. II. Bern 1778, 66:

«Die Seele ist überhaupt ein Zuschauer
bey dem Schauspiele der Sinne und des

Gedächtnisses: sie sieht den Vorstellun-
I 52 gen dieser Kräfte zu, die ihre Bilder vor

der Seele auftreten lassen, sie nimmt einen
mehreren oder minderen Antheil an dem

Schauspiele, sie beurtheilt, vergleicht, und
bringt die ihr vorgelegten Bilder in
Ordnung.»

63 Zur Verwandtschaft der Bezeichnungen

<Lehrgedicht>, <moralisches
Gedicht» und philosophisches Gedicht< um
1750 vgl. Leif Ludwig Albertsen: Das
Lehrgedicht. Eine Geschichte der
antikisierenden Sachepik in der neueren
deutschen Literatur mit einem unbekannten
Gedicht Albrecht von Hallers. Aarhus
1967, 19. - Bei dem <unbekannten
Gedicht» (abgedruckt 210 f.) handelt es sich
notabene um das <Ehrengedichte Dem Selig

Verstorbenen Ehrenhaupt, Herrn
Samuel Frisching>, das bereits 1883 von Hir-
zel veröffentlicht worden war; vgl. hierzu
Guthke 1981 (wie Anm. 10), 51.

64 Vgl. das undatierte gleichnamige
Gedicht in Bodemann 1885 (wie Anm. 12),

127-129.
65 Vgl. schon Gonzague de

Reynold: Histoire littéraire de la Suisse au
XVIII siècle. Bd. II. Bodmer et l'école
Suisse. Lausanne 1912, 574. Neueren
Datums Gerard Gillespie: Anticipations of
Rousseau in Albrecht von Haller. In:
François Jost (Hg.): Aesthetics and the
Literature of Ideas. Festschrift für A. Owen
Aldridge. London 1990, 241-251; Siegrist
1967 (wie Anm. 2), 25; Franz Loquai:
Nachwort zu: Die Alpen. Eine Landschaft
und ihre Menschen in Texten
deutschsprachiger Autoren des 18. u. 19.
Jahrhunderts. München 1996, 444. Kritisch
hierzu bereits Toellner 1971 (wie
Anm. 16), 79; Ders.: Der zeitgemäße und
der unzeitgemäße Haller. In: Albrecht
von Haller (iyo8-iyyy). Berner Haller-
Symposion i<)yy. Bern 1977, 111-127, hier
113. Zu Hallers Einstellung zu Rousseau
und dem Primitivismus vgl. Karl S.

Guthke: Von arbeitsamen Menschenfressern

und Diebstahl im Paradies. Albrecht
von Haller und die Völkerkunde seiner
Zeit. In: Scientia poetica, 2 (1998), 58-96,
hier vor allem 71.

66 Vgl. etwa Augustinus, De doctrina
christiana, I, 4.

67 Rez. Vom Einfluss der
Wissenschaften aufdie Sitten. VonJ. ]. Rousseau.



ERIC ACHERMANN ANMERKUNGEN

1777. In: Albrecht von Haller: Tagebuch
seiner Beobachtungen über Schriftsteller
und übersieh selbst. Zur Karakteristik der
Philosophie und Religion dieses Mannes.

Hg. v. Johann Georg Heinzmann. 2 Bde.
Bern 1787. Repr. Frankfurt a. M. 1971, I:

in. - Zu Hallers genereller Rousseau-
Aversion vgl. die Bemerkung in Zimmermanns

Nachlass, in: Bodemann 1885 (wie
Anm. 12), 218.

68 Hallers Pessimismus wird häufig
auf seine calvinistische Konfession
zurückgeführt; wir finden diese Grundüberzeugung

der Korruption und grundlegenden

Sündhaftigkeit des Menschen jedoch
in der ganzen augustinischen Tradition,
insbesondere auch beim Hallischen
Pietismus, dem Haller, in späteren Jahren
zumindest, ganz offensichtlich nahesteht;
vgl. das Schreiben an Zimmermann vom
2.5.1755 in Bodemann 1885 (wie Anm. 12),

37 f-

69 Zu Hallers Beziehung zu Leibniz'
Theodicee vgl. Hirzel 1882 (wie Anm. 1),

CXXXI-CXXXIII.
70 Für eine kurze und prägnante

Darstellung der grundlegenden Ubereinstimmung

von Gottes Liebe, Wille und
Vernunft im Theodizee-Denken sowie dessen

apologetischer Funktion vgl. Wilhelm
Schmidt-Biggemann: Theodizee und
Tatsachen. Das philosophische Profil der
deutschen Aufklärung. Frankfurt a. M.
1988, 61-72. Zur Theodizee-Thematik in
der Lehrdichtung der Zeit vgl. Jäger 1980
(wie Anm. 50), 516.

71 Lactantius, De ira Dei, 13.

72 Vgl. Kurt Flasch: Augustinus.
Einführung in sein Denken. 2. Aufl. Stuttgart
Ï994, 314-324.

73 Tagebucheintrag vom 26.5.1737.
In: Haller, Tagebuch 1787 (wie Anm. 67),
II: 227.

74 Stähelin scheint sich geschlagen zu
geben (vgl. LXXIII-LXXV).

75 Vgl. Karl S. Guthke: <Unselig
Mittelding von Engeln und von Vieh>. Haller,
Pope und <Uber den Ursprung des Ubels>.
In: Guthke 1993 (wie Anm. 2), 102-114.

76 Albrecht von Haller: Vorrede zum
ersten Theil der Allgemeinen Historie der
Natur (1750). In: Haller, Kleine Schriften
Sammlung kleiner Hallerischer Schriften.

Bern 1756, 55-88, hier 55: «Es ist der
Wahrheit unmittelbahres Vorrecht, daß
sie ewig bleibt».

77 Ebenda, 59.
78 1726 stattet Haller Thomasius in

Halle einen Besuch ab; vgl. Hirzel (wie
Anm. 1), XXXVII.

79 Christian Thomasius: Fundamenta
iuris naturae et gentium (1705). 4. Aufl.
Halle 1718. Repr. Aalen 1979, 133-136.

80 Ebenda, 54.
81 Vgl. Friedrich Vollhardt: Selbstliebe

und Geselligkeit. Untersuchungen
zum Verhältnis von naturrechtlichem
Denken und moraldidaktischer Literatur
im 17. und 18. Jahrhundert. Tübingen
2001, 174.

82 Vgl. Frank Grunert: Normbegründung

und politische Legitimität. Zur
Rechts- und Staatsphilosophie der
deutschen Frühaufklärung. Tübingen 2000,

202-217, sowie Klaus Luig: Christian
Thomasius. In: Michael Stolleis (Hg.):
Staatsdenker im 17. und 18. Jahrhundert.
Reichspublizistik, Politik, Naturrecht.
Frankfurt a. M. 1987, 227-256, hier 232 f.

83 Vgl. Proß 1980 (wie Anm. 22),
561 f.: «Allerdings bleiben auch bei ihm
[i. e. Haller] zwei typische Zeichen
frühaufklärerischen Verhaltens deutlich: die

Bedeutung der praktischen Pflichten,
durch die dem Menschen [...] die Chance

zur Wahrung des Tugendideals verbleibt,
und die Einschränkung solch einer Chance
auf Wenige. Das wahre Verständnis der
Moral - und damit auch des moralischen
Dichters - ist nur bei wenigen Angehörigen

des eigenes Standes zu finden.»
84 Vgl. Haller, Freygeister 1778 (wie

Anm. 62), II: 22: «Diese [i. e. der Natur]
Gesetze sind nicht Befehle eines Schiksals,
das den Schöpfer bindet, es sind die
Befehle seiner eignen Weisheit, die sie für
die allgemeine Regierung der Welt ausersehen

hat [...].»
85 Zu Hallers teleologischen

Grundüberzeugungen vgl. Toellner 1971 (wie
Anm. 16), 151-157; Hubert Steinke:
Irritating Experiments. Haller's concept and
the European debate on irritability and
sensibility 1770-1790. Amsterdam 2005,
94-97; Sandra Pott: Medizin, Medizinethik

und schöne Literatur. Studien zu I 5 3



DICHTUNG

Säkularisierungsvorgängen vom frühen
ty. bis zum frühen 19. Jahrhundert. Berlin

2002, 117-119. - Zu Hallers Lektüre
von William Derham (1657-1713) vgl.
Karl S. Guthke: Glaube und Zweifel.
Hallers Rezeption des christlichen Erbes.
In: Guthke 1975 (wie Anm. 7), 174-192,
hier 180 f.

86 Gründe dafür, dass die von Haller
verzeichnete Jahreszahl <1736»
unzutreffend ist und die Entstehungszeit auf
die Jahre 1737-1741 fallen muss, macht
Guthke 1975 (wie Anm. 7), 301-314,
überzeugend geltend.

87 Zur Gattung der Lehrode sowie
den Gattungsvorstellungen der Ode
generell vgl. Siegrist 1974 (wie Anm. 5),

31-34-
88 Immanuel Kant, der in seiner

Allgemeinen Naturgeschichte und Theorie
des Himmels (1755; A 115) Haller «den
erhabensten unter den deutschen Dichtern»

nennt und V. 37-44 des
'Unvollkommenen Gedichts > zitiert, wird in der
Kritik der reinen Vernunft (1781; A 613)
auf diese Stelle zurückkommen: «Die
unbedingte Notwendigkeit, die wir, als den
letzten Träger aller Dinge, so unentbehrlich

bedürfen, ist der wahre Abgrund für
die menschliche Vernunft. Selbst die
Ewigkeit, so schauderhaft erhaben sie
auch ein Haller schildern mag, macht
lange den schwindelichten Eindruck nicht
auf das Gemüt; denn sie mißt nur die
Dauer der Dinge, aber trägt sie nicht.»

89 Guthke 1975 (wie Anm. 7), 305-
308, identifiziert diesen Freund als
Sigmund Jonas Christen.

90 Am eindrücklichsten wohl bei
Blaise Pascal (1663-1662), dem Haller in
vielen Punkten sehr nahekommt; vgl.
Blaise Pascal: Pensées (1670). In: Ders.:
Œuvres complètes. Hg. v. Michel le Guern.
Bd. II. Paris 2000,612. Zum augustinisch-
pascalschen Topos des Schwindeins («vertige»)

vgl. Philippe Sellier: Pascale et Saint
Augustin. Paris 1970. Repr. Paris 1995,
vor allem 31 f.

91 Die zunehmende Öffnung der
äusseren Sinne schildert Haller (V. 101) unter

Verweis auf seine eigene physiologische

Forschung.
154 92 Vgl. Zimmermanns Notiz in Bode¬

mann 1885 (wie Anm. 12), 215. Zu
den ausgesprochen gängigen Antinomien
Ruhe/Bewegung sowie Herz/Verstand
und deren Beziehung auf die zeitgenössischen

Glückseligkeitsvorstellungen vgl.
Robert Mauzi: L'idée de bonheur dans la
littérature et la pensée française au
XVIIle siècle. Paris i960, 125-140.

93 Zu Hallers Präformationismus vgl.
den Beitrag von Maria Teresa Monti in
diesem Band.

94 Vgl. dazu noch immer Walter
Euchner: Versuch über Mandevilles
Bienenfabel. In: Ders.: Egoismus und
Gemeinwohl. Frankfurt a. M. 1973, 74-131.

95 Ein Konzept, das für John Locke
(1632-1704) sowohl psychologisch als

auch ökonomisch von grösster Bedeutung

ist: «the chief, if not only spur to
human industry and action»; John Locke:
An Essay concerning human understanding

(1690/1694). Hg. v. Alexander Campbell

Fraser. Oxford 1894. Repr. New
York 1959, 304.

96 Vgl. dazu den Brief an Johann Georg

Zimmermann vom 30.11.1754. In:
Bodemann 1885 (wie Anm. 12), 27 f.

97 Vgl. Kempf 1986 (wie Anm. 32), 73.
98 Zur Fragwürdigkeit des Bildes,

das Haller von sich als liebevollem und
treuem Ehemann zeichnet, vgl. Toellner
1971 (wie Anm. 16), 28; Guthke 1981

(wie Anm. 10), 30.
99 Kempf 1986 (wie Anm. 32), 35,

unterscheidet bei seiner Untersuchung der
Haller-Rezeption recht strikt zwischen
«Gedankendichtung» und «Liebes- und
Trauerlyrik, die einen unvergleichlich
stärkeren emotionalen Ton anschlägt».
Es sei bemerkt, dass die Zeitgenossen die

Bezeichnung «Lyrik» zwar für Oden,
jedoch kaum für Elegien verwenden und
dass sich Trauer und Gedanken, Leidenschaft

und philosophische Thematik bei
Haller nicht ausschliessen.

100 Tagebucheintrag vom 17.8.1738.
In: Haller, Tagebuch 1787 (wie Anm. 67),
II: 235 u. passim.

101 Tagebucheintrag vom 23.1.1774.
In: Haller, Tagebuch 1787 (wie Anm. 67),
II: 292 f.

102 Vgl. Kempf 1986 (wie Anm. 32),

73-75. Bezeichnend ist etwa Goethes



ERIC ACHERMANN ANMERKUNGEN

(1749-1832) Erinnerung im zweiten Buch
von Dichtung und Wahrheit. «In meines
Vaters Bibliothek hatte ich bisher nur die

früheren, besonders die zu seiner Zeit
nach und nach heraufgekommenen und
gerühmten Dichter gefunden. Alle diese
hatten gereimt, und mein Vater hielt den
Reim für poetische Werke unerläßlich.
Canitz, Hagedorn, Drollinger, Geliert,
Creuz, Haller standen in schönen
Franzbänden in einer Reihe»; Johann Wolfgang
Goethe: Aus meinem Leben. Dichtung
und Wahrheit. In: Ders.: Werke. Bd. IX
(Hamburger Ausgabe). München 1981,
80.

103 Vgl. hierzu Albertsen 1967 (wie
Anm. 66), 345-348; Siegrist 1974 (wie
Anm. 5), 29 f.

104 Richtig lautet die Stelle, die sich
in Breitinger 1740 (wie Anm. 35), II: 407
findet: «Man vergleiche damit die genaueste

historische Beschreibung eines Bota-
nici, oder auch die ähnlichste Zeichnung
eines Mahlers, so wird man gestehen
müssen, daß sie gegen dieser poetischen
Schilderey gantz matt und düster seyn.»

105 Gotthold Ephraim Lessing: Lao-
koon oder über die Grenzen der Malerei
und Poesie (1766). In: Ders.: Werke. Hg.
v. Herbert G. Göpfert. Bd. VI. München
1974, 112. Zum Verhältnis Haller-Les-
sing vgl. Karl S. Guthke: Haller und
Lessing. Einsames Zwiegespräch. In: Guthke
l975 (wie Anm. 7), 118-152, zum Lao-
koon, 136-140. Zum Enzian und zu Hallers

Vorstellung von <Mahlerey> vgl.
Atherton 1998 (wie Anm.), 368-370.

106 Rez. <Laokoon von G. E. Lessing.
1766*. In: Haller, Tagebuch 1787 (wie
Anm. 67), I: 277. Vgl. hiermit Breitinger
1740 (wie Anm. 35), 1:19: «Der Poet mahlet

nicht für das Auge allein, sondern auch
für die übrigen Sinnen, und er kann auch
das unsichtbare sichtbar machen [...].»

107 Haller, Tagebuch 1787 (wie
Anm. 67), I: 18.

108 Johann Gottfried Herder: Kritische

Wälder. Oder Betrachtung, die
Wissenschaft und Kunst des Schönen betreffend,

nach Maasgabe neuerer Schriften.
Erstes Wäldchen. Herrn Leßings Laokoon
gewidmet (1769). In: Ders.: Sämmtliche
Werke. Hg. v. Bernhard Suphan. Bd. III.

Berlin 1878, 136. Die Verbindung von
willkürlicher Zeichenhaftigkeit, Verstand
und unmittelbarer Kraftwirkung des

Wortes findet sich bereits bei Breitinger
1740 (wie Anm. 35), I: 20.

109 Ebenda, 140-143.
110 Gottlob Ephraim Lessing, Moses

Mendelssohn: Pope ein Metaphysiker!
(1755). In: Lessing: Werke. Hg. v. Herbert

G. Göpfert. Bd. III. Frühe kritische
Schriften. München 1972, 636. Vgl.
Alexander Gottlieb Baumgarten: Meditationes
philosophicae de nonnullis ad poema per-
tinentibus (1735) / Philosophische
Betrachtungen über einige Bedingungen des

Gedichtes. Ubers, u. hg. v. Heinz Paet-
zold. Hamburg 1983, 10.

in Ebenda, 638.
112 Ebenda, 663.

113 So bereits Johann Jakob Spreng:
Gedächtnisrede auf Herrn Hofrat
Drollinger. In: Carl Friedrich Drollinger:
Gedichte, samt andern dazu gehörigen
Stücken. Basel 1743. Repr. hg. v. Uwe-K.
Ketelsen. Stuttgart 1972, XXXIII.

114 Johann Gottfried Herder: Briefe
zur Beförderung der Humanität (1796).
In: Ders.: Sämmtliche Werke. Bd. XVIII.
Berlin 1883, 116 f.

115 Vgl. Kempf 1986 (wie Anm. 32),

59-72-
116 Ebenda, 118-122.

117 Vgl. ebenda, 104-117.
118 Friedrich Schiller: Über naive

und sentimentalische Dichtung. In: Ders.:
Sämtliche Werke. Hg. v. Gerhard Fricke
u. Herbert G. Göpfert. Bd. V. 3. Aufl.
München 1962, 732.

119 Ebenda, 731.
120 Johann Kaspar Friedrich Manso:

Albrecht von Haller. In: Nachträge zu
Sulzers allgemeiner Theorie der schönen
Künste. Charaktere der vornehmsten
Dichter aller Nationen. Leipzig 1792,
137. Zur tatsächlich intensiven philologischen

Auseinandersetzung vgl. Jördens
1807 (wie Anm. 6), 325-331.

121 Vgl. Kempf 1986 (wie Anm. 32),
153-156; Wolfgang Hackl: Eingeborene
im Paradies. Die literarische Wahrnehmung

des alpinen Tourismus im 19. und
20. Jahrhundert. Tübingen 2004, zu Haller

58-62 sowie 78. 155


	Dichtung

