
Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 82 (2002)

Artikel: Die Familie von Fellenberg und die Schulen von Hofwyl :
Erziehungsideale, "häusliches Glück" und Unternehmertum einer
bernischen Patrizierfamilie in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts

Autor: Wittwer Hesse, Denise

Kapitel: 1: Politische Karriere und "Häusliches Glück" : Lebensentwürfe am
Ende des 18. Jahrhunderts

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1071008

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1071008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1 POLITISCHE KARRIERE UND «HÄUSLICHES GLÜCK»:
LEBENSENTWÜRFE AM ENDE DES 18. JAHRHUNDERTS

1.1 «Felicitas Reipublicae»: die Glückseligkeit der Gnädigen Herren von Bern

Das Streben nach der «Beförderung der Glückseligkeit der Menschen und
Vervollkommnung der bürgerlichen Gesellschaften» war der Hauptzweck der im Jahre 1762
in Bern gegründeten Patriotischen Gesellschaft oder Société des Citoyens.55 Der
Vater von Emanuel v. Fellenberg, der damalige Deutschappellationsrichter Daniel
Fellenberg (1736-1801), war eines der Gründungsmitglieder, unter denen vor allem
jüngere reformfreudige Patrizier, die eine politische Laufbahn anstrebten, sowie
ebenso reformwillige Geistliche vertreten waren. Er war die treibende Kraft der
Gesellschaft in der Diskussion mit führenden Moralphilosophen der Aufklärung in der
Eidgenossenschaft und in Europa, in der die Leitlinien einer neuen politischen,
wirtschaftlichen und sozialen Ordnung als Gegenbild zu den vorherrschenden Missständen

wie Oligarchie, Korruption und Luxus erarbeitet werden sollten.56 In diesen von
der Patriotischen Gesellschaft angestrebten «bürgerlichen Gesellschaften» sollte
eine Gemeinschaft von vernünftigen, gebildeten und nicht religiös bevormundeten
Menschen verwirklicht werden, deren Zusammenleben durch einen Rechts- und
Verfassungsstaat geregelt würde. Individueller Fleiss und die Verwendung von neuen
Arbeitstechniken in allen Lebensbereichen sollten zum Wohl der gesamten Gemeinschaft

beitragen.57
Dieses Streben nach der Beförderung der «Glückseligkeit der Menschen» war

keineswegs ein singulär bernisches Anliegen. In ganz Europa entstanden im 18.
Jahrhundert solche aufgeklärten Gesellschaften, in denen an Reformen interessierte Männer

- sowie einige Frauen - neue gesellschaftliche Strukturen diskutierten.58 In der
Eidgenossenschaft war vor allem die etwa gleichzeitig mit der Patriotischen Gesellschaft

gegründete Helvetische Gesellschaft das Forum für Anhänger fortschrittlicher
Ideen. Die meisten Mitglieder der Patriotischen Gesellschaft nahmen denn auch an
den jährlichen Versammlungen der Helvetischen Gesellschaft teil.59 Doch nicht nur
politische Reformen standen an, auch wirtschaftliche Verbesserungen wurden
angestrebt. In ökonomischen Gesellschaften versuchten deshalb aufgeklärte Physiokra-
ten durch den Diskurs über die Steigerung der Erträge in der Landwirtschaft mit Hilfe
neuer Anbaumethoden und Ackergeräte sowie der Mobilisierung von zusätzlichen
Arbeitskräften auch in dieser Richtung theoretisch, zuweilen sogar praktisch auf
ihren eigenen Landgütern zu wirken. In Bern wurde im Jahr 1759, drei Jahre vor den
beiden bereits erwähnten hauptsächlich politisch und sozial ausgerichteten Sozietäten,

die so genannte Oekonomische Gesellschaft in der Absicht gegründet, den
Austausch unter den an der Landwirtschaft interessierten Bernern zu pflegen und zu
fördern. Auch in dieser Gesellschaft war Daniel Fellenberg Mitglied.60

Nach dem Dafürhalten der Reformer hatten die Menschen grundsätzlich das
Vertrauen in die Magistraten verloren, wobei weniger der Mangel an politischer
Partizipation als die Korruption und das ausschweifende Leben der Regierungsmitglie-

18



der missfiel. Das geschwundene Vertrauen der Untertanen galt es einerseits durch
institutionelle Mittel wie ein verbessertes Schulwesen oder die Förderung der
Landwirtschaft wiederherzustellen. Andererseits sollte durch die Entwicklung einer
patriotischen Gesinnung, die sich in erster Linie als Liebe zur bernischen Verfassung
zu zeigen hatte, die Maxime der republikanischen Freiheit, im Sinne einer Freiheit
von Fremdherrschaft, hochgehalten werden. Es waren nicht nur die inneren
Missstände zu bekämpfen, sondern auch eine latente Bedrohung von aussen, die in Zeiten

des Friedens aber ungleich schwächer wahrgenommen wurde.61 Ziel dieser
reformorientierten Kräfte war deshalb eine so genannte militärische Republik, in der
sich die Bürger bereitwillig sowohl den Bedingungen des Gemeinwohls als auch den

Entscheidungen der Regierung unterordnen würden. «Militärisch» stand hier im
Sinne von wachsam gegen äussere Feinde. Eine solche Republik wurde etwa von
Johannes v. Müller (1752-1809) in seiner 1781 erschienenen Schrift «Considérations
sur le gouvernement de Berne» den so genannten Handelsrepubliken gegenübergestellt,

in denen das dem Handel zu Grunde liegende Streben nach persönlicher
Sicherheit und persönlichem Vorteil mit dem für Republiken unerlässlichen Streben
nach dem Gemeinnutz nicht in Einklang gebracht werden konnte.62

Auch der berühmteste Berner des 18. Jahrhunderts, der Universalgelehrte Albrecht
v. Haller (1708-1777), hatte in der Republik die einzige politische Form gesehen, in
der «Menschenliebe, Wissenschaft, Arbeitsamkeit und Gerechtigkeit» zum Wohle
aller vereinigt waren.63 Diese Regierungsform war aber im Zeitalter der Aufklärung
in Europa, das hauptsächlich aus absolutistischen Fürstenstaaten oder Monarchien
bestand, noch nicht verbreitet. Auch der bernische Stadtstaat war im 18. Jahrhundert

entgegen dem von den «Gnädigen Herren» gerne propagierten Bild eines ganz in der
Tradition der Vorfahren auf Einfachheit, Freiheit und Gleichheit beruhenden
Staatswesens, dessen einziges Ziel die «Felicitas Reipublicae» war, nicht eine Republik,
an der alle Menschen gleich partizipieren konnten. Er war vielmehr eine aristokratische

Variante der Republik im Dienste einer städtischen Oligarchie.64 Von der
Glückseligkeit der Republik, dem Wohlstand und der politischen Freiheit profitierten vor
allem die Angehörigen dieser städtischen Elite, nicht aber die «gewöhnlichen»
Menschen in der Stadt und auf dem Lande. Um diese Glückseligkeit auch weiterhin zu
bewahren, grenzten sich die führenden Geschlechter sowohl gegen nichtburgerliche
Familien als auch innerhalb der bernischen Burgerschaft immer mehr ab.

In Bern setzte sich die Burgerschaft seit der «Nüwen Ordnung» von 1643, als
erstmals der Geburtsstand der so genannten regimentsfähigen Familien rechtlich
festgehalten wurde, aus etwa 540 Familien zusammen. Neuburger und ihre Nachkommen

erhielten nur noch den Status von Ewigen Einwohnern oder Habitanten, die zwar
grundsätzlich alle Rechte und Freiheiten von Burgern geniessen konnten, aber von
den Wahlen in den Grossen Rat ausgeschlossen waren. Damit blieb ihnen der
Einstieg in die Ämterlaufbahn und also auch jegliche Teilhabe an der Regierung
verwehrt. Bereits acht Jahre später wurde dann das Stadtberner Burgerrecht gänzlich
geschlossen.65

Neben der Abgrenzung nach aussen geschah auch eine Abgrenzung nach innen.
Bis zur Mitte des 18. Jahrhunderts reduzierte sich der Kreis von 139 Familien, die
um 1650 wirklich regiert hatten, auf gut siebzig Patrizierfamilien, «die miteinander

19



eng verwandt und verschwägert waren und die Macht ausschliesslich unter sich teilten.

Sie bildeten als Kollektiv den Landesherrn.»66 Innerhalb der regierenden Familien

galt wiederum eine Rangfolge, die zwar inoffiziell war, aber für den Zugang zu
den meist ehrenamtlichen Regierungsstellen und den finanziell lukrativeren der rund
fünfzig Landvogteien entscheidend sein konnte.67

Auch wenn Daniel Fellenberg dieser Oligarchie kritisch gegenüberstand, so
gehörte es doch zu seinem politischen Selbstverständnis, einen Sitz im Grossen Rat
anzustreben, den er im Jahr 1775 auch erreichte. Elf Jahre später wurde er schliesslich

sogar in den Kleinen Rat gewählt. Die Möglichkeiten, innerhalb der politischen
Gremien die in den verschiedenen aufgeklärten Gesellschaften entwickelten Reformen
durchführen zu können, blieben aber bis zu seinem Lebensende begrenzt, war doch
die Mehrheit seiner Ratskollegen solchen Änderungen abgeneigt. Die politischen
Ämter waren ihm deshalb mehr Beruf als Berufung, die Beteiligung am aufgeklärten

Diskurs dagegen zwar auch eine Pflicht, vor allem aber ein Vergnügen.68

1.2 Vervollkommnung und Glückseligkeit: die Lebensziele eines bernischen
Patriziersohnes

Emanuel v. Fellenberg nahm die politischen Ideen seines Vaters auf. Daniel Fellenberg

schickte seinen zwanzigjährigen Sohn, nach einem kurzen Studienaufenthalt in
Tübingen im Jahr 1791, auf Reisen, zur «Berufsbildung zum Dienste des Vaterlandes

und der Menschheit».69 Die Wanderungen durch die verschiedenen eidgenössischen

Orte galten als gute Gelegenheit für junge Männer, die für die politische Laufbahn

vorgesehen waren, mit den verschiedenen Regierungssystemen und den
sozialen Verhältnissen vertraut zu werden. Diese Schweizerreisen wurden als eine
Alternative zu den üblicherweise unternommenen Auslandsreisen, den «Grands
Tours», angesehen, die nur dem Sittenzerfall und politisch falschen Ansichten
Vorschub leisteten, wie dies beispielsweise die Helvetische Gesellschaft anprangerte.70
Emanuel v. Fellenberg hielt seine Beobachtungen in verschiedenen Schriften an
seinen Vater fest.71 In seinem Bericht vom Oktober 1794 über die Verhältnisse in den
bündnerischen Freistaaten, die er in ein engeres Bündnis mit den eidgenössischen
Orten einbinden wollte, skizzierte er nicht nur ein Bild der misslichen Zustände in
Rhätien, sondern kritisierte ebenso die «Verdorbenheit und Üppigkeit der Höfe und
das zügellose ausschweifen [sie], das vorher der Despotismus der begünstigten
Stände übte», welche nun sogar auf das einfache Volk übergegangen seien und in
ganz Europa vorherrschten.72 Der Despotie der aristokratischen Eliten und der
Anarchie, die vor allem in Frankreich durch die Jakobiner herrschte73, stellte er eine

«gute demokratisch-republikanische Staatsverfaßung»74 gegenüber, wie sie in seiner
Heimat eigentlich seit Jahrhunderten gepflegt werde. Die alte Tradition der
republikanischen Freiheit werde aber von den führenden Schichten in den eidgenössischen
Staaten, das heisst also auch in Bern, ebenfalls nicht mehr beachtet, obwohl sie doch
in der «Natur» des helvetischen Volkes liege. Es überwogen vielmehr Partikularinteressen

und Eigennutz, die dem Wohl des gesamten Volkes schadeten.75
Republikanische Freiheit bedeutete für Emanuel v. Fellenberg wie Jahrzehnte zuvor auch für

20



seinen Vater noch nicht primär die Handlungsfreiheit eines jeden Einzelnen, wie sie

später durch die Revolutionen der 1830er- und 1840er-Jahre gefordert wurde,
sondern die Freiheit der politischen Gemeinschaft von despotischer Herrschaft, ganz im
Sinne des klassischen Republikanismus, der sich an den Staatsformen der griechischen

Stadtstaaten und des republikanischen Rom orientierte.76 Die Bewahrung des

Gemeinwohls war dort die moralische Pflicht der freien Bürger. Dies galt auch für
die «edlen Menschen» Fellenbergs, zu denen er sich zählte.77 Diese «von guten
Gesetzen bestimmte Freyheit - Frieden und Ordnung auf Sittlichkeit gegründet» - sollte
schliesslich vor allem die Grundlage «zur Anwendung ächter republikanischer
Tugenden» wie Arbeit, Nächstenliebe, Wohltätigkeit, Achtung für Religion und
Gerechtigkeit sein.78

Die in Bern vorherrschenden Missstände waren auch die Folie, vor der Emanuel
v. Fellenberg einen eigentlichen Lebensplan entwarf. In zwei Schriften mit dem Titel
«Réfléxions sur le Bonheur domestique», die er im Verlauf des Jahres 1795 an seine
Cousine (Marianne) Olympe Solier-Couvreu (1753-1829) richtete, skizzierte er mit
Hilfe eines Rückblicks auf seine bisherigen Taten die Umrisse seines zukünftigen
Lebens.79 Madame de Corcelles, wie seine Cousine im Verwandten- und Freundeskreis

auch genannt wurde, war ihm in allen Lebenslagen eine mütterliche Freundin
und Ratgeberin.80

Lebenspläne wie die «Réfléxions» Fellenbergs waren ein Ausdruck fortschreitender

Individualisierung, gemäss der alle Menschen für das Gelingen oder Scheitern

ihrer Lebensentwürfe selbst verantwortlich waren. Nicht mehr Gott oder das

Schicksal bestimmten den Lauf des Lebens, sondern der einzelne Mensch. Deshalb
musste er Selbstbeobachtung betreiben, das heisst, mit Hilfe der Erinnerung an

Vergangenes und der Analyse des gegenwärtigen Lebens sich selbst erkennen und
überprüfen.81

Die erste Fassung des Lebensplans vom Mai 1795 schnitt in wenigen Seiten an,
was dann die zweite Fassung vom September in aller Ausführlichkeit und Über-

schwänglichkeit erweiterte. «Le plan de ma vie»82, wie Fellenberg das Resultat dieser

Skizzen auch nannte, kritisierte die sittlichen Ausschweifungen und die Korruption

in Bern. Diese konnten selbst moralisch integre junge Männer, zu denen er sich
zählte, in Bedrängnis führen.83 Machte er das in seinen Augen intrigante Spiel der
Politik mit, gab er alle Ideale, die er hatte, auf.84 Auch eine opportunistische Haltung,
das heisst, am korrupten Leben in Bern teilzuhaben und dabei wenigstens die
wichtigsten Ideale zu behalten, war für ihn unannehmbar, denn sein Vater ging seiner

Meinung nach just an diesem Widerspruch zu Grunde.85 Alle diese Überlegungen
liessen ihn, dessen politische Karriere als Ratsherrensohn eigentlich bereits
vorgezeichnet war, an eine vorläufige Abstinenz vom öffentlichen Leben denken: «[...] il
sufit de parcourir la cariére publique de Berne - par la voye ordinaire - pour se

détériorer et se corrompre et pour finir par se rendre malheureux et soi même et les
siens - et aussi longtems qu'on ne peut point me prouver par quelqu'exemple du
contraire que j'ai tort je persisterai a ne rien vouloir de ce sort.»86

Seine persönliche Alternative sah Emanuel v. Fellenberg im vollständigen Rückzug

aus dem politischen Leben. In einer ländlichen Idylle, einer «retraite champêtre»,
weitab von Korruption und luxuriösen Ausschweifungen, wollte er seine Zeit mit Stu-

21



Abb. 1: Emanuel v. Fellenberg: «Réfléxions sur le Bonheur domestique», 1795. Titelseite.

Burgerbibliothek Bern, FA v. Fellenberg 168 (6).

dien, dem häuslichen Leben und der Landwirtschaft ausfüllen.87 Ziel war seine eigene
moralische Vervollkommnung: «mon perfectionnement moral».88 Ihm war klar, dass

er diese Vervollkommnung nur anstreben, nicht aber erreichen konnte, was
grundsätzlich in der menschlichen Natur lag.89 Jean-Jacques Rousseau (1712-1778), mit
dessen Gedankengut er durch seinen Vater vertraut war90, prägte für diese Fähigkeit
zur Vervollkommnung als einer der Ersten den Begriff der «perfectibilité».91 Sie unter-

22



schied den Menschen vom Tier, denn durch seine Fähigkeit zur Anpassung und
Weiterentwicklung - im Gegensatz zur instinktiven Routine eines Tieres - war es ihm
gelungen, die Sprache sowie den unbegrenzten Fortschritt der Künste und der Techniken

zu erfinden.92 Die Auswirkungen dieses Glaubens an den immer währenden Fortschritt
der Zivilisation auf das Wohlergehen der ganzen Menschheit beurteilte Jean-Jacques
Rousseau jedoch eher negativ. Denn das Streben nach Vervollkommnung betonte die
Individualität jedes Menschen, indem dieser das Vollkommene in sich und für sich
suchte und darüber die Sorge um das Gemeinwohl, um die ganze Menschheit vergass.93

Auch Emanuel v. Fellenberg sah diese Gefahr und forderte deshalb, den natürlichen
Egoismus zu bekämpfen und zu unterdrücken. Vielmehr sollte die Verpflichtung, die
diese Fähigkeit zur Vervollkommnung jedem auferlegte94, durch den selbstlosen Einsatz

für das Wohl aller wahrgenommen werden.95

Diese Betonung der Selbstlosigkeit erinnert an die bereits in der antiken griechischen

Philosophie gewonnene Erkenntnis über das Glück oder die Glückseligkeit
eines jeden Einzelnen, die danach das westliche philosophische Denken bis ins
18. Jahrhundert und insbesondere die Aufklärung wesentlich beeinflusste.96 Die
Glückseligkeit, als das eigentliche Lebensziel, lag grundsätzlich in der Verwirklichung

aller sich selbst gesetzten Wünsche und Zwecke, was auf zwei gänzlich
verschiedenen Wegen erreicht werden konnte: Einerseits sollte man möglichst wenige
Wünsche und Zwecke haben, die zu befriedigen waren, das heisst, dass man nur solche

Bedürfnisse zuliess, die sich auch wirklich befriedigen liessen. Die Auffassung
aber, dass jede und jeder selbst beurteilen musste, was glücklich machte, führte nicht
automatisch zu einem allgemeinen Egoismus und zu einem Pluralismus von
Meinungen, was denn nun glücklich mache, weil dem durch die Beschränkung der
Bedürfnisse eine allgemeingültige, objektive Grenze gesetzt wurde. Die einzige
Alternative zu dieser Selbstbeschränkung wäre andererseits die Befriedigung möglichst
vieler Bedürfnisse gewesen, ohne Rücksicht auf die Mitmenschen und die Natur, was
aber eben wegen dieser Rücksichtslosigkeit abzulehnen war. Dieser auch von Emanuel

v. Fellenberg so gefürchtete und bekämpfte Egoismus, der in der menschlichen
Natur lag, wurde nur dadurch kanalisiert, dass man seine Bedürfnisse vernünftig
bewirtschaftete und sich bei jeder Befriedigung eines Bedürfnisses überlegte, wie sich
dies auf dessen künftige Befriedigung und alle weiteren Bedürfnisse auswirkte.97 Das

eigene Glück konnte also geplant werden, und im Streben nach der eigenen
moralischen Vervollkommnung, nicht im Genuss des Zustandes der Vollkommenheit, lag
die wirkliche Glückseligkeit.98

Das selbstlose Eintreten für das Gemeinwohl bedeutete die Verpflichtung, dieses
Glück so zu planen und auch wirklich zu leben, dass es als Vorbild für alle anderen
dienen konnte. In Emanuel v. Fellenbergs Augen brauchte es dazu keine Genies,
sondern wahrhaftig moralische Menschen, die genügend unabhängig und mutig waren,
um das Gute gegen alle Unbill zu verteidigen. Solche Menschen konnten dies
hauptsächlich tun, indem sie ein vorbildliches Leben, begleitet vom «plus grand bonheur
domestique» führten.99 Dieses «häusliche Glück» bettete er in seinem Lebensplan in
die Vision einer klar gegliederten und durchgestalteten Gesellschaft ein. Es sollte die
Keimzelle einer solchen «société» oder eines «ordre social» sein.100 Nicht von
ungefähr kommt wohl der Anklang des Ausdruckes «ordre social» an Rousseaus

23



Gesellschaftsvertrag, den «contrat social», der einerseits zwar den politisch freien
Bürger propagierte, diesem aber andererseits empfahl, freiwillig alle seine Rechte an
die Gemeinschaft, die den Gemeinwillen repräsentierte, zu überlassen.10'

Die Vision Fellenbergs enthält einzelne Elemente, wie sie in den politischen Utopien

seiner Zeit entwickelt wurden. Politische Utopien sind gemäss der Definition
von Richard Saage «Fiktionen innerweltlicher Gesellschaften», die sich «entweder
zu einem Wunsch- oder Furchtbild verdichten. Ihre Zielprojektion zeichnet sich
durch eine präzise Kritik bestehender Institutionen und sozio-politischer Verhältnisse
aus, der sie eine durchdachte und rational nachvollziehbare Alternative gegenüberstellt.»102

Emanuel v. Fellenberg kritisierte die Missstände seiner Zeit wie Korruption

und luxuriöse Ausschweifungen, die er vor allem in den Städten beobachtete,
und verlegte seine Alternative in eine unberührte Natur.103 Die Utopisten der
Aufklärung sahen diese Natur als die grundsätzliche Ordnung des besten Gemeinwesens,
welche wiederum mit der Vernunft eines jeden Einzelnen, die im Sinne des

allgemeinen Wohls handelte, gleichgesetzt wurde. Dies konnte einerseits wie in den
anarchistischen Utopieentwürfen bedeuten, dass die Gesetze der Natur für die
Sozialisation der Menschen ausreichten, dass jeder und jede naturgemäss wusste, was
zu tun sei. Die Mehrheit der Utopisten befürchtete andererseits wie Fellenberg, dass

die individuelle Freiheit doch zum Egoismus führen und daraus chaotische Verhältnisse

entstehen würden. Es brauchte weiterhin in irgendeiner Weise Strukturen, die
dies verhindern konnten.104

Fellenbergs Gesellschaft sollte deshalb von einem «conseil domestique» geleitet
werden, der als eigentliche Legislative ihre Geschicke bestimmte. Dieser setzte sich
aus den so genannten «amis» zusammen, die zugleich auch die exekutive Gewalt
ausübten, insbesondere die Unterrichtung und Anleitung der «domestiques». Diese
konnten nach ihrer moralischen Verbesserung ebenfalls in den Rang der «amis»
erhoben werden.105 Die Vorbilder für diese Aufteilung der Gesellschaft in eine

Führungsschicht und eine zu führende Schicht liegen bereits in Piatons (427-348/47
v. Chr.) «Politeia» und daran anschliessend in den frühneuzeitlichen Utopien wie
Thomas Morus' (1478-1535) «Utopia». Während in Piatons statischer
Ständegesellschaft der erwerbende sowie der beschützende und der beratende Teil der
Bevölkerung von einer gegenseitigen Ein- und Durchmischung absahen, war es in
Morus' «Utopia» wie in Fellenbergs «société» möglich, durch Leistung und
Verdienst, nicht aber durch Geburt in den führenden Kreis aufzusteigen.106 Die Leistung

für das Gemeinwohl, ja die Arbeit in irgendeiner Form wurde dadurch zum
entscheidenden Kriterium der gesellschaftlichen Anerkennung aufgewertet, wie dies
auch in der entstehenden bürgerlichen Gesellschaft in der zweiten Hälfte des 18. Jahr-
hunderts der Fall war. Die Arbeit war nun eine beglückende Tätigkeit, die man
bereits während der Ausübung genoss.107 Deshalb propagierten die Staatsutopien der
Aufklärung als Reaktion auf den verschwenderischen Müssiggang des
absolutistischen französischen Staates eine allgemeine Arbeitspflicht, die durch die
gleichmässige Verteilung der Arbeit auf alle verhinderte, dass eine kleine Schicht
von Nichtstuern auf Kosten der arbeitenden Masse lebte.108

Vor diesem Hintergrund waren die Mitglieder der fellenbergischen Gesellschaft
unabhängig von ihrer Stellung verpflichtet, mit irgendeiner Arbeit zum Gemeinwohl

24



beizutragen, sei es durch Unterricht vor allem der Wissenschaften und der Künste,
sei es durch Wohltätigkeit, Kindererziehung, häusliche oder landwirtschaftliche
Arbeiten.109 Die Hauptbeschäftigung des Tages - für Fellenberg selbst sollte sie in
einer sechsstündigen Lektüre bestehen - wurde begleitet von weiteren sinnvollen
Beschäftigungen nach Anweisungen des «conseil domestique». Zudem waren alle
verpflichtet, ergänzende nützliche handwerkliche Fertigkeiten zu erlernen, die dem
Gemeinwohl dienten. Dabei war eine geschlechtsspezifische Trennung der Arbeit
vorgesehen: die Männer konnten beispielsweise als Tischler wirken, die Frauen durften

stricken und sticken.110

Emanuel v. Fellenberg war bereit, die Finanzierung seiner «société» persönlich
zu übernehmen. Den Überfluss, der sich aus seinem Vermögen und seiner Arbeit
ergab, wollte er für alle diejenigen verwenden, die einer Unterstützung bedurften.
Die frühneuzeitlichen Utopisten, aber auch die anarchistischen Utopien der Aufklärung

sahen dagegen im Privateigentum den eigentlichen Grund für die
gesellschaftlichen Probleme, weil es Ungleichheit provozierte und den Egoismus förderte.
Fellenberg bewegte sich hier mehr auf einer Linie mit dem französischen Utopisten
Louis Sébastien Mercier (1740-1814), der in seinem Roman «L'An deux mille quatre

cent quarante» (1770) im Privateigentum die Grundlage seiner utopischen
Wirtschaft sah, zugleich aber von einer sozialen Unterstützungspflicht der Reichen
gegenüber den Armen ausging.111 In einem ersten Schritt wollte Fellenberg diese

Unterstützungspflicht gleich gesinnten Mitmenschen gegenüber anwenden, um
ihnen dieselbe Unabhängigkeit zu ermöglichen, die es auch ihm erlaubte, frei von
finanziellen Sorgen nur die moralische Vervollkommnung anzustreben.112

Weiter wollte er seinen Lebensplan zum Wohle aller wirklich auch umsetzen.
Trotz des propagierten Rückzuges in ein «häusliches Glück» verlor er die öffentlichen

Verpflichtungen, die ihm als bernischem Ratsherrensohn einmal aufgetragen

werden konnten, nicht aus den Augen. Das zurückgezogene Leben durfte nicht
nur der persönlichen Befriedigung dienen, sondern sollte auch auf politische Aufgaben

vorbereiten. Nur ein gut geführtes häusliches Leben ermöglichte ein erfolgreiches

öffentliches Wirken, nur als guter Sohn, guter Freund und guter Ehemann konnte
man ein guter Bürger sein: «c'est en remplissant bien ses devoirs particuliers et ne
négligeant surtout pas sa vocation domestique qu'on se prépare le mieux a ne jamais
manquer a ses devoirs publics et a réussir dans toute autre carrière. Qui est bon fils,
bon Ami, bon Epoux et bon père est a coup sur aussi bon Citoyen».113

Der Wille zur Realisierung seiner Gesellschaft unterschied ihn wesentlich von
den meisten Utopisten, die bis ins 18. Jahrhundert hinein ihr ideales Gemeinwesen
als eine statische, zeitgleiche, räumlich getrennte Alternative (Inselmotiv!) zu den
kritisierten gesellschaftlichen Zuständen sahen, deren Verwirklichung (noch) nicht
oberstes Gebot war. Erst die Sicht, dass die momentanen deplorablen Zustände eine

Durchgangsstufe zu diesem idealen Gemeinwesen seien - eine Sicht, wie sie seit
Merciers Roman allgemeingültig war -, dass also die Utopie in die Zukunft zu
verlegen sei, ermöglichte es, den utopischen Entwurf zum politischen
Aktionsprogramm zu erklären. Emanuel v. Fellenberg forderte deshalb gemäss seiner

politischen Überzeugung und in Voraussicht der kommenden Ereignisse eine
kontrollierte Reform von oben im Sinne des klassischen Republikanismus. Er war über-

25



zeugt, dass seine «société» die beste Lösung war, um die Gesellschaft zu verändern,
ohne dass zu viele revolutionäre Kräfte freigesetzt würden: «Amoins que dans notre
patrie les reformes n'arrivent de haut en bas (comme il plait ordinairement de dire)
il est impossible que nous échappions a jamais aux révolutions qui sont toujours
accompagnées de tout de dangers et entourées de tout d'éceuils - pour éviter ces
derniers il faut ammener et forcer les premières - hébien je soutiens qu'il n'y a pas de
meilleur moyen pour parvenir a ce but salutaire - que celui que je projette
d'employer.»114

Er nahm aber bereits auch eine Alternative in Aussicht, sollten sich die
Umstände in Bern für seine Pläne nicht günstig entwickeln: die Auswanderung nach
Amerika. Amerika galt im 18. Jahrhundert insbesondere den aufgeklärten Reformern

als das Land, in dem sich eher als anderswo der Traum vom glücklichen und
gerechten Gemeinwesen verwirklichen lasse. Dem Aufbau der idealen Republik
standen dort keine feudalen Herrschaftsformen und sich streitende Konfessionen
im Wege wie in Europa.115 Gerade in der Eidgenossenschaft wurden dabei die
Ähnlichkeiten zwischen dem amerikanischen Unabhängigkeitskrieg und den
eidgenössischen Freiheitskämpfen des Mittelalters zum gemeinsamen Mythos
erhoben und die beiden «Sister Republics» als Symbole des Kampfes von David
gegen Goliath, von unerschrockenen Kriegern gegen monarchische Tyrannen
betrachtet, wobei sogar die Zahl der im Unabhängigkeitskrieg entstandenen
amerikanischen Bundesstaaten, die der Anzahl der damaligen eidgenössischen
Orte entsprach, als Beweis für die Gemeinsamkeit herhalten musste."6 Vor allem
die Ausrichtung des vor den Freiheitskriegen dominierenden, angloamerikani-
schen klassischen Republikanismus auf das Gemeinwohl, das «public good»,
sprach Emanuel v. Fellenberg an. Der dann in der amerikanischen Verfassung von
1776 verankerte Anspruch eines jeden Einzelnen auf seinen ganz persönlichen
«pursuit of happiness» und die daraufhin sich immer mehr entwickelnde
Individualisierung und Pluralisierung der amerikanischen Gesellschaft standen hingegen
seinen Idealen eher entgegen. Sein Urteil über das Land der unbegrenzten
Möglichkeiten hat sich deshalb im Laufe seines Lebens auch immer mehr verschlechtert.117

Fellenbergs Entwurf eines «ordre social» war eindeutig nicht so ausgereift wie
die explizit als politische Utopien deklarierten Konzepte eines Morus oder Mercier,
denn es fehlte in ihm die ausdrückliche Einbettung seiner Gesellschaft in ein
gesamtstaatliches Gebilde. Trotzdem kann man seine ideale «société» als eine
Mischung zwischen der hierarchisch gegliederten, traditionalen Ständegesellschaft,
in der eine Führungselite über die Geschicke der übrigen Schichten bestimmte, und
der aufgeklärten modernen Bürgergesellschaft, in der Arbeit und Leistung und nicht
Vermögen und Herkunft für das Weiterkommen bestimmend waren, interpretieren.

Er ging jedoch nicht so weit, seine eigene soziale Position und diejenige seiner

Standesgenossen durch eine Verteilung der Machtausübung auf alle
Mitmenschen, ob Männer oder Frauen, Arme oder Reiche, zu gefährden. In seinem
Entwurf lässt sich aber die idealistische Grundüberzeugung erkennen, dass mit
dem harmonischen häuslichen und ländlichen Zusammenleben im Kleinen die
Grundlage für das erfolgreiche Zusammenleben im Grossen gelegt werde.

26



1.3 Ein republikanisches Kommunikationsnetz zwischen Bern, Luzern und
Zürich: der Freundeskreis von Emanuel v. Fellenberg

In der Gesellschaft, der «société», die Emanuel v. Fellenberg in seinem Lebensplan
in idealer Form skizzierte, sollte er bei seinen Bemühungen durch die so genannten
«amis» unterstützt werden, die mit ihm zusammen dasselbe selbstlose Ziel anstrebten:

die Vervollkommnung und das Glück der Anderen.118 In der Praxis ging er
deshalb auf die Suche nach Freunden mit denselben Zielen und identischen moralischen
Bedürfnissen.119 Solche Freundschaften definierte Immanuel Kant (1724—1804), dessen

philosophische Überlegungen Fellenberg stark beeinflussten, als «moralische
Freundschaften», die das «völlige Vertrauen zweier Personen in wechselseitiger
Eröffnung ihrer geheimen Urteile und Empfindungen, soweit sie mit beiderseitiger
Achtung gegeneinander bestehen», bedeuteten.120 Sie konnten im Gegensatz zur
perfekten Freundschaft, die nur ein Ideal war, das es anzustreben galt, von einigen
wenigen wirklich gelebt werden. Diese Menschenfreunde, wie Kant sie nannte, sorgten

sich um das Wohlergehen aller Menschen, eine Vorstellung, die bereits in der
Frühaufklärung das Wesen der wahren Freundschaft ausmachte.121 Auf der politischen
Ebene war diese Sorge um das Gemeinwohl das Hauptmotiv des klassischen
Republikanismus. Es musste daher das Ziel jedes republikanisch Gesinnten sein, einen
Bund von gleich denkenden Freunden um sich zu scharen, um so mit gegenseitiger
Unterstützung «die gute Sache» voranzutreiben. Emanuel v. Fellenberg schrieb
deshalb seinem Berner Freund Johann Rudolf Steck (1772-1805): «[...] ich wünsche
mir daher auch immer mehr Glük mit Dir mein Theuerster nach Wunsche vertraut
zu werden — Es mus uns ein Hauptgeschäft seyn alle diejenigen kennen zu lernen auf
deren Beystand die gute Sache zählen kan, indem ich zu diesem Zwek fortrüke, ver-
geße ich meine Freunde nicht - Sie sind mir Mittel zur Aufmunterung und sie sollen

einst dadurch selbst Aufmunterung finden und neue Stützen im Guten.»122

Eine Gelegenheit, gleich gesinnte Menschen kennen zu lernen, bot das
Beziehungsnetz seines Vaters. Daniel Fellenberg hegte zusammen mit seinen Freunden die
Hoffnung, dass sich ihre freundschaftlichen Beziehungen, die sie vor allem in den

aufgeklärten Gesellschaften und mit einer intensiven Korrespondenz pflegten, auf
die nächste Generation übertragen würden. Er versuchte deshalb, dies aktiv zu
fördern. Auch sein Zürcher Freund, der Ratsherr Hans Kaspar Hirzel (1746-1827),
äusserte explizit den Wunsch, dass sich sein Sohn Hans Jakob (1770-1829) mit Emanuel

anfreunden möge: «Il me serait bien doux, de voir raffermi notre Liaison par
celle de nos Enfants, et de la perpétuer ainsi dans nos Familles.»123

Abgesehen von den jährlichen Treffen der Helvetischen Gesellschaft oder der
regelmässigen Korrespondenz boten gegenseitige Besuche Gelegenheit,
Freundschaften zu knüpfen und zu pflegen. Hans Jakob Hirzel, der Emanuel v. Fellenberg
bei einer Visite in Bern Anfang Juni 1790 kennen lernte, schien «der junge Herr [...]
ein ausserordentlich artiger Mann» mit «ungemein viele[n] Kenntnisse[n]».124 Der
Wunsch der Väter erfüllte sich, die beiden jungen Ratsherrensöhne schlössen Freundschaft.

So besuchte Fellenberg Hirzel und dessen Familie in Zürich verschiedene
Male während seiner Reisen durch die Eidgenossenschaft, wurde zu seiner vollsten
Zufriedenheit in die dortige Gesellschaft eingeführt und machte dabei weitere nütz-

27



liehe Bekanntschaften, wie er seinen Eltern Daniel und Philippine (Maria) Fellen-
berg-de Suarz (1748-1805) nach Bern berichtete: «Le circle de mes connoissances
continue a beaucoup s'étendre et a ma satisfaction. J'ai dansé dernièrement a une
société brillante que je n'avez pas encore vue et mangé en des maisons ou je n'avez
pas été auparavant.»125

Teilweise entwickelten sich diese Bekanntschaften zu lebenslangen
Freundschaften, so etwa mit Hans Konrad Finsler (1765-1839) und dessen Frau Dorothea
Escher vom Glas (1769-1840). Da ja solche Freundschaften, wie es Hans Kaspar
Hirzel gewünscht hatte, die ganze Familie einschliessen sollten, wurde auch die
jüngere Schwester Fellenbergs, (Rosina) Elisabeth (1779-1877), genannt Lise, während
ihrer Schulferien im Frühjahr 1793 in Zürich mit offenen Armen empfangen. Sie
wohnte bei den Finslers, die sie rund um die Uhr betreuten.126

Der Freundeskreis von Emanuel v. Fellenberg blieb aber nicht auf Zürich
beschränkt. Im Jahr 1790 begleitete er seinen Vater an die Tagsatzung nach Frauenfeld,
wo dieser als zweiter Gesandter den Stand Bern vertrat. Dort machte Emanuel neben
anderen die Bekanntschaft «dreyer junger Eidgenossen von Luzern», nämlich von
Joseph Anton Balthasar (1761-1837), Franz Bernhard Meyer von Schauensee

(1763-1848) und Vinzenz (Georg) Rüttimann (1769-1844).127 Gerade mit Franz
Bernhard Meyer begann eine nicht nur auf den politischen Diskurs beschränkte
Freundschaft, die sich vertiefte, als die beiden im Winter 1794/95 zusammen nach
Paris reisten - wo bereits auch Johann Rudolf Steck weilte -, um die Auswirkungen
der Französischen Revolution zu studieren und für die zu Hause Gebliebenen zu
kommentieren.128

Die Kontaktpflege in diesem Freundeszirkel zwischen Bern, Luzern und Zürich
geschah in der Zeit zwischen den gegenseitigen Besuchen durch einen ausgedehnten

Briefwechsel.129 Freunde, die sich nicht persönlich kannten, brachte Fellenberg
sehr bewusst über seine Korrespondenz zusammen, um sie in die schriftlich geführte
Diskussion über die «öffentlichen Angelegenheiten [des] Vaterlandes» einzubinden.
So empfahl er seinem Berner Freund Johann Rudolf Steck seinen Zürcher Freund
Hans Jakob Hirzel, der ihn um die Vermittlung des Kontaktes gebeten hatte. Dessen

«Correspondenz [sei] immer intereßant» und er sei mit ihm «besonders vertraut
verbunden». Er kenne «gegenwärtig in Zürich niemand seines Alters, an Credit und
sonstigen Vortheilen in seiner Privat- u[nd] öffentlichen Lage», der geeigneter wäre,
über die Verhältnisse in Zürich zu berichten.130 Johann Rudolf Steck äusserte als
Antwort die «Empfindungen des wärmsten Dankes» über das «so theüre Geschenk» der
Bekanntschaft und hoffte, Hirzel über die «innern Angelegenheiten» Berns auch
Neues berichten zu können, obwohl dieser bereits mit dem dortigen Kommissionsschreiber

(Samuel) Abraham Gruber (1765-1835) korrespondierte, der «so nahe an
den verborgensten Triebwerken [der] Staatsmaschine» stehe.131

Ganz in der Tradition der aufgeklärten Freundschaften des 18. Jahrhunderts
sprach dann Hirzel Steck bereits im ersten Brief als Freund an.132 Der weiteren
Vertiefung einer Freundschaft wurde durch eine Änderung der Anrede Rechnung getragen.

Das in dieser Zeit auch noch unter Familienmitgliedern übliche traditionelle
«Sie» oder «Ihr» wurde durch das «Du» ersetzt, das nur im Umgang mit sehr wenigen

engen Freunden verwendet wurde.133 So war es Fellenberg ein Anliegen, seine

28



Beziehung zu Johann Rudolf Steck «zu einem Vertrag zu bringen der dem
freundschaftlichsten Verhältnisse besser entsprechte, als das conventioneile wodurch mann
verschleiert was an der Würklichkeit fehlt, u[nd] wodurch man diese ersetzt». Er
schlug Steck das «Du» vor, um eben diese Konventionen abzubauen: «Ich glaube wir
dürfen, wir sollen uns einander zeigen wie wir sind - für und unter uns mus die grös-
te Einfalt u[nd] das natürlichste das schiklichste u[nd] das beste seyn.»134 Johann
Rudolf Steck nahm «diese neüe Probe einer [...] so wohlthätigen Freundschaft [...]
mit warmem innigem Danke» an und sah sich durch den «freyern zwanglosen Ton»
mit denen näher verbunden, «die von gleichen Grundsäzen belebt zum nemlichen
Ziele hinstreben».135

Bezeichnend für das aufgeklärte Selbstverständnis dieses Freundeskreises um
Emanuel v. Fellenberg war, dass in ihn auch Frauen einbezogen wurden: Schwestern,
Schwägerinnen, Cousinen, Ehefrauen. Sie waren als Diskussionspartnerinnen und
als Vermittlerinnen von Mitteilungen und Kontakten beteiligt.136 Kontakte knüpften
und pflegten sie wie die Männer über gegenseitige Besuche, eine ausführliche
Korrespondenz oder Treffen an den Versammlungen der Helvetischen Gesellschaft, war
diese doch eine der wenigen Sozietäten des 18. Jahrhunderts, in der die weiblichen
Angehörigen der Mitglieder als Ehefrauen oder Töchter an den Zusammenkünften
teilnehmen konnten. Auch pflegten die Mitglieder ihre Frauen bei ihren gegenseitigen

Besuchen in andere Städte mitzunehmen und sie so in ihren männlichen
Freundeskreis einzubeziehen. Es ging dabei den Männern der Helvetischen Gesellschaft
nicht unbedingt um eine neue gesellschaftliche Stellung der Frau, ja um eine

«eigentliche Emanzipation, sondern eher um die Wiederbelebung eines altschweizerischen

Frauenideals», das eine grosse Affinität zu dem sich in dieser Zeit noch in
der Entwicklung befindlichen bürgerlichen Frauen- und Familienideal hatte. Die
Frauen wurden dabei als Hüterinnen der Familie, als Hausmütter gesehen, deren

Hauptaufgabe es war, die Familie zu bewahren und die Kinder mit Hilfe der Männer
im richtigen, das heisst im patriotischen Sinne zu erziehen.137

Die Treffen der Helvetischen Gesellschaft wurden auch von Fellenberg und
seinen Freunden zur Kontaktpflege im grösseren Rahmen genutzt. Er wollte zusammen

mit seiner frisch angetrauten Frau an der Versammlung der Helvetischen
Gesellschaft vom 10./11. Mai 1796 in Aarau teilnehmen. Da aber ihre Hochzeit erst
Ende April stattgefunden hatte, Hessen sie es bleiben. Ihre Absenz wurde einhellig

bedauert, insbesondere von seinem Luzerner Freund Franz Bernhard Meyer und
dessen Frau (Maria) Josephine Rüttimann (1772-1812), die beide an der
Versammlung teilnahmen und Margarethe noch nicht kannten.138 Ebenfalls in Aarau
anwesend waren Fellenbergs Freund Vinzenz Rüttimann, der Bruder Josephines,
und dessen Frau Anna Maria Meyer von Schauensee (1772-1856), die Schwester
Franz Bernhards.139

Die Luzernerinnen und Luzerner hatten auch Kontakt mit Fellenbergs Zürcher
Freunden. Vinzenz Rüttimann weilte zusammen mit seiner Schwester Josephine,
die mit Dorothea Finsler eng befreundet war, verschiedene Male in Zürich zu
Besuch.140 Das Beziehungsnetz um Emanuel v. Fellenberg wurde aber über die
Frauen noch weiter verknüpft, denn Josephine Rüttimann war auch eine Freundin

seiner Schwester Lise und seiner Cousine Olympe Solier, an die er ja seine

29



«Réfléxions sur le Bonheur domestique», seinen Lebensplan, gerichtet hatte. Die
beiden letzteren waren zudem bereits mit Margarethe Tscharner befreundet, bevor
diese Fellenberg heiratete.141

Dass freundschaftliche Gefühle aber nicht unbedingt erzwungen werden konnten,

zeigt das auch nach längerer Zeit immer noch distanzierte Verhältnis zwischen
Margarethe und Josephine. Ihre zukünftigen Ehemänner versuchten zwar noch vor
ihrer persönlichen Bekanntschaft, das Terrain bewusst vorzubereiten: «P.S. je
voudrais que ta prémiére lettre me fournit une occasion de parler a M1Ie T[scharner] de

toi et de ton Epouse - afin de préparer la liéson que j'ai a Coeur d'établir aussi tot
que possible.»142 Der Erfolg war aber nicht garantiert. Margarethe glaubte jedenfalls,
eine gewisse Zurückhaltung Josephines zu verspüren. Olympe Solier, die mit beiden
Frauen befreundet war, versuchte deshalb verbindend zu wirken: «je ne suis point
surprise que Mme Meyer vous plaise, je suis sure qu'apresent cette reserve dont vous
me parlés, aura cessé entre vous, je dis entre vous, car je pense, ma bien chere amie,
quelle aura peutêtre fait a vôtre égard la même remarque; mais, les personnes qui ne
se livrent pas au premier abord, ne se lient que plus solidement p[a]r la suite, vous
êtes bien faites l'une et l'autre p[ou]r justiffier ce que j'avance».143

Auch nach einiger Zeit herrschte aber in den Briefen von Margarethe an Josephine
immer noch ein etwas distanzierterer Ton vor.144 Der Umstand, dass Josephine mit
ihrem Mann, der als helvetischer Justizminister in Bern ständig präsent sein musste,
fast zwei Jahre lang in der Aarestadt lebte, trug anscheinend auch nicht zur
Klimaverbesserung bei.145 Freundschaften Hessen sich also nicht erzwingen, auch wenn sie
im Selbstverständnis der aufgeklärten Elite des ausgehenden 18. Jahrhunderts die einzig

lohnende, weil wahrhafte Form menschlichen Zusammenlebens waren.

1.4 Liebesheiraten und arrangierte Ehen: Partnerbeziehungen zwischen Gefühl
und Nutzen

Die aufgeklärte Auffassung von Freundschaft, die auch enge Beziehungen zu Frauen
einschloss, bedingte für die Männer ein sorgfältiges Vorgehen bei der Wahl der
zukünftigen Ehepartnerinnen, sollten sie sich doch sowohl für dieselben Ideale begeistern

als sich auch in den bereits bestehenden Freundeskreis integrieren. Für die
Aufklärer basierte die Ehe auf vernünftiger Liebe, nicht auf unkontrollierter Leidenschaft
und hatte das Wohl der Gesellschaft und der Familie, nicht die Erfüllung individueller
Bedürfnisse als Ziel.146 Die Beziehung zu einer Frau fand in der Kombination von
Ehefrau und Freundin die vollendete Form, wie dies etwa Christian Fürchtegott Geliert

(1715-1769) in seinen «Moralischen Vorlesungen» propagierte.147 Er betonte
neben der Liebe die Wichtigkeit des gemeinsamen Handelns für das Gelingen einer
Ehe, die nur durch gegenseitige Unterstützung erfolgreich sein konnte, und die Pflege
eines Zusammengehörigkeitsgefühls, das bei allen Entscheidungen und Taten die
Basis sein sollte: «Sie unterstützen einander in ihrer gemeinschaftlichen Absicht
durch Rath und Beystand, durch Klugheit und Erfahrung, und durch ihr gegenseitiges

Beyspiel. Sie leihen einander wechselweise ihre Einsichten, ohne sich durch
Stolz dafür bezahlt zu machen. Die Liebe beseelet ihren Verstand; und bey der Ge-

30



meinschaft ihres Glücks, ihrer Sorgen und Arbeiten, und der Bildung ihrer Kinder,
denken und leben sie beide, als Eines.»148

Diese Sicht der Partnerschaft als Einheit von Frau und Mann, «als Eines», war
bereits in der antiken Philosophie populär. So liess Piaton in seinem Werk «Symposion»

den Komödiendichter Aristophanes beschreiben, wie das männliche und das

weibliche Geschlecht ursprünglich aus einem einzigen Geschlecht entstanden seien,
aus einem Wesen mit zwei Köpfen und vier Gliedern, das von Zeus aus Unmut über
sein frevelhaftes Verhalten in der Mitte getrennt wurde. Liebe sei deshalb seit dieser
Zeit die Suche nach der passenden anderen Hälfte und die Vereinigung mit ihr: «Von
so langem her also ist die Liebe zueinander angeboren, um die ursprüngliche Natur
wiederherzustellen, und versucht aus zweien eins zu machen und die menschliche
Natur zu heilen. Jeder von uns ist also ein Stück von einem Menschen, da wir ja
zerschnitten, wie die Schollen, aus einem zwei geworden sind. Also sucht nun immer
jedes sein anderes Stück.»149

Einige Philosophen der Aufklärung waren sich aber im Unklaren, ob die Beziehung

in einer Ehe überhaupt als Freundschaft bezeichnet werden könne. Dieser Zweifel

entsprang Überlegungen zur Verschiedenheit der männlichen und weiblichen
Handlungsfähigkeit, die in eine «Polarisierung der Geschlechtscharaktere» (Karin
Hausen) mündeten - aktive, starke und unbeugsame Männer contra passive, schwache

und nachgiebige Frauen, wie es etwa Jean-Jacques Rousseau prägnant formulierte:

«Dans l'union des sexes chacun concourt également à l'objet commun, mais
non pas de la même manière. De cette diversité nait la prémiére différence assignable

entre les rapports moraux de l'un et de l'autre. L'un doit être actif et fort, l'autre
passif et foible; il faut nécessairement que l'un veuille et puisse; il suffit que l'autre
résisté peu.»150

Dieses ungleiche Kräfteverhältnis war für Immanuel Kant ebenfalls der Grund,
weshalb zwischen Familienangehörigen, also auch zwischen den Eheleuten, nur
Liebe, aber nicht einmal die (im Gegensatz zur idealen Freundschaft erreichbare)
moralische Freundschaft denkbar war, denn «die schuldige Achtung beider
gegeneinander [war] nicht gleich».151 Geliert, der dieses unterschiedliche Kräfteverhältnis
ebenfalls konstatiert hatte, sah dagegen die «Verschiedenheit des Charakters von beiden

Geschlechtern» als «weisheitsvollen Contrast», verbunden mit «vielen Vortheilen

und Annehmlichkeiten des Lebens».152 Das romantische Geschlechterkonzept
eines (Karl Wilhelm) Friedrich Schlegel (1772-1829) trat deshalb nicht für eine
Übertreibung und Unvereinbarkeit des weiblichen und männlichen Charakters ein,
sondern für deren wechselseitige Annäherung und Vermischung. Für Schlegel war
die Geschlechtsverschiedenheit «nur eine Äußerlichkeit des menschlichen Daseins
und am Ende doch nichts weiter als eine recht gute Einrichtung der Natur», die der
Vernunft unterzuordnen war. Die «Männlichkeit» und die «Weiblichkeit» seien «die
gefährlichsten Hindernisse der Menschlichkeit, welche nach einer alten Sage in der
Mitte einheimisch», das heisst geschlechtsneutral sei «und doch nur ein harmonisches

Ganzes sein» könne, «welches keine Absonderung» vertrage.153
Für Emanuel v. Fellenberg war die Ehe das beste Mittel, das häusliche Glück, «le

bonheur domestique», zu erreichen. Ohne dieses «häusliche Glück» war die
Ausführung seines Lebensziels, die Unterstützung seiner Mitmenschen bei ihrer Ver-

31



vollkommnung und ihrem Streben nach Glückseligkeit, unmöglich. Wie mit Geliert
und gegen Kant oder Rousseau war für ihn eine Freundschaft in der Ehe möglich, ja
sie musste das alles verbindende Element sein: «Je n'épouserai jamais qu'une
personne de la quelle je sois sur qu'elle me considérera toujours comme son meilleur
Ami, et qu'elle ne cessera d'être l'Amie de mon Coeur [...]».154 Wichtig waren die
gegenseitige Wertschätzung, Zuneigung, Nachsichtigkeit und Freundlichkeit, noch
wichtiger die gemeinsame Überzeugung, für das Richtige einzustehen.155 Für den
erfolgreichen Verlauf einer Ehe genügten dabei gegenseitige Sympathie und Vertrauen,
das heisst eine vernünftige Liebe. Bedingungslose Liebe war dagegen nur
schädlich.156

Die Suche nach der richtigen Ehefrau konnte sich schwierig gestalten, waren doch
die Anforderungen hoch gesteckt. Hilfe bot der Freundeskreis, in dem einerseits auf
der theoretischen Ebene die Vor- und Nachteile der Ehe diskutiert, andererseits ganz
praktisch auch potenzielle Heiratskandidatinnen gefunden werden konnten. Wie
intensiv dabei die Freunde in den Entscheidungsprozess mit einbezogen wurden, zeigt
die Brautwerbung von Franz Bernhard Meyer von Schauensee, weshalb sie im
Folgenden etwas ausführlicher dargestellt werden soll. Meyer interessierte sich für
Josephine Rüttimann, die Schwester von Vinzenz Rüttimann. Noch im Herbst 1793
beschied Josephine ihrem Bruder, der sie über Meyers Zuneigung in Kenntnis gesetzt
hatte, kurz und bündig, dass sie den doch fast zehn Jahre älteren gemeinsamen Freund
nicht liebte: «F.B. Meyer m'aime à la folie dis-tu? Moi, je l'estime pour toutes ses

qualités estimables [...] peut être qu'il rendra une femme heureuse... mais je ne l'aime
pas ...». Sie sah ihre Verheiratung in weiter Zukunft und glaubte, noch viel lernen zu
müssen, um die Pflichten dieses «Lien indissoluble» erfüllen zu können.157

Emanuel v. Fellenberg schien ebenfalls ein gewisses Interesse an einer Verbindung

mit Josephine Rüttimann zu haben, dem er aber vor allem aus finanziellen
Überlegungen und auf Druck seiner Eltern nicht folgen konnte.158 Josephine änderte
zudem ihre Meinung über Franz Bernhard Meyer.159 Dies veranlasste Fellenberg, im
Herbst 1795 eine Vermittlung zu versuchen. Er wollte zum Glück seiner Freunde
beitragen160 und besprach deshalb in seiner Korrespondenz mit Meyer offen die bisher
erfolglose Avance. Dieser war zuerst nicht begeistert über die Initiative seines Freundes,

hatte er sich doch bereits mit seinem Schicksal abgefunden. Er musste aber
feststellen, dass sich seine Gefühle für Josephine Rüttimann nicht geändert hatten: «Mes
sentimens ont été trop profonds. Ni le tems ni mes efforts les ont pu effacer. Ils se

sont eveillés au moindre souffle avec une nouvelle force, au moment que je les ai cru
asoupie. Mon coeur comprimé combat cependant les douces illusions, que tu y fis
renaitre, et je m'epuise en efforts pour n'être plus derechef exposé à leurs fureurs.
Tu as vraiment, mon cher ami, troublé le repos, dont je commençai à jouir.»161

Aber nicht nur überschwängliche Liebe, die ja einem aufgeklärten Menschen
eigentlich nicht gut anstand, bewogen Meyer, auf den Vermittlungsversuch Fellenbergs

einzugehen. Auch so profane Gründe wie sein Alter und die in seinen Augen
sehr beschränkte Auswahl an potenziellen Heiratskandidatinnen überzeugten ihn,
nochmals um Josephine zu werben: «Les années courrent avec moi. Il faut que je
prenne une resolution. J'ai encore devant moi 3 à 4 ans, passés ceux là je me verrai
obligé à renoncer à tout établissement matrimonial. [...] Le circle, dans le quel je

32



puis choisir est fort étroit. Après la recherche la plus scrupuleuse il n'y a qu'elle qui
se présent a mes yeux.»162

Lise v. Fellenberg, die Schwester Emanuels, wurde ins Vertrauen gezogen. Lise
und Josephine waren beide zu Besuch im Waadtland bei Olympe Solier, ihrer gemeinsamen

Freundin und Cousine von Lise und Emanuel. Lise sollte im Geheimen die
Chancen sondieren163, während Emanuel versuchte, Franz Bernhard das Wesen und
Denken Josephines näher zu bringen. Er veranlasste ihn mit einem Fragenkatalog,
ihr seine Überzeugungen in einer ihr angenehmen Darstellung vorzulegen. Diese
ungewohnte Offenheit einer Frau gegenüber bereitete Franz Bernhard einiges
Kopfzerbrechen und löste einen intensiven Briefwechsel mit Emanuel aus.164 Das
«paquet» mit den gesammelten Gedanken wurde schliesslich zur Prüfung von Luzern
nach Vevey gesandt, wo Emanuel nach der Visite von Lise und Josephine seine Cousine

besuchte. Auch Olympe Solier wurde nun als gute Freundin Josephines ins
Vertrauen gezogen. Sie durfte Franz Bernhards Elaborat lesen und entschied mit, dass

es an Josephine nach Luzern geschickt werden konnte.165 Dort liess das gebrannte
Kind, wie Franz Bernhard sich selbst bezeichnete166, die Reaktion Josephines durch
seine Schwester Anna Maria Rüttimann, die wie ihr Mann ebenfalls in die
Vorgänge eingeweiht war, beobachten.167 Während Emanuel aus Vevey immer noch zu
«patience, prudence» und «discrétion» riet168, ergriff Franz Bernhard selbst die
Initiative, nachdem er erfahren hatte, dass Josephine im Besitz des ominösen «paquet»
war. Er wartete den Bericht Emanuels über Josephines Rat suchenden Brief an

Olympe Solier nicht ab, sondern bat seine Angebetete direkt um eine Unterredung
unter vier Augen.169 Trotz seiner Verliebtheit war er sich aber bewusst, wie viel er
seinen Freunden und insbesondere Emanuel zu verdanken hatte: «Et si je suis fou,
je te fais bien ressentir de ma folie. Mais tu en es digne, mon cher ami, parceque tu

y as si puissement contribué. Lorsque je serais entièrement heureux, tu viendras
partager mon bonheur avec moi. Le moment me tarde de pouvoir te presenter ma femme
et te dire, je la dois à tes soins amicals.»170 Gerüchten in Luzern, dass die beiden «gens
mariés» seien, trat Josephine nicht mehr entgegen. Der erste gemeinsame Besuch
eines Balles liess Franz Bernhard vielmehr «à 2 heures du matin» zur Feder greifen,
um seinem Freund Emanuel anzukünden, dass ihr Jawort schon bald zu erwarten
sei.171 Die Hochzeit der beiden fand schliesslich bereits gut zwei Monate später am
4. April 1796 statt.172

Scheint im Fall von Josephine Rüttimann und Franz Bernhard Meyer letztlich
doch vor allem gegenseitige Sympathie zu einer Verbindung geführt zu haben, so

war die Ausgangssituation für ihre Freundin Lise v. Fellenberg zur selben Zeit etwas
anders. Lise erlitt das Schicksal einer so genannten Barettlitochter, die meist wenig
bei der Wahl ihres Ehemannes mitsprechen konnte. Im Jahr 1795 standen in Bern die
Ergänzungswahlen in den Grossen Rat an, bei denen unter anderem die Mitglieder
des Kleinen Rates, und deshalb auch ihr Vater, ein Vörschlagsrecht hatten. Die
Ratsherrentöchter waren gute Partien, weil sie praktisch einen Sitz im erneuerten Grossen

Rat garantierten, denn es war üblich, die Söhne oder Schwiegersöhne bei den
Wahlen vorzuschlagen. Da der Grosse Rat nur alle zehn Jahre ergänzt wurde und ihr
Bruder Emanuel noch nicht im wahlfähigen Alter von mindestens dreissig Jahren

war, gewann die unverheiratete Lise natürlich an Bedeutung. Die Wahl ihrer Eltern

33



fiel auf (Alexander) Albrecht Tscharner (1765-1831), der dann auch bei dieser
Burgerbesatzung von 1795 in den Grossen Rat aufgenommen wurde.173

Lise konnte ihren zukünftigen Ehemann noch nicht sehr gut kennen, denn er war
bis kurz vor der Hochzeit Offizier in der holländischen Schweizergarde und somit
die meiste Zeit im Ausland gewesen.174 Mit der Heirat zwischen Lise und Albrecht
wurde wohl aufgrund ihres jugendlichen Alters noch etwas gewartet. Dass Lise über
die Entscheidung ihrer Eltern nicht so glücklich war, wie sie nach der Meinung ihrer
Umgebung sein musste, vertraute sie nur ihrer besten Freundin Josephine Rüttimann
an und bat sie inständig, vor allem ihrem Bruder, der mit Albrecht Tscharner eng
befreundet war und die Verbindung mit Wohlwollen begleitete175, nichts zu sagen. Die
noch nicht einmal 17-j ährige Lise verliebte sich nämlich noch vor der Hochzeit in
einen jungen Mann, der in ihren gesellschaftlichen Kreisen in Bern verkehrte. Die
Zuneigung beruhte sogar auf Gegenseitigkeit. Sie kämpfte heftig gegen die «grande
vivacité des passion[s]» an und haderte mit ihrem Schicksal.176 Josephine gegenüber
gab sie zwar zu, freiwillig in den Vorschlag ihrer Eltern eingewilligt zu haben, aber

nur, weil sie das «sentiment de l'amour» bis dahin noch nicht kennen gelernt hatte.177

Ablenkung suchte sie in den Vergnügungen ihres Alters, vor allem auf Tanzpartien,
was von ihrer Cousine Olympe Solier, die nicht in ihr Geheimnis eingeweiht war,
etwas indigniert beobachtet wurde.178 Lise rebellierte trotzdem nicht offen gegen die
arrangierte Ehe, sondern ergab sich in ihr Schicksal, wie es sich für eine wohlerzogene

Tochter gehörte. Auch ihre Beraterin Josephine Rüttimann hätte den Willen
ihrer Eltern nicht in Frage gestellt, wenn diese ihr einen Bewerber präsentiert hätten,
der nicht unbedingt ihren Vorstellungen entsprach.179 Nichtsdestotrotz warf Lise ihren
Eltern zumindest im Geheimen vor, dass sie sie bereits mit 15 Jahren und so lange
vor der Hochzeit versprochen hatten, und schwor sich, diesem Brauch bei ihren
eigenen Kindern bestimmt nicht zu folgen: «[...] des parents ont toujours torts,
premièrement de prométtre leurs enfants si longtems avant le mariage, - en second si
jeune, car enfin javois 15 ans [...] - je sais bien que si jamais Dieu maccorde des

enfants, je ne suivrai pas le système, et tâcherai autant que possible de leur laisser le
choix dans une action trop importante de la vie, pour, le préçipiter, ou se rendre
heureux ou malheureux pour le reste de ces jours.»180

Sie kam zudem auf die im Nachhinein auch in ihren Augen ungeschickte Idee,
Rat bei einer Wahrsagerin zu suchen. Diese sagte ihr voraus, dass sie bereits in
weniger als zwei Jahren aus ihrer unglücklichen Lage befreit würde.181 Wenn auch
nach der Hochzeit am 29. April 1796 gegen aussen alles in bester Ordnung schien182,

so sah Lise trotz aller Bemühungen nach den ersten Ehemonaten im 14 Jahre älteren
Albrecht Tscharner weiterhin eher den Vater als den Ehemann183. Noch ein Jahr später

beklagte sie sich Josephine Meyer gegenüber, dass ihr «Seigneur et Maitre» ihr
nicht erlaubte, ihre Freunde Finsler in Zürich zu besuchen.184 Die Ehe von Lise und
Albrecht Tscharner dauerte dann doch länger als die von der Wahrsagerin prophezeiten

zwei Jahre und scheint nicht weniger glücklich gewesen zu sein als andere
nicht arrangierte Verbindungen.

Bei der Partnersuche Emanuel v. Fellenbergs wird noch deutlicher, dass neben
der gegenseitigen Zuneigung durchaus weitere Faktoren bei der Entscheidung für
oder gegen eine Kandidatin oder einen Kandidaten eine Rolle spielen konnten, ins-

34



besondere die Frage der sozialen und ökonomischen Ebenbürtigkeit.185 Wie bereits
weiter oben angedeutet wurde, war er an einer Verbindung mit Josephine Rüttimann
interessiert. Auch Josephine schien eine gewisse Zuneigung zu Emanuel zu verspüren.186

Anscheinend hatten vor allem die Eltern Fellenberg Einwände gegen eine
Verbindung mit der eigentlich standesgemässen luzernischen Patriziertochter. Ein
gewichtiger Grund könnte gewesen sein, dass sie katholisch war. Emanuel hätte durch
eine Heirat mit einer Katholikin sein Burgerrecht und seinen Besitz verwirkt. Dieses

Gesetz galt in Bern seit 1715 als Folge des Zweiten Villmergerkrieges, der eine

Verschärfung in konfessionellen Fragen gebracht hatte. Josephine Rüttimann hätte

zum protestantischen Glauben übertreten müssen, damit die Verbindung für Emanuel

v. Fellenberg ohne Konsequenzen in rechtlicher, wirtschaftlicher und sozialer
Hinsicht geblieben wäre.187

Gerade auch wirtschaftliche Überlegungen mussten für einen jungen Patriziersohn

eine Rolle spielen. Denn dieser war bis zu seiner zumindest geplanten Wahl in
den Grossen Rat, die ihm nach einiger Zeit möglicherweise zu einer finanziell
lukrativen Landvogteisteile verholfen hätte, weiterhin von seinen Eltern abhängig,
wenn er die Wartezeit bis zum Eintritt in die Regierung nicht in Fremden Diensten
überbrücken wollte.188 Einzig die Heirat versprach eine gewisse finanzielle
Unabhängigkeit, was auch Emanuel v. Fellenberg ganz klar realisierte.189 Seine Eltern
waren durch die Chorgerichtssatzung im Falle einer Hochzeit zur Ausrichtung einer
Ehesteuer verpflichtet, die normalerweise zumindest zum standesgemässen
Lebensunterhalt reichen sollte. Dadurch hatten sie aber ein wirksames Instrument in der
Hand, um die Wahl ihres Sohnes zu beeinflussen.190 Sie wendeten dieses Druckmittel

auch an, was Fellenberg zu bitteren Bemerkungen provozierte, ihn trotzdem aber
dazu veranlasste, statt selbst um Josephine Rüttimann zu werben, ihre Verbindung
mit seinem Freund Franz Bernhard Meyer zu forcieren: «[...] par la perspective que
vos dispositions me priveraient du necéssaire, ou qu'il me faudrait m'endetter, si je
suivois la realisation de ma raison et de mon Coeur - C'est aureste uniquement mon
amitié pour Mlle R[üttimann] et pour M[eyer] qui m'ont fait faire les démarches qui
me mettront probablement sous peu dans le cas de vous annoncer leur mariage, cette
assurance doit sans doute vous tranquiliser, il ne me reste plus qu'a désirer qu'en
vous sacrifiant mon bonheur je réussisse a assurer le votre!»191

Darf man den Ausführungen von Olympe Solier glauben, hatte Emanuel v.
Fellenberg bereits zuvor einmal zugunsten eines Freundes verzichtet. Eine weitere junge
Frau, die sich in ihn verliebt hatte, heiratete ebenfalls einen guten Freund, nachdem
sich Fellenberg um ihre Bildung gekümmert hatte. Leider lassen sich die erwähnten
Protagonistinnen und Protagonisten nicht mehr identifizieren.192 Eine andere
Heiratskandidatin, die er in seinem Lebensplan nur unter dem Kürzel «Mlle St.» erwähnt,
wies ihn ab, weil sie älter war als er und ihn für zu jung und zu wenig gefestigt hielt.193

Die Eltern Fellenberg schienen dagegen seit längerem eine Verbindung mit
(Margarethe) Katharina Wurstemberger (1779-1841) und damit eine finanziell vorteilhafte

Heirat zu favorisieren. Sie war mit Lise v. Fellenberg und Josephine Rüttimann
befreundet und wurde bereits im Jahre 1793, also im zarten Alter von 14 Jahren, in
der Korrespondenz zwischen Emanuel v. Fellenberg und seinen Eltern als mögliche
Heiratskandidatin erwähnt.194 Emanuel verfolgte aber andere Pläne als seine Eltern.

35



Er interessierte sich für Margarethe Tscharner, eine weitere Freundin seiner Schwester

und genauso jung, und wartete darauf, dass sie ins heiratsfähige Alter kam.195 In
der Zwischenzeit sicherte er sich aber doch noch für den Fall eines Misserfolges seiner

Werbung um Margarethe Tscharner bei der Favoritin seiner Eltern und ihrer
Familie ab: «La feuille destinée a Mme W[urstemberger] avoit pour but pour le Cas

que je repensasses a Mlle W[urstemberger] de prouver a Ses Parents que je n'ai jamais
cessé de m'y intéresser, et dans le Cas que Mlle T[scharner] reponde a mes voeux -
la ditte feuille prouveroit aux Parents W[urstemberger] qu'encore après avoir fait
abstraction de leur fille - nous avons conservé vis a vis d'elle les sentiments et les
procédés qui doivent le plus nous assurer leur bienveillance - et que c'est réellement a

la raison que je leur alléguerai, qu'il faut atribuer le changement de mes résolutions,
qui ne sauroit les blesser avec cette tournure et avec les regrets que je leur
témoignerai.»196

Die Wahrung des Anstandes war das oberste Gebot, gerade in einem solch kleinen

Kreis wie dem bernischen Patriziat, wo man sich gut kannte und der
gesellschaftliche Umgang weiterhin gepflegt werden musste. Emanuel v. Fellenbergs
Werbung um Margarethe Tscharner im Winter 1796 war, wie weiter unten im Detail zu
sehen sein wird, erfolgreich. Aber auch Katharina Wurstemberger blieb nicht viel
länger unverheiratet. Sie gab nur ein Jahr später, erst 18-jährig, Friedrich (Ludwig)
v. Sinner (1773-1847), einem Freund Emanuels aus Tübinger Studienzeiten, das Ja-
Wort.197 Lise v. Fellenberg kommentierte die Verbindung ihrer Freundin eher kritisch
mit folgenden Worten: «Cella fait le mariage le plus riche de la ville - il sont acctu-
éllement ensemble millionaire - malheureusement, ce ne sont pas les richesses qui
font le bonheur.»198

Auch wenn Emanuel v. Fellenberg die letzte Bemerkung seiner Schwester mit
Sicherheit unterschrieben hätte, spielten bei seiner Entscheidungsfindung für
Margarethe Tscharner und gegen Katharina Wurstemberger finanzielle Überlegungen
eine Rolle. Er befürchtete vor allem, dass die doch deutlich geringere Mitgift, die
von Margarethe Tscharner zu erwarten war, nicht sehr viel zu den Ausgaben beitragen

konnte, die das gesellschaftliche Leben in Bern verlangte.199 Neben einem

angemessenen Vermögen waren ihm zudem auch die für seine politische Karriere
nützlichen verwandtschaftlichen Beziehungen als «Mitgift» wichtig, wie er bereits früher
seinem Freund Hans Jakob Hirzel auseinandergesetzt hatte: «Une fortune qui soit
proportionnée a la mienne et des relations de parentage qui ne me laissent pas sans

appuis dans ma carrière politique, voila les accessoires que je desire [...]».20°
In dieser Beziehung konnten sowohl Katharina Wurstemberger als auch Margarethe

Tscharner das Ihrige beitragen. Beide Frauen kamen aus regierenden Familien,

die in der inoffiziellen Rangfolge der bernischen Patrizierfamilien über den

Fellenbergs eingestuft waren. Die Tscharners waren der zweiten, die Wurstember-

gers der dritten Klasse zugeordnet, während die Fellenbergs nur in die vierte Klasse
eingereiht waren.201 Emanuels Chancen auf einen Grossratssitz und damit auf eine

politische Karriere waren also in beiden Fällen intakt. Auch das Prinzip der sozialen
Inzucht, das heisst der Heirat innerhalb der eigenen Reihen, durch das im 17. und
18. Jahrhundert nicht nur in Bern der Anteil der am Regiment beteiligten Familien
klein gehalten und somit die Macht auf nur Wenige verteilt wurde, blieb gewahrt.202

36



Dass Emanuel v. Fellenberg sich schliesslich für Margarethe Tscharner und

gegen Katharina Wurstemberger entschied, hing mit der grösseren persönlichen
Anziehung zusammen. Margarethe fiel ihm zum ersten Mal noch als junges Mädchen
während den in der bernischen guten Gesellschaft beliebten Spaziergängen auf der
Plattform beim Münster auf, die unter dem Motto «Sehen und gesehen werden» standen

und die unter anderem auch der Heiratsvermittlung dienen konnten. Die Neckereien

seiner Freunde ertrug er gerne, wenn er nur einen Blick auf sie werfen konnte,
wie er ihr zu Beginn ihrer näheren Bekanntschaft gestand: «Je me trouvois heureux
déjà alors toutes les fois que je pouvois vous rencontrer - la platteforme de Berne
m'en fut plus chère dudepuis - combien de fois je demandois a mes Amis: hebien!
Comment trouvez vous Mlle Tscharner? C'est la floeur de notre jeunesse! - Ils me
badinoient la dessus; mais je ne craignois pas ces railleries, je ne cessois de rechercher

des badinages si précieux pour mon Coeur.»203

Mitentscheidend war sicher auch, dass zur Familie von Margarethe Tscharner seit

längerem enge freundschaftliche Beziehungen bestanden, die informelle Kontakte
erleichterten. Ihr Grossvater väterlicherseits, Nikiaus Emanuel Tscharner (1727-
1794), war wie Emanuels Vater aktiv an den aufklärerischen Bestrebungen zur
Verbesserung der politischen, ökonomischen und sozialen Lage der Eidgenossenschaft
beteiligt und gehörte zu dessen engerem Freundeskreis. Anlässlich der Wahl von
Nikiaus Emanuel Tscharner in das wichtige Amt des Deutschseckelmeisters im Jahr
1793 hoffte Emanuel etwa, Margarethe während seines Gratulationsbesuches zu
begegnen, leider vergeblich: «Lorsque feu Mr votre Grand père fut fait Trésorier - je
quitois, pour aller féliciter, au moment ou je pourois me flatter de vous y trouver,
j'avois cru y réussir - j'y vole dans l'espérance de vous voir, de vous embrasser -
hélas! C'était une illusion! Je ne vis personne dans une chambre remplie de monde,
car vous n'y étiez pas.»204

Die Eltern von Margarethe Tscharner, Beat Emanuel (1753-1825) und (Henriette)
Charlotte Tscharner-Tscharner (1756-1820), nahmen denn auch ausdrücklich auf die
Freundschaft zwischen Margarethes Grossvater und Emanuels Vater Bezug, als sie
in die Hochzeit einwilligten.205 Auch die Eltern Fellenberg akzeptierten schliesslich
nach anfänglicher Skepsis, die unter anderem mit dem geringeren Vermögen der
Tscharners im Vergleich zu demjenigen der Wurstembergers zusammenhing, die
Verbindung.206

Für Margarethes Familie waren aber die finanziellen Implikationen einer
solchen Verbindung ebenfalls von Bedeutung. Beat Emanuel Tscharner bedauerte es,
dass er seiner Tochter mit Rücksicht auf ihre ältere Schwester (Magdalena) Charlotte

(1776-1837), die zur gleichen Zeit heiraten wollte, und zwei weitere Töchter,

die ebenfalls zu versorgen waren, keine höhere Mitgift ausrichten konnte.207

Margarethe schien deswegen auch besorgt, was Emanuel mit der Bemerkung zu
zerstreuen versuchte, dass er sie nicht wegen ihres Vermögens heiraten wolle und
die finanzielle Einigung zudem eine Angelegenheit der Eltern sei.208 Im Ehevertrag,

den seine Eltern insbesondere mit Margarethes Mutter ausarbeiteten209, wurde
festgelegt, dass Emanuel 75 000 Bernpfund als Ehesteuer erhielt, Margarethe
20 000 Bernpfund. Falls die Ehe kinderlos bleiben sollte, würde Margarethe nach
dem Tode ihres Mannes als Wiederfall 20 000 Bernpfund sowie «Hausrath, Sil-

37



Abb. 2: Margarethe Tscharner, 1796.
Miniatur von François Joseph Desvernois, Durchmesser

6,7 cm. Privatbesitz; Burgerbibliothek Bern,
Neg. 3725.

Abb. 3: Emanuel v. Fellenberg, 1796.
Miniatur von François Joseph Desvernois,
Durchmesser 6,3 cm. Burgerbibliothek Bern, Neg. 3721.

bergeschirr, und denen Haushaltungs-Provisionen» und einen jährlichen Hauszins
von 120 Kronen210 bekommen, wenn er ihr «keine anständige Behausung zu Ihrem
allfälligen Witwe Siz» vermacht hätte. Emanuel würde nach dem Tode seiner Frau
10 000 Bernpfund und den Hausrat, das Silbergeschirr und die Haushaltungsprovisionen

erhalten. Margarethe bekam zudem «nach bezogener Ehe» die üblichen
200 neuen Dublonen211 als Morgengabe und eine jährliche Pension von 192 Kronen

zur freien Verfügung. Falls Emanuel eine Landvogtei zufallen sollte, würde
Margarethe statt dessen, was einer Landvögtin aus dem Amtseinkommen
zustände, jährlich 300 Kronen bekommen. Die 75 000 Bernpfund, die Emanuel von
seinen Eltern als Ehesteuer erhielt, lagen eindeutig über den Geldbeträgen
von 3000 bis 60 000 Bernpfund, die in den 1770er-Jahren gemäss bernischen
Ehebriefen im Patriziat ausgerichtet wurden. Die Summen des Wiederfalls
dagegen entsprachen den bereits in dieser Zeit festgelegten Beträgen von 10 000 bis
20 000 Bernpfund.212

Emanuel erhielt zudem von seinem Vater eine finanzielle Unterstützung, um die
Hochzeit auszurichten, wobei der grösste Teil davon für Geschenke für Margarethe
und ihre Verwandten verwendet wurde.213 Emanuel kannte sich in den Konventionen,
die bei Hochzeitsgeschenken berücksichtigt werden mussten, nicht aus. Er fühlte sich
so unwissend, wie wenn er vom Mond gefallen wäre - «si ignorant sur tous ces
objets comme si je tombois de la Lune». Deshalb liess er sich von seiner Cousine
Olympe Solier, aber auch von seinen Eltern beraten.214 Margarethe schenkte er ein
Medaillon mit seinem Porträt für achtzig Franken. Für die Einfassung des Medaillons

und einen Hochzeitsring legte er vierzig Franken aus. Alles in allem kostete ihn
die Hochzeit mit Gebühren und Reisekosten 1366 Franken und 3 Kreuzer, so dass er
die Summe, die sein Vater zur Verfügung gestellt hatte, nicht vollständig
verbrauchte.215

38



Diese Hochzeitsgeschenke lassen sich mit einer Liste vergleichen, die der Berner

Oberstleutnant Karl May (1760-1798) zur gleichen Zeit angefertigt hatte. Er
führte darin neben den Unkosten für seine Wahl in den Grossen Rat auch alle
Ausgaben für seine Hochzeit und die Haushaltsgründung auf. An reinen «Hochzeit
Präsenten» für die Summe von rund 1817 Franken erwähnte er neben Stoffen,
Kleidungsstücken und Pelzen ebenfalls einen goldenen Ring für rund 97 Franken und ein
Medaillon mit seinem Porträt für hundert Franken.216 Die Auslagen Emanuels von
rund 1366 Franken bewegten sich also in einem etwas bescheideneren Rahmen, was

ganz in seinem und Margarethes Sinne war. Diese Lappalien - «misères» -, wie Emanuel

die Hochzeitsgeschenke auch nannte, schienen ihnen so überflüssig, dass sie
zumindest mit seiner Schwester und Albrecht Tscharner, die zur selben Zeit heiraten
wollten, übereinkamen, von gegenseitigen Geschenken ganz abzusehen.217 Margarethe

begehrte einzig das bereits erwähnte Porträt Emanuels und liess sich im Gegenzug

ebenfalls malen. Emanuel versuchte dann, beim Maler der beiden Miniaturen,
François Joseph Desvernois, zu intervenieren, weil er ihr Porträt noch nicht gelungen
fand, doch kam sein Brief beim Künstler zu spät an.218 Trotz der vereinbarten
Zurückhaltung beim Schenken wollte er auch nach den in Bern herrschenden Sitten
vorgehen und stellte deshalb Margarethe zusätzlich 800 Franken zur Verfügung,
über die sie verfügen konnte, sei es für eine Uhr, wie sie auch Karl May seiner
zukünftigen Frau Elisabeth Bürki (1776-1810) schenkte, oder für Stoffe und Kleider.
Weil Margarethe und Emanuel beabsichtigten, nach der Hochzeit in Aigle zu wohnen,

wo Margarethes Vater seit 1793 mit seiner Familie als Gubernator residierte,
schien es Emanuel sowieso angebracht, mit der Anfertigung modischer Kleider
zuzuwarten, die nur nach Bern passten, nicht aber in die ländliche Idylle im Waadt-
land.219

Die Hochzeit wurde am 29. April 1796 in der Kirche von Aigle nur im Beisein
der engsten Familienangehörigen gefeiert, wie es im bernischen Patriziat üblich
war.220 Da sich Margarethes Schwester Charlotte doch noch entschlossen hatte, ihren
Bräutigam Johann Friedrich v. Herrenschwand (1762-1803) zu heiraten, gab es sogar
eine Doppelhochzeit: «Herrenschfwand] étoit arrivé ici le jeudi soir et le léndemain
matin les deux mariages ont eu lieu ensembles, rien dailleurs n'a été dérangé au train
ordinaire de la vie d'Aigle [..,]».221 Von Emanuels Familie war niemand anwesend,
denn am selben Tag fand in Bern in der Nydeggkirche auch die Eheschliessung von
Lise v. Fellenberg und Albrecht Tscharner im Beisein der Eltern Fellenberg statt.222

Die ersten Eindrücke des ehelichen Zusammenlebens bestätigten Emanuel in seiner

Entscheidung, die Liebe über alle irdischen Reichtümer zu stellen. Er fand, dass

Margarethe, oder vielmehr ihre charakterlichen Eigenschaften, mehr wert waren als
eine zwei- oder dreifache Mitgift, die er durch eine andere Verbindung vielleicht
erhalten hätte.223 Auch sein Freund Hans Jakob Hirzel beglückwünschte ihn zu dieser
Entscheidung, die einem vernünftigen Menschen nur gut anstand: «En renonçant aux
richesses pour obtenir le bonheur, tu n'as rien fait que ce que tout homme raisonnable

devrait faire, et qu'on pouvait attendre de toi en connaissant ton coeur.»224 Die
weiteren Gratulationen aus der Familie und dem Freundeskreis stellten ebenfalls die
gegenseitige Liebe in den Vordergrund.225 Beat Emanuel Tscharner, der Vater von
Margarethe, betonte zudem die Freiheit, die sie bei ihrer Wahl gehabt hätten.226

39



Ob die Entscheidungen der jungen Patrizierinnen und Patrizier am Ende des
18. Jahrhunderts aber wirklich so unbeeinflusst waren, wie dies ihre Eltern wahrhaben

wollten, kann nach den obigen Schilderungen bezweifelt werden. Vielmehr lassen

sich neben der Liebe weitere Faktoren wie das Vermögen oder politische
Beziehungen nennen, die für oder gegen eine Kandidatin oder einen Kandidaten sprachen.
Trotzdem kann man erkennen, dass nicht mehr nur ausschliesslich traditionelle,
materielle und standeserhaltende Gründe für eine Eheschliessung entscheidend

waren, wie dies für die ständische Gesellschaft charakteristisch war227, sondern dass
der Faktor Liebe, der in der bürgerlichen Gesellschaft zumindest idealiter der
einzige Grund für eine Ehe sein sollte228, bei der Entscheidungsfindung bereits mit
einbezogen wurde.

1.5 Margarethe Tscharner: «une franche et solide Républiquaine»

Wie bei der Verbindung von Franz Bernhard Meyer von Schauensee und Josephine
Rüttimann spielte auch bei Emanuel v. Fellenbergs eigener Brautwerbung der Freundes-

und Verwandtenkreis eine wichtige Rolle.229 Neben seinen Eltern wurden vor
allem seine Schwester Lise und seine Cousine Olympe Solier, die beide mit Margarethe

Tscharner befreundet waren, ins Vertrauen gezogen.230 Auf die Hilfe seiner
Schwester musste er jedoch bald verzichten, da er Margarethe unter ihrem Namen
Briefe geschrieben hatte, worüber seine Angebetete gar nicht erbaut war.231 So war
es vor allem seine Cousine, die bei Margarethe vorsondierte, ob eine Avance genehm
sei.232

Das grundsätzliche Einverständnis Gritlis - wie Margarethe Tscharner im
Familienkreis genannt wurde -, die Bekanntschaft zu vertiefen, löste eine konzentrierte
Werbung Emanuels mit insgesamt 24 mehrseitigen Briefen innerhalb von drei
Monaten aus. Bereits nach einem Monat hatte er über hundert Seiten geschrieben,
auf denen er Margarethe in aller Ausführlichkeit seine innersten Gedanken offenbarte.

Diese Offenheit, die er in seinem Freundeskreis pflegte und die ihm ein grosses

Anliegen war233, sollte sie mit seinen Lebenszielen vertraut machen und sie zur
Entscheidung befähigen, ob sie bereit war, diese in einer Ehe, in einem «häuslichen
Glück», mit ihm zu verfolgen.234 Zu derselben Offenheit und Direktheit, deren Ziel
die gegenseitige «connoissance approfondie» war, hatte er ja kurz zuvor auch
seinem Freund Franz Bernhard Meyer während der Werbung um Josephine Rüttimann
geraten und ihn bei der Niederschrift der Gedanken unterstützt.235 Emanuel verfass-
te dagegen seine langen Elaborate ohne Hilfe von aussen. Seine Cousine musste aber
mit Margarethe sowohl mündlich als auch schriftlich den Inhalt der Briefe besprechen

und versuchen, zu seinen Gunsten zu wirken. Zu diesem Zweck liess sie

Margarethe auch Abschriften seines Lebensplans, den «Réfléxions sur le Bonheur
domestique», zukommen.236

Die noch nicht einmal 18-jährige Margarethe wurde von diesem brieflichen
Feuerwerk wohl etwas überfahren. Leider haben sich keine Zeugnisse erhalten, die über
ihre Empfindungen direkt Auskunft geben, doch lassen sich aus ihren Reaktionen,
die in Emanuels Briefen angesprochen werden, einige Rückschlüsse ziehen. Grund-

40



sätzlich schien Margarethe einen eigenen Willen zu haben237, mit dem er nicht
gerechnet hatte und der ihm unruhige Zeiten bescherte, weil sie nicht sofort für seine

Werbung und seine Ideale Feuer und Flamme war. Sie liess ihn auf einem Ball links
hegen und reagierte auf seine vielen Briefe nicht oder nur mit sehr kurzen Antworten.238

Persönliche Unterredungen im Hause seiner Cousine in Vevey waren dann
erfolgreicher, so erfolgreich, dass er bereits Ende Februar 1796 Franz Bernhard Meyer
melden konnte: «J'aime et je suis aimé. Tu sais ce que cela veut dire!»239 Auch die
«poste d'escargots», die den offiziellen Antrag seines Vaters nach Aigle tragen sollte,
konnte ihn darum nicht mehr aus der Ruhe bringen.240

In einem Brief an seinen Freund Hans Jakob Hirzel, der ihn zuvor einige Male
vergeblich um seine Meinung über die Ehe gebeten hatte, legte Emanuel v. Fellenberg

bereits im Jahr 1794 ausführlich dar, welche Eigenschaften seine zukünftige
Ehefrau besitzen sollte. Von äusserlichen Attributen wie angemessenem Vermögen
und guten politischen Verbindungen war weiter oben ja bereits die Rede. Zudem
musste sie körperlich gesund sein, was sowohl ihre Seele als auch die Lebenschancen

ihrer zukünftigen Kinder günstig beeinflussen konnte. Innere Werte wie ein gutes
Herz, Menschenliebe, gesunder Menschenverstand und Bescheidenheit standen
zuoberst auf der Wunschliste. Klammer für diese inneren und äusseren Werte war eine
schickliche Erziehung: «Une personne dont le Coeur soit bien né, l'asile des doux
sentiments de l'humanité, dont le bon sens sache distinguer le bien et le beau de ce

qui ne l'est pas et apprécier l'un et l'autre je voudrais qu'elle eut la santé du Corps
qui entertient celle de l'ame et fait espérer d'heureux enfants C'est aussi dans un
entérieur agréable et revenant, l'emblème de la vertu modeste que je trouverais un
atribut du bonheur domestique.»241

Margarethe sollte, wie er ihr dann in seinen ausführlichen Werbebriefen vom Winter

1796 auseinandersetzte, ein tugendhaftes Vorbild und eine treue Lebensgefährtin
sein, die mit seinen Gefühlen und seinen Gedanken einig ging, seine Unternehmungen

mittrug und sich mit ihm ohne viele Worte verstand: «Mon Epouse sentirait, elle
penserait et elle agirait par moi; je sentirais, je penserais et j'agirais par elle -
Sachons apréciér Mademoiselle le fruit de cet accord dans les moyens et de cette amitié

dans les vues, de ce tout enfin composé d'harmonie et de sympatie!»242
Er betonte aber auch, dass diese Anforderungen sowohl für sie als auch für ihn

Gültigkeit hatten. Nur ein einvernehmliches Miteinander sowie gegenseitige
Unterstützung und Achtung würden letztendlich ein harmonisches und freundschaftliches
Zusammenleben ausmachen.243 Seine Ehefrau sollte vor allem anderen und auf immer
und ewig seine Freundin sein244, mit der er sich in ein Ganzes verbinden konnte, in
dem sich die verschiedenen Charaktereigenschaften der Geschlechter positiv
ergänzten, ganz im Sinne etwa des romantischen Geschlechterkonzeptes eines Friedrich

Schlegel: «Hébien je suis convaincu que sans la réunion de ces diférentes qualités

(propres et diférents sexes) en un tout - il est impossible de réaliser l'idéal auquel
nous devons tacher d'atteindre dans ce monde.»245

Emanuel v. Fellenberg wollte Margarethe Tscharner zu einem Teil seiner selbst
und sich selbst zu einem Teil von ihr machen.246 Diese Auffassung von Freundschaft
und Partnerschaft erinnert an den bereits von Aristoteles geprägten Begriff des Freundes,

oder hier der Freundin und zukünftigen Ehefrau, als eines zweiten Ichs.247 Mar-

41



garethe brauchte anscheinend etwas Zeit, um sich an diese bedingungslose
Übereinstimmung und Vereinigung mit einem anderen Menschen zu gewöhnen. So wollte
sie Emanuel einen Beweis der Freundschaft, den er ja nur mit wenigen, sehr engen
Freunden pflegte, nicht gewähren: das Duzen. Wenn er zuerst auch versprach, sich
in dieser Frage nach ihren Wünschen zu richten, setzte er sich dann doch wieder über
ihre Weigerung hinweg und benutzte die «language de la nature», die ihm sein
übervolles Herz diktierte.248 Ihre wiederholten Ermahnungen, das Duzen zu unterlassen,
überging er mit einigem Humor. Mit einer Person, meinte er, die er so einzigartig
fand, konnte er ganz einfach nicht im Plural verkehren: «[...] avec toute la simplicité

de mon Coeur, qui ne peut plus parler sans les plus grands éforts au pluriel a une

personne que je trouve si unique en mérite et amabilité, [...] m'absorbant au point
que je ne saurais plus que devenir, si elle se multipliait sans un rapport quelconque
et que je ne pusses plus lui parler au singulier sans lequel et y auroit contradiction
avec mon affection.»249

Frauen hatten für Emanuel v. Fellenberg eine eigene Würde, die er bei den Männern

praktisch nicht finden konnte: «J'ai au premier lieu une opinion de la dignité
des femmes, que je ne rencontre presque nulle part chez les hommes, et que me pa-
roit aussi essencielle et importante pour le bonheur qu'elle est vrave.»250 Dies führte
zu einer eigentlichen Überhöhung derjenigen weiblichen Wesen, die von ihren
moralischen Anlagen her überhaupt für das Streben nach Glückseligkeit geeignet
waren. Er bezeichnete Margarethe deshalb bald einmal als seinen Engel oder sogar
Schutzengel.251 Auch Josephine Rüttimann war für ihn ein engelgleiches Wesen. Mit
ein Grund, weshalb Franz Bernhard Meyer zuerst bei seiner Werbung um sie kein
Erfolg beschieden war, war seiner Ansicht nach, dass dieser ihre aussergewöhnlichen
Charaktereigenschaften nicht richtig gewürdigt hatte. Moralisch einwandfreie
Frauen wie Josephine oder eben Margarethe strebten ebenfalls zuallererst ein «häusliches

Glück» an, zusammen mit einem Ehemann, der mehr Freund als Liebhaber
war.252

Das Gegenteil solcher Frauen waren «filles publiques», die nur mit ihrer äusseren

Schönheit die Aufmerksamkeit der Männer zu erregen suchten. Emanuel v.
Fellenberg fühlte sich verpflichtet, Margarethe Tscharner zu versichern, dass er sich
durch solche Angebote bisher nie in Versuchung geführt sah, auch wenn er eigentlich

in den besten Mannesjahren war: «Une femme qui se serviroit qu'a satisfaire le
penchant phisique du sexe me repugneroit au suprême degré, malgré que mon tem-
pérement n'ait encore jamais été satisfait et quoiqu'il se trouve en toute force et en
sa plus Grande vigueur.»253

Nicht ihre äussere Schönheit zog ihn an, sondern ihre Charakterfestigkeit und
inneren Werte.254 Trotzdem schwärmte er von ihren Augen, beeinträchtigte ihre Nähe
sein inneres Gleichgewicht. Mit grösster Zurückhaltung nur gelang es ihm, ihrem
Wunsch nach körperlicher Distanz zu entsprechen.255 Wie viel einfacher hatte es da
doch zur gleichen Zeit sein Freund Franz Bernhard Meyer, der Josephine Rüttimann
so oft berühren, ja sogar küssen durfte, wie er wollte.256 Fast erstaunt musste Emanuel
feststellen, dass er sich wirklich in Margarethe verliebt und dadurch seine
Selbstbeherrschung, die einem aufgeklärten Menschen eigentlich in jeder Lebenslage anstand,
verloren hatte: «Lorsque je vous vois, lorsque je vous approche, lorsque je touche

42



quelquechose qui vous appartiens, je suis saisi de sentiments qu'il faut éprouver pour
les pouvoir comprendre - C'est une volupté inexprimable, douce et pure comme
l'objet qui l'occasionne -mais trop vive pour ne pas avertir la vertu d'être sur ses gardes

- j'en deviens craintif, réservé, rêveur et distrait - je ne vois plus ce qui est
devant mes yeux, je n'entends plus ce qui frappe mon ouïe, je perds jusqu'à la mémoire.
Voila, a ce que je crois, ce qu'on appelle communément de l'Amour [.. ,]».257

Die zumindest theoretische moralische Überhöhung seiner zukünftigen Frau
bedeutete nicht, dass Emanuel nicht doch auch noch gewisse Defizite in ihrer
Vervollkommnung ausmachte. Bei der Behebung dieser Mängel wollte er ihr gerne behilflich

sein. Dass er sich dabei vor allem als väterlicher Ratgeber sah258, nahm ihm die
zwar noch sehr junge, aber eben doch bereits auch bestimmte Margarethe übel.
Reumütig versprach er Besserung und versicherte ihr, dass er sie als eigenständige Person

achte.259 Anscheinend traf er nach ihrem Donnerwetter den Ton besser, denn sie
nahm von nun an seine Ratschläge an und wurde sein erstes Erziehungsobjekt,
glaubte sie doch selbst, dass ihr viele Kenntnisse noch fehlten.260

Welche Ausbildung Margarethe Tscharner genossen hatte, wird aus den Quellen
leider nicht ersichtlich. Möglich war der Unterricht durch ihre Mutter oder durch
Erzieherinnen zu Hause. Kurz vor der Hochzeit erhielt sie zumindest noch letzte
Unterweisungen durch ihre Mutter.261 Es gibt keine Hinweise darauf, dass Margarethe eine
höhere Mädchenschule besucht hätte, wie es sie in der Eidgenossenschaft bereits
vereinzelt gab. Ihre Freundin Lise v. Fellenberg etwa lebte eine Zeit lang in Aarau in
dem privaten Töchterinstitut, das 1786 von Anna Katharina Hunziker-Zollikofer
(1709-1794) zusammen mit ihrem Sohn Johann Heinrich Hunziker (1734-1796),
ihrer Tochter Elisabeth Effinger-Hunziker 1733-1813) sowie mit Unterstützung des

Stadtpfarrers Franz Ludwig Stephani 1749-1813) zur Bildung von Mädchen aus der
Oberschicht gestiftet worden war. Die beiden Männer waren in der Helvetischen
Gesellschaft engagiert, wo Daniel Fellenberg Kenntnis von der Schule erhalten haben
dürfte.262 Vorbild dieses Instituts war die im Jahr 1774 von Leonhard Usteri
(1741-1789) in Zürich gegründete Töchterschule, in der die Mädchen nicht zu
«vornehmen und galanten Frauenzimmern», sondern durch Unterricht in Lesen, Schreiben

und Rechnen zu «braven und verständigen Hausmüttern» erzogen werden
sollten.263

In den Augen von Emanuel v. Fellenberg scheint die Bildung seiner zukünftigen
Frau ungenügend gewesen zu sein. Er setzte hier deshalb den Hebel zu ihrer weiteren

Vervollkommnung an, so wie er es auch bei sich selbst gemacht hatte.264 Sein

grosses Ziel war es, Margarethe aus ihren alten Gewohnheiten herauszuholen und
aus ihr eine überzeugte Republikanerin, eine «franche et solide Républiquaine de
Raison autant que de Coeur»265, zu machen, die mit seinen Überzeugungen einig ging
und seine Bestimmung als Mensch und als Bürger mittrug.266 Ein aufgeklärter
Mensch war verpflichtet, seine Bildung, die er durch Erziehung und Schule genossen

hatte, weiterzuführen, um das so entscheidende selbständige Denken ein Leben
lang zu fördern. Bildung sollte vor der Tyrannei von Unwissenheit und Willkür
schützen.267 Das in der Frühaufklärung formulierte Postulat, dass diese Verpflichtung zur
Selbstbildung für alle Menschen, ob Mann oder Frau, gelten sollte, trat im weiteren
Verlauf des 18. Jahrhunderts mit der Ausformung des bürgerlichen Frauenideals zu-

43



gunsten einer eingeschränkteren geschlechtsspezifischen Ausbildung in den
Hintergrund.268 Jede weitergehende weibliche Bildung wurde nun als in negativem Sinne
«gelehrt» angesehen und hinderte die Frauen daran, ihre häuslichen Pflichten wie die
Führung des Haushaltes und die Erziehung der Kinder zufrieden stellend zu erfüllen,

weil sie nur noch hinter ihren Büchern sassen und sogar selbst literarisch tätig
waren.269

Fellenberg trat dagegen wie etwa die Romantiker für eine über das Häusliche
hinausgehende Bildung ein - wie sie noch seine Schwester Lise im oben erwähnten
Töchterinstitut in Aarau erhalten hatte -, damit zumindest intelligente Frauen nicht
einfach als Hausfrauen dahinvegetieren mussten.270 So war er von den Talenten von
(Marie) Aimée Guichelin (1776-1821), der Frau seines Freundes Johann Rudolf
Steck, die Kenntnisse in fünf Sprachen hatte und selbst Poesie verfasste, äusserst
angetan.271 Wie stark zu dieser Zeit seine Meinung auch von einem Werk wie Mary
Wollstonecrafts (1759-1797) «Vindication of the Rights of Women» (1792) beein-
flusst war, geht aus den Quellen leider nicht hervor. Er hatte zumindest die Engländerin

persönlich kennen gelernt, wohl während seines Aufenthaltes Ende 1794 in
Paris, und sprach noch mehr als vierzig Jahre später von ihren Verdiensten.272 Mary
Wollstonecraft forderte das Recht der Frauen auf Bildung und Erziehung als

Voraussetzung für Gleichheit, Würde und Achtung und trat entschieden für die Koedukation

im Rahmen eines verbesserten Erziehungssystems sowie eine geschlechtsneutrale

Berufsausbildung ein. Darüber hinaus befürwortete sie die Teilnahme der
Frauen an der Regierung.273

Aufklärerische Selbstbildung bestand im Lesen und in der Diskussion der Lektüre

mit gleich gesinnten Freunden, die sich in schriftlicher Form in ausgedehnten
Korrespondenzen niederschlug.274 Neben der Tagespolitik wurden dabei auch Fragen
des Geistes, der Bildung, der Philosophie und der Erziehung abgehandelt.275 Emanuel

v. Fellenberg stellte für diesen Diskurs im Freundeskreis Literaturlisten zusammen.

Sowohl Franz Bernhard Meyer als auch Hans Konrad Finsler legte er vor allem
Kant ans Herz, während er für Meyer zusätzlich eine Liste mit Werken des Philosophen

Johann Gottfried v. Herder (1744-1803) und des Pädagogen Joachim Heinrich
Campe (1746-1818) sowie weiteren moralphilosophischen Arbeiten aufstellte.
Fellenberg sah in Kant den «Schiedsrichter in [der] Mitte», der «durch die Zergliederung

unsers gesammten Erkenntnißvermögens» zeigte, dass sich die verschiedenen
philosophischen Strömungen (Leibniz, Locke, Hume) von der Wahrheit entfernt
hatten.276 Mit den philosophischen Schriften Kants hatten ihn selbst vor allem sein
früherer Hauslehrer Albrecht Rengger (1764-1835) und der mit seinem Vater befreundete

Philipp Albert Stapfer (1766-1840) bekannt gemacht. Die beiden blieben ihm
ein Leben lang in Freundschaft verbunden, wobei hier im Gegensatz zu den meisten
Freundschaften, die Fellenberg sonst pflegte, öfters die älteren Freunde die Ratgeber
des jüngeren waren.277

Lektüre und ihre Diskussion, wie er sie mit seinen Freunden betrieb, empfahl er
auch im Umgang mit den Frauen in seinem Freundeskreis. So sollte Franz Bernhard
Meyer während seiner Werbung mit Josephine Rüttimann gemeinsame Studien
betreiben, um sie mit seinen Lebenszielen bekannt zu machen. Die beiden führten diese
Lektüre nach ihrer Heirat weiter.278 Sie lasen etwa das 1786 vom französischen

44



Schriftsteller Jean Pierre Claris de Florian (1755-1794) verfasste historische
Prosaepos «Numa Pompilius», das ihnen Fellenberg empfohlen hatte.279 Margarethe
musste es ebenfalls lesen. Er war danach ganz erleichtert, dass sie es auch wirklich
angeschaut hatte und im Gespräch mit ihm ansprechend kommentierte.280 Er wollte
ihr zudem das in dieser Zeit sehr populäre Buch «Paul et Virginie» (1788) von
Jacques Henri Bernardin de Saint-Pierre (1737-1814) vorlesen. Die darin beschriebene

idyllische Lebensweise kam dem von Fellenberg in seinem Lebensplan ersehnten
«bonheur domestique» sehr nahe.281 Diese beiden französischen Romane, die der
belletristischen, wenn auch moralischen Literatur zuzuordnen sind, unterschieden sich
stark von den Studien, die etwa Dorothea Finsler zusammen mit ihrem Mann auf
Veranlassung Fellenbergs betrieb. Gemeinsam lasen sie Kants «Metaphysik der Sitten».
Hans Konrad Finsler wollte jedoch nicht, dass in Zürich jemand davon erfuhr, «weil
mann sie sonst für weiss nicht was halten würde».282 Diese Bemerkung zeigt, dass

weibliche Lektüre, die über einen einfachen Roman oder Fachliteratur für den
häuslichen Bereich hinaus ging, auch in einem aufgeklärten Umfeld nicht unbedingt eine
Selbstverständlichkeit war.283

Wollte Emanuel v. Fellenberg aus Margarethe Tscharner jedoch eine echte und
zuverlässige Republikanerin machen, die mit Verstand und Herz von seinen Idealen
überzeugt war284, so war für sie das Studium politischer, historischer und
philosophischer Bücher ein Muss. Genügte die eigene Bibliothek nicht285, gab es die
Möglichkeit, sich die entsprechende Literatur in einer Lesegesellschaft oder einer
Leihbibliothek zu besorgen. Beide Institutionen waren im 18. Jahrhundert ein wichtiges
Element der Aufklärungsbewegung, indem sie dem interessierten Lesepublikum den

Zugang zu einem grösseren Kreis von Büchern ermöglichten und zugleich ein Ort
der Geselligkeit sein konnten.286

Es galt aber, eine sorgfältige Auswahl zu treffen und den «höchst schädlichen
Einfluss» von «nichtswürdigen Lesebibliotheken» abzuwehren. Kurz nach der Heirat

reiste Fellenberg deshalb mit seiner Frau nach Luzern, um in der «unvergleichlichen

Lesebibliothek des edlen Rathschreibers Balthasar» gemeinsame Lektüre zu
betreiben.287 Sein Freund Joseph Anton Balthasar hatte im selben Jahr seine private
Büchersammlung einem grösseren Publikum geöffnet, nachdem er fast zehn Jahre

zuvor schon zusammen mit einer Gruppe junger, aufklärerisch-revolutionär gesinnter

Patrizier eine Lesegesellschaft mit historisch-philosophisch-ökonomischer
Ausrichtung gegründet hatte. Die «Lesebibliothek zum Nutzen und Vergnügen aller Klassen

Leser» beinhaltete hauptsächlich philosophische und politische Literatur und
stand wohl im bewussten Gegensatz zu der seit 1780 bestehenden Leihbibliothek von
Joseph Alois Salzmann (1751-1811), in der hauptsächlich Belletristik, Romane
sowie Erbauungs- und Erziehungsliteratur für Frauen angeboten wurde. Josephine
Rüttimann und ihre Schwestern waren in dieser Bibliothek subskribiert.288 Josephine
scheint aber auch die Lesebibliothek von Balthasar benutzt zu haben, musste sie doch
Lise Tscharner einen neuen Katalog der Bibliothek besorgen, weil Emanuel das alte

Exemplar seiner Schwester verlegt hatte.289

Auch in Bern gab es solche Institutionen. In die Bernische Lesegesellschaft, die
seit 1791 bestand, trat Emanuel v. Fellenberg aber erst 1798, zwei Jahre nach seiner
Verheiratung, ein, obwohl sich in den Jahren zuvor neben anderen seine beiden

45



Freunde Philipp Albert Stapfer und Albrecht Rengger sehr intensiv am Betrieb der
Gesellschaft beteiligt hatten.290 Die Bemühungen Renggers um den Ankauf klassischer

wissenschaftlicher Literatur zu Geschichte, Erdkunde, Philosophie und
Staatswissenschaften, wie er in seiner «Instruktion für den Bücherankauf» vorschlug291,
wurden aber von den meisten Mitgliedern nicht unterstützt, denn sie interessierten
sich mehr für Neuerscheinungen in der Belletristik.292 So wurden die hauptsächlichen
Interessensgebiete Fellenbergs in Politik, Philosophie und Pädagogik in der Bernischen

Lesegesellschaft nicht im gewünschten Mass abgedeckt.293 Zudem fanden
Frauen erst ab 1801 Einlass in diesen Männerzirkel, so dass er für die pädagogischen
Pläne, die Fellenberg mit seiner Frau vorhatte, nicht geeignet war.294 Die gemeinsamen

Anstrengungen um ihre Weiterbildung waren in seinen Augen trotzdem rasch

von Erfolg gekrönt. Eine Beschreibung der ersten Ehejahre, die er nach gut zehn Jahren

verfasste, bezeichnet diese Zeit als eigentliche Lehr- und Wanderjahre. Sie machten

aus einer an Luxus gewöhnten Patrizierin eine das einfache Landleben liebende
Frau, welche seine Überzeugungen vollumfänglich teilte und mittrug: «Hier kamen
mir meine Erzieher Fertigkeiten vollauf zu gut, ich fand ein sehr edles Mädchen mit
dem besten Herzen, das was ihr noch fehlte fanden wir auf unseren Wanderungen,
denn ich setzte diese mit ihr fort, ich führte sie zu meinen Freunden in der Schweiz
herum, wir reisten zu Fuß - der Schritt war gros zu meinem Ziele, aus der Lebensweise

eines der elegantesten Mädchen, aus einem der ersten Bernerhäuser zu meiner
Einfalt des äussern und des innern Lebens. Es gieng vortrefflich, der Curs hat nur
drey Jahre erheischt [...]».295

46


	Politische Karriere und "Häusliches Glück" : Lebensentwürfe am Ende des 18. Jahrhunderts

