
Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 76 (1993)

Artikel: Musik in Bern

Autor: De Capitani, François

Kapitel: Die Musik im Vorreformatorischen Bern

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1070979

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1070979
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE MUSIK IM VORREFORMATORISCHEN BERN

DIE MITTELALTERLICHE STADT

Daz vor loubegge thusent man an einem tantze tantzoten
Darnach uf sant steffans tag zugent die von bem us, und singent sich

für loubegg und für mannenberg, und warent bi inen die von frutin-
gen und von thuno. Und won es zestund nach dem grossen tocle waz,
wele do genesen warent die warent frölich; und alz si in dem here la-

gent, do hatten si pfiffer und böggenslacher und sungen und tantzoten.

Also warent ine denne thusend gewapoter mannen an einem

tantze, die sungen und spottetent der geisler also: Der unser busse wel

enpflegen, der sol ross und rinder nemen, gense und veisse swin,
damit so gelten wir den win. Nach dem tantze hub sich ein gross stürmen
an die zwo vestinen.'

Als am 26. Dezember 1349 das bernische Aufgebot gegen den Grafen

von Greyerz im Tal vor Zweisimmen sein Lager aufschlug, war die
Lage der Berner düster wie noch nie.2 Die Pest hatte in Bern - wie in

ganz Europa - schreckliche Wunden hinterlassen, die Geisslerzüge
kündigten vom nahen und fürchterlichen Ende der Welt, und die Berner

Männer rüsteten sich zur blutigen Eroberung der beiden Burgen
Laubegg und Mannenberg. In dieser Situation aufgestauter Emotionen
erfassten Musik, Tanz und Lied die Männer wie ein Massenrausch, die
Überlebenden des schwarzen Todes verspotteten die Geissler und ihre
Mahnungen zur Busse, der Lebenswille triumphierte über alle Ängste
und Schrecken des Augenblicks.

Dass Musik und Tanz in einer Quelle eine solch zentrale Rolle spielen,

ist selten, doch ihre häufigen beiläufigen Erwähnungen im
Zusammenhang verschiedenster Ereignisse lassen ihre wichtige Bedeutung in
der spätmittelalterlichen Stadt ahnen.

Die Stadt Bern unterschied sich im Mittelalter kaum von ähnlichen
mittelgrossen Reichsstädten. Dank ihrer günstigen Lage als

Durchgangsort zwischen den mittelländischen und alpinen Wirtschaftsregionen
sowie dem süddeutschen und burgundischen Raum konnten im 14.

und 15. Jahrhundert Handwerk und Handel den Grundstock zu ihrem

17



i>trr Ce'oCçjST &»»

(.•Um >,w<eilt- -%J»tt>

\ di«i t\yjr» dip&<9
ÖCM ftWWl -VIM)

Bendicht Tschachtlan, Bilderchronik 1469/70, Zentralbibliothek Zürich. Tausend
Mann nehmen an der Belagerung von Laubegg und Mannenberg 1349 teil. Pfeifer
und Trommler spielen zum Tanz auf. In voller Rüstung tanzen die Krieger vor den
belagerten Burgen.

18



Reichtum legen. Doch auch wenn es der Stadt gelungen war, weite
Teile des Unterlandes in ihre Gewalt zu bringen und so zum
Herrschaftszentrum eines ansehnlichen Territoriums zu werden, zählte sie

mit ihren etwa 5000 Einwohnern am Ende des Mittelalters nicht zu den

grossen städtischen Zentren des Reiches mit weitgefächertem Kunst-
und Musikleben. Die bedeutenden Fürstenhöfe lagen weil weg und
hatten kaum Einfluss auf das Berner Kulturgeschehen. Zwar sind aus
dem frühen 14. Jahrhundert die Namen einiger Minnesänger bekannt,
die aus der Umgebung Berns stammten, doch führen keine direkten
Spuren nach der damals noch recht kleinen Stadt Bern.3

Aus vielen Mosaiksteinen verschiedenster Quellen - Chroniken,
Gesetze. Rechnungen - ergibt sich immerhin ein ungefähres Bild des

kulturellen Geschehens der Stadt und mit ihm ihres Musiklebens, vor
allem im Zusammenhang mit Musikern, die ein obrigkeitliches Amt im
Dienste der Stadt oder der Kirche innehatten. Welche Rolle die Musik
im Alltag spielte, lässt sich aus der reichen Bilderwelt des ausgehenden
Mittelalters erschliessen. Im Münster sind verschiedene Musikanten
auf Glasgemälden, Steinskulpturen und als geschnitzte Figuren am
Chorgestühl dargestellt; als wichtige Quelle erweist sich zudem der
Totentanz von Nikiaus Manuel mit seinen Abbildungen der Instrumente,
mit denen der Tod zum Tanz aufspielt.4 Einen weiteren Einblick in die
Musikwelt des ausgehenden 15. Jährhunderts geben die Bilderchroniken5,

und dass in einer der wenigen erhaltenen liturgischen Handschriften

des Berner Münsters sogar die Miniatur eines Dudelsack spielenden

Bären zu finden ist, spricht für die Verbundenheit der Stadt mit der
Musik/'

DIE WELTLICHE MUSIK

Die Pfeifer und Trommler, die im Dienste der Stadt standen und
regelmässig besoldet wurden, sind an erster Stelle zu erwähnen.7 Neben
ihren Aufgaben im militärischen Auszug spielten sie auch zum Tanz
auf, nicht nur - wie 1349 - im Leidlager, sondern auch bei städtischen
Lesten und bei Empfängen durchreisender Gesandter oder Fürsten.
Die vier Stadtpfeifer, die die Schalmei und die Querpfeife, Schwegel
genannt, bliesen, bildeten zusammen mit den Spielleuten eine eigene
Bruderschaft, besassen in der Spitalkirche einen Altar und erkoren
einen «Pfeiferkönig»/ Im 15. Jahrhundert bürgerte es sich ein, dass auf

19



drei Pfeifer ein Trompeter kam, und neben weiteren Feldpfeifern, die
im militärischen Auszug dienten, zählten auch Trommler zu den eigentlichen

Stadtpfeifern.9 Auch die Turmbläser auf dem Zeitglockenturm
und anderen Türmen gehörten im weitesten Sinn zu den besoldeten
städtischen Musikern.

Die Stadtpfeiferei sollte die Reformation unbeschadet überstehen
und in Bern im 16. Jahrhundert dank ihres recht hohen musikalischen
Niveaus eine eigentliche Blüte erleben. Nicht unberechtigt ist daher die
Vermutung, dass das Lehrbuch der Musik «Ein Tütsche Musica» aus
dem Jahre 1491 vom damaligen Kantor am Münster, Bartholomäus
Frank, für die Stadtpfeiferei geschrieben worden war. Mit grosser
Wahrscheinlichkeit handelt es sich um das älteste erhaltene
Unterrichtswerk in deutscher Sprache, das als Lehrbuch den Sladtpfeifern
auch eine gründliche Ausbildung im Notenlesen vermitteln sollte.111

Neben Pfeifern und Trommlern musizierten in den Häusern und den
Gassen der Stadt fahrende Musikanten. Geiger. Lautenspieler (manchmal

auch «Lautenkratzer» genannt"), Maultrommler, Schalmeien- und

Dudelsackspieler. So werden in Stadtrechnungen und Ratsmanualen
einzelne Sänger und Musikanten oder ganze Gruppen von Musikern
erwähnt, denen man zuweilen ihr Spiel verbot, aber auch Geschenke,
wie z.B. Tuch zu einem Kleid, eine Wegzehrung oder manchmal auch
Geld, gewährte. In der Stadtrechnung des Jahres 1500 sind neben
Pfeifern und Trompetern im Dienst der Stadt und dem Organisten ein
buntes Volk von fahrenden Musikerinnen und Musikern angeführt:12

Einer Sängerin von Unterwaiden an einen Rock ze Stür 4 Pfd.
Jakob, dem Pfiffer und sinem Sun 2 Pfd.
Zweien Spillüten mit der Lutten und Gygen 1 Pfd.
Der blinden Sängerin von Solothurn 1 Pfd.
Den Pfiffern von Biel zum guten Jahr 2 Pfd.
Dem Organisten uff das Werk der nüwen Orgel 80 Pfd.
Nüssin, dem Liittenschlaher 2 Pfd.
Einem blinden Sänger um Gotzwillen 1 Pfd.
Hansen Schwitzer für das Malen der Orgellen 41 Pfd.
Den Trummetern auf dem Kirch thurm, beiden 34 Pfd.

Das Ansehen der Musikanten war so gering, dass sie in einem

Atemzug mit Gauklern und Bettlern genannt wurden. Schon lange voider

Reformation suchte die Obrigkeit die überschäumenden Feste und

20



Vier Szenen aus dem Totentanz von Nikiaus Manuel, Kopie von Albert Kauw 1649,

BHM. Das Totenkonzert: Im Gebeinhaus spielen die Toten zum Tanz auf. Als
Instrumente sehen wir einen Dudelsack, zwei Bucinen und einen Zinken. Der Tod

spielt dem Astrologen mit der Drehleier, der Königin mit der Fiedel und dem
Bischof mit der Laute auf.

21



oft derben Bräuche, bei denen Musik, Tanz und Gesang die Gefahr in
sich bargen, dass alle Teilnehmer von einem unkontrollierbaren Taumel

erfasst wurden, zu unterbinden oder wenigstens zu zähmen. Das
Bemühen der Obrigkeit, solche Festlichkeiten in geordnete Bahnen zu
lenken, entsprang nicht zuletzt der steten Angst vor Unruhen, die oft in
aufgeputschten Emotionen bei Kirchweihen oder Fastnachtstreiben
ihren Ausgang nahmen.13 Was 1480 am Aschermittwoch hinter einem
Tanzverbot für die Metzger wirklich stand, lässt sich mit etwas Phantasie

denken:14

Haben Mh geraten, das man infiirer die Eschigenmittwuch ungetant-
zet beliebe und deßglichen die gantze vasten, deßgliche die metzger-
händel und das werffen in die buch der Junkfrowen.

Die Absichten der Obrigkeit zielten in zwei Richtungen: Auf der
einen Seite wurde versucht, die Anlässe, die zu überborden drohten, zu
reduzieren, auf der anderen Seite suchte man die Spielleute zu organisieren

und zu kontrollieren. Schon 1425 bezweckte ein Erlass. die
einheimischen Spielleute von den fremden zu trennen, indem die eigenen
Leute nicht auswärts um Lohn nachsuchen und im Gegenzug fremde
Spielleute nicht mehr belohnt werden sollten.15 Die Stadtrechnungen,
die bis weit ins 16. Jahrhundert hinein immer wieder Gaben für fremde
Musikanten aufführen, zeigen jedoch, dass dieses Gebot eine
Absichtserklärung blieb. Auch den bernischen Spielleuten, die offizielle Besucher

begleiteten oder auf eigene Faust Festorte aufsuchten, boten
andere Städte des öftern Verdienstmöglichkeiten.16 Dass sie sich nicht
immer vorbildlich aufführten, können wir einem Basler Urteil aus dem
Jahr 1540 über zwei bernische Spielleute entnehmen:17

Hans Spenj von Utwil, ein pfiffer, und Hans Ziegler von Bern [...]
sind voll gsin und dem wärt zum Engel ein spanbett zerbrochen, hand
beid uff mentag ein urfecht geschworen, das sy mit dem wirt umb den
schaden des betts wellen uberkummen und inn zefriden stellen.

Einen guten Einblick in die Absichten der Obrigkeit, Tanz und Musik

in geordnete Bahnen zu lenken, gibt die Anerkennung der Bruderschaft

der Spielleute im Jahre 1507.18 So verlangt die Bestätigung
ausdrücklich, dass immer einer der Stadtpfeifer als «König» erkoren
werde, und indem sie den Stadtpfeifern eine Art Gewerbeaufsicht über

22



das bunte Treiben der Spielleute überträgt, dass an Hochzeiten und
anderen Festen nur im ausdrücklichen Auftrag der Festorganisatoren und
einzig gegen die übliche Bezahlung gespielt werden dürfe:19

So denn wellen wir, das dhein heimbscher noch frömder spilman uff
dhein hochzyt oder brutlouff solle komen, oder im einiche belonung
solle beschechen, er werde dann von dem, des die hochzyt ist, beriift
und erfordret und welicher ouch also beriift wirdt, der sol sich zimli-
cher belonung begnügen, wie das von alter harkomen und gebracht
ist.

Eine Ausnahme innerhalb der Musikanten bildeten die Sängerinnen
und Sänger. Für eine Gesellschaft, in der die wenigsten lesen und
schreiben konnten, war der Liedersänger wichtiger Überbringer von
Nachrichten und neuen Ideen. Er berichtete von den grossen Schlachten.

von merkwürdigen Naturerscheinungen und verbreitete Melodien
und Gedichte, die gerade in Mode waren. Die Obrigkeit sah diesem
Gewerbe mit gemischten Gefühlen zu. Auf der einen Seite waren
einzelne Sänger hoch geachtet und wurden reich belohnt, auf der anderen
Seite war man nie sicher, ob nicht aufrührerische, ketzerische oder
unsittliche Lieder die Ruhe - oder was man dafür hielt - gefährdeten.

In hohem Ansehen stand im ausgehenden 15. Jahrhundert auch in
Bern der berühmte fahrende Sänger Veit Weber aus Freiburg im Breisgau,

der Schöpfer des Murtenliedes.20 Verschiedene Städte hatten ihm
als Auszeichnung ein «Schild» verliehen, eine Art Brosche mit dem

Stadtwappen, die ihn aus der grossen Masse der Sänger heraushob und
eine Anerkennung seines Handwerks bedeutete.21

Für die Obrigkeit war es äusserst schwierig, Lieder, die eine
bestimmte Idee zu verbreiten suchten, zu kontrollieren. Betrachtete man
Lieder, in denen die Heldentaten der Vorväter gefeiert wurden, durchaus

mit Wohlwollen, so suchte man jene, die sich gegen die bestehende

Ordnung wendeten, möglichst zu unterdrücken. So forderten die Berner

nach dem alten Zürichkrieg nachdrücklich, dass nun die Spottlieder
zu verstummen hätten.22 Zahlreiche Quellen, darunter auch Chroniken
der Stadt Bern, lassen vermuten, dass viele Lieder über historische
Begebenheiten im 15. Jahrhundert zum beliebten Volksgut gehörten.23

Doch gerade in der stark aufgeheizten Stimmung im Vorfeld von
Reformation und Bauernkrieg - in den ersten Jahrzehnten des 16.

Jahrhunderts - erreichte das Misstrauen ihnen gegenüber einen ersten

23



Bär mit Trommel. Detail aus dem Chorgestühl im Berner Münster 1522/25, Inventa-
risation der bernischen Kunstdenkmäler (Sammlung Hagenbach).

Höhepunkt. Ob nach der Schlacht bei Marignano 1515 in der ganzen
Eidgenossenschaft allerdings wirklich sämtliche Lieder untersagt wurden,

ist nicht mit Sicherheit zu beantworten.
Mit einem wortgewaltigen Lied nach einer damals bekannten Melodie

gelingt Nikiaus Manuel ein letzter Höhepunkt des spätmittelalterlichen

Heldenliedes, mit dem er nach der Schlacht bei Bicocca 1522 seiner

ganzen Wut über die deutschen Landsknechte Ausdruck verleiht.24
Bei der Melodie handelt es sich mit grösster Wahrscheinlichkeit um den
«Bruder Veitston», mit dem sich Landsknechte und Eidgenossen, «Bruder

Veit und Heine», nach Marignano und Bicocca in Lied und Gegenlied

befehdeten.
Populär wurden solche Lieder vor allem durch fahrende Sängerinnen

und Sänger, die auch Flugblätter mit den Liedertexten verkauften
und dafür sorgten, dass sie bis in den letzten Winkel des Landes
bekannt wurden. In den Auseinandersetzungen um die Reformation
sollte sich die Situation nochmals drastisch verschärfen; das harte Ein-

24



Putto mit Gambe. Detail aus dem Chorgestühl im Berner Münster 1522/25. Inventa-
risation der bernischen Kunstdenkmäler (Sammlung Hagenbach).

greifen der reformierten Obrigkeiten gegen das Liedersingen bahnte
sich aber bereits in den vorangehenden Jahrzehnten an.

DIE GEISTLICHE MUSIK

Mehr als über die weltliche Musik lässt sich über die Kirchenmusik im
mittelalterlichen Bern in Erfahrung bringen. Der christliche Gottesdienst

war seit jeher aufs engste mit Musik verbunden: Die Messe
wurde gesungen, ebenso die vielen Stundengebete und Lobpreisungen,
die zum täglichen Gottesdienst gehörten. Weltliches und religiöses
Leben durchdrangen sich im Mittelalter und in der frühen Neuzeit in
einem Ausmasse, das heute nur noch schwer nachvollziehbar ist. Wie die
Kirche selbst wirkte denn auch die kirchliche Musik in alle Bereiche
des Lebens hinein. Unüberhörbar musikalische Züge trug bereits das

Spiel der Glocken, die den Tagesablauf aller Bewohner der Stadt regel-

25



Engel mit Fiedel, Glasgemälde um 1450 aus dem Hostienmühlenfenster im Berner
Münster. Inventarisation der bernischen Kunstdenkmäler.

ten. Sie riefen zum Gottesdienst und zum Gebet, bestimmten Beginn
und Ende des Tages, schlugen regelmässig die Stunden und alarmierten
die Bevölkerung im Falle eines Krieges, eines Gewitters oder eines

Brandes. Auf dem Kirchturm lösten sich Tag und Nacht die Turmwächter

ab und wachten über die Sicherheit der Stadt.25

Der Chronist Conrad Justinger erwähnt zum ersten Mal 1356 die

Kirchenglocken am Münster, als das grosse Erdbeben, das die Stadl Basel

fast vollständig zerstörte, auch in Bern beträchtliche Schäden
anrichtete und der Kirchturm so schwer beschädigt wurde, dass die
Glocken behelfsmässig vor der Kirche an einem Elolzgerüst aufgehängt
werden inussten. Weil das provisorische Glockengestell verhinderte,
dass ein Feuerläuten in der ganzen Stadt hörbar wurde, konnte nicht
zuletzt deshalb einige Jahre später sich eine Feuersbrunst verheerend
ausbreiten.26 Beim Neubau des Münsters nach 1421 wurde auf das

Geläute ganz besondere Sorgfalt verwendet. Über die Glocken der
anderen Kirchen Berns ist nur wenig bekannt: Die Nydeggkirche erhielt
1418 eine Glocke27, und die Dominikanerkirche besass wahrscheinlich
schon im 14. Jahrhundert ein Geläut.

26



Engel mit Laute, Glasgemälde um 1450 aus dem Hostienmühlenfenster im Berner
Münster, Inventarisation der bernischen Kunstdenkmäler.

27



Im mittelalterlichen Bern stand die Leutkirche - das spätere Münster

- im Zentrum des kirchlichen Lebens. Bevor Bern 1276 eine eigene
Kirchgemeinde wurde, gehörte es zur Gemeinde Köniz, und bis zur
Gründung eines eigenen Chorherrenstifts im Jahre 1485 stellte der
Deutsche Orden, der in Köniz ein Ordenshaus besass, die Priester der
Berner Hauptkirche. Neben der Nydeggkirche, die wohl aus der alten

Burgkapelle hervorgegangen war, nahmen besonders die Kirchen der
verschiedenen Orden, die sich in Bern niedergelassen hatten, eine
bedeutende Stellung ein: die Heiliggeistkirche, die Prediger- und die Bar-
füsserkirche. Das Bild eines regen und vielfältigen religiösen Lebens
rundeten einige kleinere Kapellen ab, in denen wie in allen Kirchen die
Geistlichen regelmässig die Messe und die Gebete sangen.

Aus den ausgiebigen Quellen über die Musik an der Leutkirche,
dem späteren Münster, ist aus dem Jahre 1379 ein Verzeichnis der
liturgischen Texte mit den dazu notwendigen Musikhandschriften erhalten.28

Nicht nur in der Architektur, sondern gerade auch in der Musik
setzte der 1421 beschlossene Neubau Massstäbe, deren steigenden
Anforderungen an die Liturgie die Priester des Deutschen Ordens
allerdings nicht ganz gewachsen schienen. Der Chronist Valerius Anshelm
berichet. nicht ohne Nebenabsichten, dass die Priester29

den kor so Tütsch regierten, daß schon keiner so vil Latin kond, daß
die siben zit- und seigebet, gsang und ampt, item zu not der sacramen-
ten Handlungen on ärgernuß und on spot vollbracht wurdid.

Die aufstrebende Stadt wollte nicht nur ihr eigenes Kirchenregiment
führen, sondern auch den Gottesdiensten eine grössere Ausstrahlung
und ein würdigeres Gepränge geben. 1450 erhielt die neue Kirche eine

erste Orgel, was nicht wenig zur Pracht der Gottesdienste und zur
Aufwertung der Musik beitragen sollte.

Die Trennung von der alten Bindung an den Deutschen Orden im
Jahre 1485 und die Gründung eines eigenen Chorherrenstifts30 am
Münster bewirkte eine kurze, über die Stadt hinaus bedeutende Blüte
der Kirchenmusik im Vorfeld der Reformation.31

Doch die Organisten und die Orgel, die im Jahre 1500 ersetzt werden

musste, wurden zum steten Sorgenkind.32 Der damalige Organist
und Orgelbauer Lienhard Louberer errichtete zwar ein Werk, das zur
vollen Zufriedenheit der Obrigkeit ausfiel und in einem Empfehlungs-

28



Wappenscheibe des Sebastian vom Stein 1504 (Ausschnitt), SLM. Das Zwickelbild
zeigt eine Hackbrett spielende Dame neben einem Junker mit Eule.

schreiben an die Neuenburger Chorherren als «in wunderbarer,
kunstreicher und unerhörter Weise gebaut» bezeichnet wurde, aber schon
1517 wurde die Orgel, um auch den neuesten Entwicklungen der
Orgelbaukunst zu genügen, vollständig überholt. Ihr Unterhalt und ihre
Erneuerung gehörten zu den immer wiederkehrenden Posten der jährlichen

Stadtrechnungen. Der Auftrag an den Basler Orgelbauer Hans

Tugin erlaubt eine etwas konkretere Vorstellung der Münsterorgel mit
ihren beliebten Registern: den Heertrommeln und Posaunen sowie der
Strohfiedel, «hölzernes Gelächter» genannt:33

Und nämlichen so sol er die register alle, so jezt in der orgel sind, in
dem manual und pedal, besseren und die mixtur scherpfen, desglichen
die clavier ganz nüw machen, ouch die laden sübren. Darzu die hölt-
zinen belg all von nüwen dingen machen und die andern besseren.

Desglichen in das werck von niiwem setzen: pusunen in den pass,
ouch das höltzin gelächter durch hinuss und die her trumen. Und, wo
es ouch miiglich sin wil, die verteckten fläuten in das werk, oder positiv

setzen.

29



In seiner Blütezeit besass das Münster drei Orgeln, deren Spiel
jedoch durch die Schwierigkeit, geeignete Organisten zu finden, immer
wieder gefährdet wurde.34 Die Stadt musste diese zum Teil von weit her

verpflichten, da keine einheimischen vorhanden waren. Immer wieder
wurden die Erwartungen enttäuscht, sei es, dass die Organisten schon
bald ihre Stelle aufgaben, sei es, dass die Stadt mit deren Leistungen
oder deren Lebenswandel unzufrieden war.

Auch in anderen Kirchen der Stadt setzte sich die Orgel durch; die

Predigerkirche besass mindestens eine Orgel, ebenso mit grosser
Wahrscheinlichkeit die Barfüsserkirche.

Ausführlicher als über die Orgelmusik berichten die Quellen über
den Kirchengesang im Münster. Aus der Zeit vor der Gründung des

Chorherrenstifts hören wir gerade einmal von einem musikalischen
Höhepunkt. Am 2. Mai 1438 weilte der in savoyischen Diensten
stehende Guillaume Dufay (um 1400-1474) in Bern und leitete die
Aufführung seiner Motette «Magnanimae gentis». Die bis zum äussersten

gespannte Lage zwischen Zürich und Habsburg bildete den Hintergrund

für eine rege Vermittlungstätigkeit der eidgenössischen Stände
und Savoyens. In diesem Zusammenhang muss wohl auch die
Anwesenheit Dufays in Lreiburg und Bern gesehen werden.35

Die Gründung des Chorherrenstifts regelte den Kirchengesang neu.
Er unterstand nun einem Chorherrn, dem Stiftskantor, der sich vor
allem um die organisatorische Seite der Kirchenmusik kümmerte; ihm
zur Seite stand sein Stellvertreter, der Succentor, zu dessen Aufgaben
es gehörte, den Gesang zu intonieren und den Chor zur Ruhe zu mahnen.

Die eigentliche musikalische Leitung der Sängerschule aber hatte
der Kantor inne, der wahre «Musikdirektor».

Nach dem Anstellungsvertrag des Kantors Johannes Wannenmacher

aus dem Jahre 1510 standen diesem neben den Chorherren und

Kaplänen sechs Chorknaben zur Seite, die unter seiner Leitung in der
«Kantorei» lebten und Kost und Logis erhielten:36

deßglichn sechs knabn allwäg für sin comensales unnd an gmein tisch

zuo halten unnd soverr jm mer zugebn wurden, dar umb sol im in
sunderheyt belonung verlangen. Er sol och die bemeltden chorales
unnd knabn underwysn in Cantu, alijs scientijs, guten sydten unnd
darzu jn zucht unnd guter meisterschafft halten.

30



Der Kantor unterrichtete die Knaben, die bis zum Stimmbruch in
der Kantorei bleiben konnten, nicht nur in der Musik, sondern auch im
Lesen und Schreiben, und zudem hatte er für ihre Erziehung zu sorgen.
Für die begehrten Stellen meldeten sich meist Knaben aus der Stadt,
doch die Singschule stand immer auch für begabte Auswärtige offen,
wie die Namen von Chorknaben aus der ganzen Eidgenossenschaft,
dem Elsass und dem süddeutschen Raum nachweisen. Vielleicht hat
auch der später berühmte Musiker und Humanist Glarean die Berner
Kantorei besucht.

Mit diesen Voraussetzungen konnten im Münster sowohl der
einstimmige gregorianische Choralgesang wie auch der feierliche,
mehrstimmige Figuralgesang gepflegt werden, zumal bei besonders feierlichen

Zeremonien ein Chor von zwölf Sängern zur Verfügung stand.
Unter den Kantoren ragen drei Persönlichkeiten heraus, die enge

Beziehungen zu den humanistischen Kreisen in Bern und den benachbarten

Orten pflegten: Bartholomäus Frank, Johannes Wannenmacher
und Cosmas Aider. Alle drei waren mit eigenen Werken, von denen
einige erhalten geblieben sind, an die Öffentlichkeit getreten. Zum ersten
Mal wird hier eine direkte musikalische Überlieferung fassbar, denn

einzig aus der Kirchenmusik sind in dieser Zeit in Bern Notenschriften
erhalten geblieben.

Der erste Musiker, der zum Aufblühen der Kirchenmusik am
Vinzenzenstift entscheidend beitrug, war Bartholomäus Frank.37 Er
stammte aus dem fränkischen Raum - dem Bistum Würzburg - und

war schon im Umfeld der Stiftsgründung nach Bern gekommen. Als
Geistlicher erreichte er über die untergeordneten Dienste in der
Sängerschule 1485 das Amt des Kantors und gelangte schliesslich 1494 zur
Würde eines Chorherrn. Frank starb wahrscheinlich 1522. Neben der
bereits erwähnten Lehrschrift «Ein Tütsche Musica» aus dem Jahre
1491, können ihm drei Motetten zugeschrieben werden, in denen er
einer traditionellen Kompositionsweise mit niederländischen Einflüssen
verbunden blieb.

Unter den Nachfolgern Franks machte sich vor allem Johannes
Wannenmacher aus Neuenburg a. Rhein einen Namen als Komponist.
Von ihm sind 27 Kompositionen überliefert: Messesätze, Hymnen,
Psalmen, weltliche und geistliche Lieder. Seine Musik drang weit über
die Grenzen Berns. Das zeigt Glarean, der in sein «Dodekachordon»
Musterbeispiele von Wannenmacher aufnahm. Auch Schöffer, Ott und

Apiarius veröffentlichten in ihren gedruckten Sammlungen Komposi-

31



Erste Seite der Handschrift «Ein Tütsche Musica» von Bartholomäus Frank 1491,

BBB. Die Initiale zeigt einen Dudelsack blasenden Bären.

tionen Wannenmachers. Er war von 1510 bis 1513 Kantor in Bern,
bevor er in gleicher Stellung nach Freiburg verpflichtet wurde. Hier
erreichte sein kompositorisches Schaffen seinen Höhepunkt. Seine
betont humanistisch-reformatorische Einstellung, wovon die Korrespondenz

mit Amerbach und Zwingli Zeugnis gibt, brachte ihn aber in

Schwierigkeiten. 1530 wurde den Exponenten der Reform der Prozess

gemacht. Zusammen mit dem Dekan Johannes Hollard und dem
Organisten Hans Kotter wurde Wannenmacher eingekerkert und gefoltert,
jedoch auf Fürsprache Berns aus dem Gefängnis entlassen und für
immer des Landes verwiesen. Die Berner Regierung kümmerte sich
auch weiter um das Schicksal der drei. Wannenmacher verbrachte
seinen Lebensabend als Landschreiber in Interlaken.38

Der dritte Komponist im Umfeld der Berner Kantorei war Cosmas
Aider. Nach dem Urteil seines Zeitgenossen Wolfgang Musculus wäre

er befähigt gewesen, an Fürstenhöfen Auszeichnung und Reichtum zu
erwerben.39 Um 1497 in Baden geboren, kam er als Chorknabe an die
Stiftsschule in Bern, so dass er also von jung an mit der bernischen
Kirchenmusik vertraut war. In der kurzen Zeit um 1524, als er wahrscheinlich

das Amt des Kantors versah, entstanden 57 Hymnen für den Stun-

32



dengottesdienst. Doch auch ihn zwang die Reformation, seiner
Karriere eine ganz andere Richtung zu geben.

Das Münster und sein Chorherrenstift sollten zum Prestige der
aufstrebenden Stadt beitragen und Orgel und Gesang die Bedeutung der
bernischen Kirche unterstreichen. In den Jahrzehnten vor der
Reformation finden wir erste Ansätze zu einer Kirchenmusiktradition, die
trotz aller Rückschläge und Enttäuschungen eine reiche Entfaltung
kannte und auch - wie das Beispiel eines Lehrbuches für die Stadtpfeiferei

zeigt - ausserhalb der Kirche Früchte trug. Dass die Musik zum
Aushängeschild der bernischen Kirche wurde, tönt im Fasnachtsspiel
des Jahres 1523 «Vom Papst und seiner Priesterschaft» von Nikiaus
Manuel nach, wenn der biedere Bauer Nickli Zettmist seinen Eindruck
vom Berner Münster schildert:40

Gen Bern ich in die kilchen vast trang;
Da hört ich orgelen und wol singen,
Und fing an, mit macht fiirhin ze tringen
In unser frowen capeIen dort vor,
Die stat uf der rechten siten am chor.

Ich fing glich an von andacht schwitzen.

Gerade die kurze Blüte der Kirchenmusik im vorreformatorischen
Bern trug dazu bei, sie zum Symbol des alten Glaubens zu machen und
ihr im neuen Glauben lange Zeit einen Platz zu verwehren.

33



jîîivùv.u.

mmlwcfMmb
fïj &ftt>af{«^oiW)o.

,c>
1 jtttoit^ôoçiejm.i IIy vi|dïttîte&elmtgam m jÊ

tmub aciftltcftaiinbcrcn/ -Swil
fxü'OwÄdim^cftt pC-fXi

^ujoiiKim gcffftf„;,, .JIMBfli go y, Tfag"
teMTl Ah m*m> ^

jï'-ià

Titelblatt des handschriftlichen Psalmenbuches für das Berner Münster 1603, BBB.

König David und Mirjam, die Schwester Moses, stehen für die biblische Tradition des

Lob Gottes in der Musik. Auf einer Vielzahl von Instrumenten begleiten die Engel
den Gesang.

34


	Die Musik im Vorreformatorischen Bern

