
Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 64 (1980)

Artikel: Reformation und Ökumene

Autor: Lindt, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1070943

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1070943
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


270

ANDREAS I.I NDT

REFORMATION UND ÖKUMENE

Wir stehen am Ende dieses Volkshochschulkurses. Wir stehen auch am
Ende des Gedenkjahres der Berner Reformation. Wir haben uns die

Ereignisse und Entwicklungen vor 450 Jahren wieder in Erinnerung gerufen.

Die Bedeutung der Entscheidung von 1528 für die Berner
Geschichte, für das äussere und innere Leben des Berner Volkes zu Stadt

und Land in denjahrhunderten seither, ftir die bernische Kirche und den

bernischen Staat hat uns neu bewusst werden können. Die schweizerischen

und europäischen Zusammenhänge, die Verlaufund Eigenart der

Berner Reformation wesentlich mitbestimmt haben, mussten dabei

immer auch im Blickfeld sein, ebenso wie die schweizerischen und europäischen

Auswirkungen, die kurzfristig und langfristig davon ausgingen.
Wir fragen nun zum Abschluss dieses Vortragszyklus nochmals nach

der grundsätzlichen Bedeutung der Geschehnisse von 1 528. Wir fragen
historisch und theologisch nach der Beziehung der Reformation zur

Aufspaltung der abendländischen Christenheit in rivalisierende
Konfessionskirchen und zu den ökumenischen Entwicklungen unserer Zeit.

Man hat oft im volkstümlich-kirchlichen Bewusstsein vom 7. Februar

1528 - dem Tag, an dem das Reformationsmandat erlassen wurde -
gesprochen als von dem «Geburtstag der Berner Kirche». «Geburtstag» -
das meint doch, dass hier ein ganz neues Lebewesen das Licht der Welt
erblickt. «Geburtstag» - das bedeutet völligen Neubeginn, wohl in der

Kontinuität der Erbmasse mit bekannten und unbekannten Vorfahren
verbunden, aber doch erst jetzt ein unverwechselbares Individuum mit
seiner Lebensgeschichte, die da mit dem Tag der Geburt eindeutig ihren

Anfang nimmt.
Beginnt so mit dem Reformationsmandat das Leben und die

Geschichte unserer Berner Kirche? Können und sollen wir so vom
Geburtsjahr und vom Geburtstag der Berner Kirche sprechen?

Gewiss - aus dem Reformationsmandat vom 7. Februar 1528, wie aus

manchen anderen grundlegenden Dokumenten jener Zeit, auch aus

dem Berner Synodus von 1532, spricht deutlich auch ein entschlos-



REFORMATION UND ÖKUMENE 271

scn-hochgemutes Bewusstsein, jetzt im Gehorsam gegen das «lautere

Gotteswort» den harten Bruch mit ehrwürdiger Ordnung und

Überlieferung zu vollziehen. Für die Zeitgenossen war der Einschnitt,
den die Reformation im kirchlichen und gesellschaftlichen Leben

bedeutete, offenkundig und sehr vielen auch äusserst schmerzhaft. Dass

Gottesdienst und Brauchtum sich in so mancher Beziehung radikal
veränderten, war für jeden einzelnen im täglichen Leben auf Schritt und

Tritt spürbar. Für den Menschen des 16.Jahrhunderts waren ja Denken
und Empfinden, Sonntag und Werktag viel unmittelbarer und unre-
flcktierter, als die meisten von uns es heute mitvollziehen können, mit
dem göttlichen Heil, mit dem göttlichen Gebot, mit jenseitigen Bezügen,

mit Himmel und Hölle verbunden. Darum mussten die Veränderungen

in Kirchenordnung und Kirchcnlchrc auch die ganze äussere

und innere Haltung zu Leben und Tod, zu Arbeit und Obrigkeit, zu
Familie und Eigentum verändern und umgestalten.

Und doch : lange vor 1528 war im Bernbiet die Kirche mit der
biblischen Botschaft, mit Taufe und Eucharistie, mit christlichen Lebensidealen,

Tröstungen und Hoffnungen da gewesen. Die vielen alten und

uralten Kirchen, Kapellen, Klöster und Wallfahrtsorte zu Stadt und

Land gaben und geben eindrücklich genug Zeugnis davon. Bedeutete

die Durchführung der Reformation nun, dass das alles nur «vermaledeite

Abgötterei», Irrtum und Verfälschung der Wahrheit des Evangeliums
sei und immer schon gewesen war?

So hat es ja dann im späteren 16.Jahrhundert weitherum in Europa
und auch im reformierten Bernbict von Kanzeln und Kathedern herunter

getönt. So haben in schroffster Polemik und Gegenpolemik jeglichen

Kalibers dicke lateinische Folianten und populäre Pamphlete die

Bannflüche der Konfessionskirchen gegeneinander immer neu wiederholt

und begründet: Katholiken gegen Protestanten, Protestanten

gegen Katholiken, Lutheraner gegen Reformierte, Reformierte gegen
Lutheraner. In Predigt und Katechismusunterricht wurde von Generation

zu Generation dem Volke eingehämmert, in der anderen Konfession sei

nur Abfall von der wahren Kirche und Verrat der reinen Lehre. Gegenüber

solchem Abfall und Verrat könne es in Treue zur Wahrheit des

Glaubens nur eindeutige Abgrenzung und unerbittlichen Kampfgeben.

Die Wahrheit der eigenen und die Lüge der anderen, falschen Kirche



272 ANDREAS LINDT

seien klar und unabänderlich geschieden wie Feuer und Wasser. Jede

rechte Obrigkeit habe von Gott den Auftrag, ihre Untertanen vor dem

Gift fremder Lehre, vor dem Gift des «Papismus» oder vor dem Gift der

Ketzerei mit allen Mitteln zu schützen. Katholische und reformierte
Regierungen verhielten sich da genau gleich, nur dass die Stossrichtung der

Abwehrmassnahmen jeweils in der anderen Richtung ging. Selbstverständlich

musste jeder Berner reformiert und jeder Luzerner oder
Freiburger katholisch sein. Es durfte der falsche, feindliche Glaube auch

nicht durch Wort oder Schrift über die Grenze hinweg infiltrieren. Man
lebte hüben und drüben in feindlichen Welten. Das Feindbild, das man

von der anderen Konfession hatte und das man sich immer neu bestätigte

und konservierte, war gleichsam ein Bestandteil der eigenen
konfessionellen und politischen Identität. Man war reformiert, indem man
zuerst und vor allem kein Papist, kein Päpstler, kein Katholik war und
indem man alles, was «katholisch» war oder zu sein schien, in Grund und

Boden verdammte. Und man war umgekehrt katholisch, indem man
zuerst und vor allem kein Protestant, kein Ketzer war und indem man

gerade dasjenige im eigenen, katholischen Glauben betonte und pflegte,
was offensichtlich antiprotestantisch war.

Dieser eingefleischte Konfessionalismus, der im späten 16. und im
17.Jahrhundert seine hohe Zeit hatte, hat im Denken und Empfinden
auch bei uns tiefe Spuren hinterlassen. Obwohl die Zeit der Konfessionskriege

scheinbar längst dahinten liegt, sind die alten Feindbilder im
Untergrund unseres Bewusstseins und unserer Empfindungen immernoch
und immer wieder merkwürdig virulent und braucht es, etwa in Zeiten

politischer Spannung, wenig, um die alten Emotionen neu anzuheizen

und in Wallung zu bringen.
Aber — so mag nun gefragt werden, und damit sind wir recht eigentlich

bei unserem Thema - sind wir es denn nicht wirklich der Treue zu
den Vätern, der Treue zu der in der Reformationszeit gefallenen
Entscheidung schuldig, dass wir bei dieser Entscheidung und damit auch bei

dem durch diese Entscheidung entstandenen konfessionellen Feindbild
bleiben? FFeisst Treue zur Reformation nicht doch eben Festhalten am

protestantischen Sonderbewusstsein und Festhalten an einer antikatholischen

Grundhaltung? Ist dann das, was wir heute Ökumenismus nennen,

nicht Verrat an unaufgebbaren reformatorischen Positionen?



REFORMATION UND ÖKUMENE 273

Wir fragen zunächst historisch : Wie hat die Reformation des 16.

Jahrhunderts selber sich verstanden im Verhältnis zur Kirche früherer
Jahrhunderte?

Hier ergibt sich bei der Befragung der Quellen, also etwa der einschlägigen

Äusserungen der führenden Reformatoren, mit eindeutiger Klarheit

: Anliegen und Absicht der Reformatoren, aller Reformatoren, war

ganz gewiss nicht die Spaltung der Kirche und das Nebeneinander
verschiedener Konfessionen. Die Reformatoren bekannten sich vielmehr
alle mit Nachdruck zu der Einen, heiligen, katholischen Kirche, um
deren echte und wahre innere und äussere Erneuerung sie kämpften. Es

ging ihnen nie um die Gründung einer Spezial-Kirche oder einer Ge-

gen-Kirche, sondern darum, dass die Eine Kirche im wahren Sinn Kirche

sei und Kirche werde, indem sie sich unter die normative Autorität
des biblischen Gotteswortes stelle und sich von dort her korrigieren und

neu in Bewegung setzen lasse.

Luther ist bekanntlich in den ersten Jahren der Reformation durch die

innere Konsequenz seiner kritischen Fragen an das kirchliche Lehramt in
eine immer schärfere und umfassendere Opposition gegen die hierarchische

Struktur und Tradition der Kirche weitergedrängt worden. Aber

er hat bei aller harten Polemik gegen die Wortführer der päpstlichen

Kirche, die ihn gebannt hatte, doch immer festgehalten am Glauben an

die wesensmässige Einheit der Einen Kirche des Einen Herrn jesus Christus.

Die Einheit der Kirche hat für Luther allerdings ihre Begründung
nicht in den Sicherungen einer Institution, nicht in Hierarchie, Papsttum
und Kirchenrecht, sondern allein in Gottes lebendigem Wort. Luther

traute es — das kommt bei ihm immer wieder zum Ausdruck — dem

Wort Gottes zu, dass da, wo es wirkt und geistliches Leben schafft, auch

die Einheit der Christen lebendige und sichtbare Realität wird 1.

Darum legen Luther und dann auch die evangelischen Bekenntnisschriften

so grosses Gewicht darauf, nicht eine neue «Rotte» oder «Secte»

oder so etwas wie einen «neuen Orden» (also eine Spezialgemeinschaft

mit besonderen, von anderen sich abgrenzenden Glaubensregeln und

Lebensregeln) zu bilden, sondern den Glauben der Einen, auf dem

Zeugnis der Apostel und Propheten begründeten, vom Wort des Herrn
selber lebenden Kirche zu vertreten. Darum wehrt sich Luther dagegen,

einfach ein «Neuerer» zu sein und kann auch er zuweilen mit erstaunlich



274 ANDREAS LINDT

starker Akzentuierung sich in legitimer Kontinuität mit der Kirche aller

Jahrhunderte sehen. So kann er es «gefährlich und erschrecklich» nennen,

«etwas zu hören oder zu glauben wider das einträchtig Zeugnis,

glauben und lehre der ganzen heiligen christlichen Kirchen, so von an-
fang an nu über fünfzehen hundert Jahr in aller Welt einträchtiglich
gehalten hat»2. Luther wehrt sich energisch dagegen, wenn man ihm
vorwirft, mit der Einen Kirche gebrochen und die Eine Kirche auseinandergerissen

zu haben. Er will ja gerade den Glauben und die Kennzeichen

der echten ursprünglichen Kirche und darum auch ihrer legitimen Einheit

bewahren. Das ist nicht nur apologetisch gemeint, sondern darin
drückt sich auch aus, wo Luthers Verständnis der Kirche und ihrer Einheit

zentriert ist : weil die Kirche an den Einen Herrn, an Christus gebunden

ist und zu allen Zeiten nur durch sein lebendiges Wort lebt, — darum

gehört die Einheit auch zu ihrem eigentlichen Wesen. Darum gibt es

keine «Römische noch Nürmbergische oder Wittenbergische Kirche,
sondern eine christliche Kirche, dorein denn gehören alle, so an Christum

glauben» L

Luther hat sich gerade deshalb auch heftig dagegen gewehrt, dass man
bald einmal, zuerst im Sinn eines Schimpfnamens, von Seiten seiner

Gegner von «Lutheranern» und «lutherischer Kirche» zu reden begann.
Auch seine getreusten Anhänger haben das noch nach seinem Tod deutlich

abgelehnt. So schrieb Matthias Flacius, der grimmige Kämpe und

eifrige Verfechter von Luthers Erbe, noch 1565 : «Wir bezeichnen uns

wirklich nicht als Lutheraner oder mit ähnlichen Namen, und wir hören

es nicht gern, wenn wir von Gegnern mit dem Beinamen irgendeines
Menschen benannt werden; wir nennen uns selber nur Christen und
Liebhaber des wahren, erneuerten Glaubens.» Flacius grenzt sich ab

gegen Franziskaner und Dominikaner, die sich nach ihrem Ordensstifter

nennen4. Die Selbstbezeichnung als «lutherische Kirche» hat sich dann

erst in den harten Auseinandersetzungen mit dem Calvinismus immer
mehr und schliesslich allgemein durchgesetzt. Darin wird das Schwinden

des ökumenischen Bewusstseins in der nachreformatorischen Zeit
deutlich. In dieser Zeit der ausgeprägten und verfestigten konfessionellen

Fronten war da etwas verloren gegangen, was den Reformatoren selber

noch wesentlich gewesen war: das Bewusstsein, dass die Kirche des

Evangeliums gerade vom Evangelium her katholische, das heisst allge-



REFORMATION UND ÖKUMENE 275

meine, universale Kirche und nicht eine Sonderkirche neben anderen

Sonderkirchen, eine bessere Konfession neben anderen, schlechteren

Konfessionen sei.

Calvin denkt und redet hier gleich wie Luther. Systematischer als

Luther hat er über das W esen und gerade auch über die wahre Einheit der

Kirche nachgedacht und immer wieder betont, wie die Botschaft von
Jesus Christus die Menschen zusammenrufe aus aller Vereinzelung,
Abkapselung und Selbstgenügsamkeit und sie hineinstelle in echte Gemeinschaft,

Zusammengehörigkeit und Einheit über alle menschlich-irdischen

Grenzen und Schranken hinweg5. So heisst es in Calvins grosser
Gesamtdarstellung evangelischen Glaubens, der «Institutio rcligionis
christianae»: «Deshalb heisst die Kirche <katholisch> oder <allgemein> —

denn man könnte nicht zwei oder drei <Kirchen> finden, ohne dass

damit Christus in Stücke gerissen würde — und das kann doch nicht
geschehen! ...6.»

Man hat bei Calvin den Eindruck, dass er den Vorwurf, das Bekenntnis

zur Reformation bedeute die Zerstörung der Einheit der Kirche,
noch stärker empfunden und sich intensiver damit auseinandergesetzt
hat als Luther. Manche seiner späteren Äusserungen sprechen dafür, dass

schon seine endgültige Hinwendung und Entscheidung fiir die
Reformation ganz stark von der inneren Auseinandersetzung mit dieser Frage
bestimmt war und dass es sich der junge Calvin damit wirklich nicht
leicht gemacht, sondern den äusseren Bruch mit der päpstlichen Kirche
als einen wohl notwendigen, aber höchst schmerzlichen Bruch und
Einschnitt empfunden hat. So wehrt er sich in seinem Offenen Briefan den

Kardinal Sadolet (1539) leidenschaftlich und bekenntnishaft gegen den

Vorwurf, Kirchenspaltung zu betreiben: «Von allem das schrecklichste

Verbrechen ist, dass wir uns unterfangen haben sollen, Christi Braut, die

Kirche, zu zerreissen. Wenn das wahr wäre, hieltest du mit der ganzen
Welt uns allerdings mit Recht für verloren...» An anderer Stelle derselben

Schrift hat Calvin in einem eindrücklichen Bild dargestellt, wie er

seinen eigenen Kampf um die Erneuerung der Kirche (und damit den

Kampf der Reformation überhaupt) im Verhältnis zu dem von ihm so

hoch gehaltenen Anliegen der kirchlichen Einheit sah : «Was man mir als

Abfall von der Kirche vorzuwerfen pflegt, so bin ich mir darin nichts

schlechtes bewusst. Oder ist der als Deserteur anzusehen, der die Fahne



276 ANDREAS LINDT

des Anführers wieder hochhebt, wo er Soldaten dahingesunken und

ängstlich bleich ihre Reihen verlassen sieht und sie auf ihren Posten

zurückruft? Denn so zerstreut waren die Deinen, Herr, dass sie nicht nur
keine neuen Befehle vernehmen konnten, sondern schon fast ihren
Anführer, ihren Dienst, ja ihren Fahneneid vergessen hatten. Um sie aus

diesem Wirrwarr zu sammeln, habe ich sie nicht einem fremden Feldzeichen

unterstellt, sondern eben deinem einzigen Banner, dem wir folgen
müssen, wenn wir zu Deinem Volk zählen wollen. Hier stellten mich

nun jene Leute, die, statt andere in Reih und Glied zu halten, sie vielmehr
in Verwirrung geführt haben. Als ich nicht im geringsten locker liess,

arbeiteten sie rücksichtslos dagegen an. Hier hat die ganze Unruhe ihren

Ausgangspunkt, bis der Streit schliesslich zu zwei getrennten Fronten
führte. Dir ist es nun anheimgegeben, Herr, zu verkünden, bei wem die

Schuld liegt. Ich habe stets in Wort und Tat bezeugt, wie sehr mir die

Einheit der Kirche am Herzen liegt. Freilich : Kircheneinheit bestand für
mich darin, dass die Kirche in Dir ihren Ursprung nimmt und in Dir ihr
Ziel findet. Sooft Du uns Frieden und Eintracht geboten hast, zeigtest
Du auch, dass Du das einzige Band jenes Zusammenhaltes bist. Was

mich betrifft, so musste ich zunächst - wenn ich mit denen Frieden halten

wollte, die sich zu Anwälten der Kirche und Säulen des Glaubens

aufwarfen-dieses Bemühen mit ihrer Ableugnung Deiner Wahrheit ins

Verhältnis bringen. Meines Erachtens müsste alles andere einfacher sein,

als zu solcher Gottlosigkeit stillschweigend Ja zu sagen. Dein Christus
hat uns eindeutig erklärt: auch wenn Himmel und Erde sich vermischen,

müsse dennoch Dein Wort ewig bleiben...» Calvin unterstreicht
hier ja den Ernst seiner Ausführungen dadurch, dass er sie an Gott richtet.

Er wird nicht müde, zu versichern, «mit welchem Eifer ich für die

Einigung Deiner Kirche einzutreten habe, nur dass das Band der
Eintracht Deine Wahrheit sein soll». Der päpstlichen Partei wirft er vor,
dass sie die Einigung der Kirche durch den Appell an die Gewalt und
durch weltliche Machtmittel, statt durch die gemeinsame Beugung unter

Gottes Wort zu erreichen suche7. Auch in seinem Schreiben an Kaiser

Karl V. schreibt er knapp und klar: «Wir haben uns nicht von der

Kirche geschieden und stehen nicht ausserhalb der Gemeinschaft8.»

Diese Überzeugung der Reformatoren, mit ihrem Bekenntnis zur
Souveränität des in seinem Wort gegenwärtigen Herrn zugleich auch



REFORMATION UND ÖKUMENE 277

das Bekenntnis zur einen, katholischen Kirche zu vertreten, hat seinen

Niederschlag auch in den normativen Bekenntnisschriften der evangelischen

Kirchen gefunden.
So heisst es im Augsburger Bekenntnis von 1530 (Confessio Augustana,

Cap. VII) : «Es wird auch gelehrt, dass alle Zeit müsse Eine christliche

Kirche sein und bleiben, welche ist die Versammlung aller Gläubigen,

bei welchen das Evangelium rein gepredigt und die heiligen Sakramente

laut des Evangelii gereicht werden. - Dann dies ist gnug zu wahrer

Einigkeit der christlichen Kirche, dass da einträchtiglich nach reinem
Verstand das Evangelium gepredigt und die Sakrament dem göttlichen
Wort gemäss gereicht werden. Und ist nicht not zur wahren Einigkeit
der christlichen Kirche, dass allenthalben gleichförmige Ceremonien,

von den menschen eingesetzt, gehalten werden, wie Paulus spricht zun
Ephesern am vierten : Ein Leib, ein Geist, wie ihr berufen seid zu einerlei

Hoffnung eures Berufs, ein Herr, ein Glaub, ein Tauf9.»

Hier wird deutlich formuliert, dass nach reformatorischem Verständnis

die Einheit der Kirche konstituiert wird einesteils durch die Verkündigung

(die «doctrina evangelii»), andernteils durch die rechte «admini-
stratio» der Sakramente, wobei die heilige Schrift den Massstab für das

«pure docere» (die «reine Lehre») und das «recte administrare» (die
«rechte Verwaltung») gibt.

Zugleich wird festgehalten, dass auf dem weiten Gebiet der «traditio-

nes humanae» (der «von den Menschen eingesetzten» Überlieferungen),
der Riten und Zeremonien, der liturgischen Formen und rechtlichen
Strukturen es innerhalb der Einen Kirche verschieden gehalten werden

kann, ohne dass dadurch die Einheit selber gefährdet oder gar verun-
möglicht wird.

Damit ist für die von Luther her bestimmten evangelischen Theologen

die Spannweite, aber auch die Grenze ökumenischer Verhandlungen

und Einigungsbestrebungen abgesteckt: die Möglichkeit grossen

Entgegenkommens dort, wo es um die Regelung äusserer Fragen der

Kirchenordnung und der Gottesdienstformen ging, zugleich aber

Festhalten an den zentralen Erkenntnissen des reformatorischen Glaubcns-

verständnisses, die für die evangelische Predigt und für die evangelisch

geprägte Feier von Taufe und Abendmahl unaufgebbar geworden waren.



278 ANDREAS LINDT

Ganz ähnlich wird auch im reformierten Bereich in den Bekenntnisschriften

die Einheit von der Bibel her als Wesensmerkmal der Kirche

hingestellt und der Vorwurf, die Reformation habe die Kirche gespalten,

mit dem Gegenvorwurf beantwortet, in Wirklichkeit zerstöre das

Papsttum die Einheit, indem es die Gläubigen unter seine angemasste
Willkürherrschaft zwingen wolle und die menschlichen Institutionen
fälschlicherweise als göttlich und unverrückbar hinstelle. Gerade vom
Bekenntnis zur Einheit der Kirche her wird darum der römische

Herrschaftsanspruch in der gleichen Linie gesehen wie die falsche

Ausschliesslichkeit der Sektierer. Hier wie dort werden menschliche Massstäbe

einer institutionellen Uniformität verabsolutiert und damit
faktisch die wahre, in Christus begründete Einheit der Kirche verraten und

vergewaltigt.
So heisst es in dem von Bullinger 1562 verfassten und 1566 veröffentlichten

Zweiten Helvetischen Bekenntnis (Confessio Helvetica Posterior,

Cap. XVII) : «Und da es immer nur einen einzigen Gott gibt, nur
einen Mittler zwischen Gott und den Menschen, den Messias Jesus, einen

Hirten der ganzen Herde, ein Haupt dieses Leibes, schliesslich einen

Geist, ein Heil, einen Glauben und ein Testament oder einen Bund, so

folgt daraus notwendig, dass es auch nur eine einzige Kirche gibt. Deshalb

nennen wir sie die allgemeine christliche Kirche (propterea catholi-
cam nuneupamus), weil sie allumfassend (universalis) ist, sich über alle

Teile der Welt und über alle Zeiten erstreckt und weder durch Ort noch

Zeit eingeschränkt ist. Wir wenden uns deshalb gegen die Donatisten,
die die Kirche auf weiss was für Winkel Afrikas beschränken wollten.
Wir billigen auch nicht die Lehre des römischen Klerus, die bloss die
römische Kirche für katholisch ausgibt.» Als Kennzeichen der wahren Kirche

(«notae et signa verae ecclesiae») werden dann (durchaus in
Ubereinstimmung mit der Confessio Augustana) genannt: «vor allem die

rechtmässige und reine Verkündigung des Wortes Gottes, wie sie uns in den

Büchern der Propheten und Apostel überliefert ist, die alle zu Christus
hinführen» und dann die Teilhabe an den von Christus eingesetzten und

von den Aposteln überlieferten Sakramenten. Ausdrücklich wird auch

gesagt, dass in der einen Kirche eine Vielfalt (diversitas) der äusseren

Bräuche durchaus nebeneinander Platz habe: «die Einheit der Kirche
besteht nicht in der Gleichförmigkeit der Gebräuche» ,0.



REFORMATION UND ÖKUMENE 279

Wir kommen nach diesem notwendigen Exkurs in die Theologie der

Reformatoren und der reformatorischen Bekenntnisschriften wieder
zurück nach Bern. Es ist in den Referaten dieses Kurses wohl deutlich

geworden, wie die Berner Reformation nicht einfach ein aus dem eigenen

Boden entsprossenes bernisches Gewächs gewesen ist. Ohne die

Initialzündung, die von den Schriften Luthers ausging, ohne die kräftige
Wirkung Zwingiis und das Beispiel Zürichs, ohne die vielen Nicht-Berner,

die in der Berner Kirche und Politik damals tätig waren, ist der

Durchbruch der Reformation in Bern gar nicht zu denken. Die Berner

Disputation war gerade deshalb auch über Bern hinaus bedeutsam und

wegweisend, weil die Berner da nicht unter sich waren, sondern die
führenden Männer der schweizerischen und der süddeutschen Reformation
fast alle persönlich da waren und kräftig mitwirkten. Ebenso konnten

altgläubige und lutherisch gesinnte Votanten zu Worte kommen. Die
Berner Disputation hatte so ausgesprochen ökumenischen Charakter.
Ganz besonders ist auf die wichtige Rolle der Strassburger Theologen
Martin Bucer und Wolfgang Capito in der Berner Reformationsgeschichte

hinzuweisen 1 '. Die Strassburger waren in jenen Jahrzehnten ja
die Okumeniker par excellence. Bucer ist rastlos und unermüdlich als

Vermittler und Brückenbauer zwischen den verschiedenen Lagern der

Reformationsbewegung tätig gewesen und hat auch bis in die vierziger
Jahre versucht, das theologische Gespräch mit den Vertretern der
päpstlichen Kirche wieder aufzunehmen und den endgültigen Bruch doch

noch abzuwenden12. Der Berner Synodus, bekanntlich das Werk Capi-
tos, ist in wesentlichen Partien geprägt vom eindrücklichen Willen zur
Überwindung verhärteter Kampfpositionen und zur Besinnung aufdie

Bindung an Christus als das allen Gemeinsame und alle Verpflichtende
und Verbindende.

So sehr der Entscheid von 1528 und seine Auswirkungen für Mitwelt
und Nachwelt einen harten und entscheidenden Bruch mit der kirchlichen

Tradition und Kontinuität darstellten, müssen wir doch auch

bedenken, wie trotzdem auch im reformierten Bern und seinem kirchlichen

Leben manches vom vorreformatorischen Erbe weiterlebte.
Das Taufbüchlein von 1528 lehnt sich in der Taufliturgie noch ganz

stark an die alte Tradition an: es finden sich da noch die altgewohnten
Responsorien, und die Taufpaten haben kniend das lateinische Paterno-



28o ANDREAS LI NDT

ster und Ave Maria zu beten I3. Trotz aller tiefgreifenden Veränderungen

blieben doch auch - die Beispiele Hessen sich leicht vermehren - im
Gottesdienst, in Gebet und Frömmigkeit manche zentralen Elemente

der vorrcformatorischen Kirche da. Es gab da mitten in allem harten

Bruch auch bewusst und unbewusst erlebbare Kontinuität
biblischchristlichen Glaubensguts und festeingebürgerter Denk- und

Lebensgewohnheiten. Vor und nach der Reformation fühlte sich der Berner

selbstverständlich geborgen in einem Weltbild, das die Welt als Gottes

Schöpfung verstand und in den kleinen und grossen Dingen des Alltags

mit Gottes wunderbarem Eingreifen rechnete. Vor und nach der

Reformation erwartete die grosse Masse des Volkes von Kirche und

Pfarrerschaft, dass sie diejenseitige Gotteswirklichkeit dem Menschen in
den Freuden und Nöten seines Erdcnlebens nahebringe und gegenwärtig

mache. Vor und nach der Reformation schien es selbstverständlich,
dass alle, die zum bernischen Staatsverband gehörten, auch Christen und
Glieder der Kirche seien, dass darum alle Kinder getauft werden mussten
und dass dieser bernische Staat ein christlicher Staat und seine Obrigkeit
eine christliche Obrigkeit sei. Die Täufer, die an diesen Selbstverständlichkeiten

rüttelten, mussten der Verfemung und Verfolgung verfallen.

Viel uralte Volksfrömmigkeit ist auch durch den Umbruch der
Reformation hindurch lebendig geblieben, auch wenn sie nun weithin in
den Untergrund verdrängt wurde. Die Bestandesaufnahme religiösen
Brauchtums durch die moderne wissenschaftliche Volkskunde zeigt
zum Beispiel deutlich, wie, trotzdem die Reformation zunächst allen

Toten- und Gräberkult abgeschafft hatte, Vorstellungen und Sitten, die

die Zusammengehörigkeit der Lebenden mit den Toten in allen möglichen

Formen pflegen wollen, immer wieder hervorbrechen und sich

Raum schaffen ' L Es gibt unterschwellige Gemeinsamkeiten, die wohl
tiefenpsychologisch bedingt sind und von einer ökumenischen Theologie

und Anthropologie sicher auch bedacht werden müssen, aber doch

nicht die Basis bilden können, um ein exklusiv konfessionelles durch ein

ökumenisches Christentum und Kirchcnbcwusstsein zu überwinden.
Dass die christliche Wahrheit grösser und weiter ist als alle historisch

gewachsenen Gehäuse der einzelnen Konfessionskirchen, ist nur vom
gemeinsamen Ursprung und Auftrag, von Jesus Christus und vom
Neuen Testament her einsichtig zu machen. Die Offenheit für diese, alle



REFORMATION UND ÖKUMENE 281

Kirchenmauern und alles Kirchenrecht sprengende Weite und Dynamik

des Evangeliums ist sicher durch den Aufbruch der Reformation
wesentlich gefördert worden. Zugleich aber ist, als dann die Reformation

nicht zur Erneuerung der ganzen Kirche, sondern zur Aufspaltung
der abendländischen Christenheit in verschiedene, miteinander rivalisierende

Konfessionskirchen führte, gerade das Bcwusstscin der Universalität

der Botschaft und Kirche Christi auf verhängnisvolle Weise
verkümmert. Jede Konfessionskirche kapselte sich nun von den anderen ab

und meinte, in solcher Isolierung am besten ihre Identität wahren und
ihrem Auftrag gerecht werden zu können.

Dazu hat die Reformation den Trend zum Staatskirchentum mächtig
verstärkt. Der Bruch mit der päpstlichen Wcltkirche und die enge
Bindung an die jeweilige Staatsautorität beförderte bei den Protestanten

weitherum einen ausgesprochenen Provinzialismus. Die Ordnung der

Angelegenheiten des Glaubens und des kirchlichen Lebens gehörte nun
zu den Souveränitätsrechten des modernen, sich immer absoluter
gebärdenden Territorialstaates und seiner Regierung. Kirchengebiet und

Staatsgebiet, Kirchengrenzen und Staatsgrenzen waren deckungsgleich.

Diese Entwicklung gehörte nicht von vornherein zum Wesen der

reformatorischen Erneuerung. Besonders Calvin hat sich ausdrücklich

dagegen zur Wehr gesetzt. Er wollte der Kirche eine eigene Ordnung
geben, die sie befähigte, nicht einfach von staatlichen Behörden dirigiert
und verwaltet zu werden lK Calvin hat seinen eigenen Dienst auch

immer im Rahmen der weltweiten Kirche verstanden und praktiziert.
Gottfried W. Locher hat dies in seiner lesenswerten Studie «Calvin -
Anwalt der Ökumene» knapp und eindrücklich dargestellt,6. Gerade auch

dieses weltweite Kirchenverständnis brachte es mit sich, dass Calvin mit
Bern, mit dem bernischen Staatskirchentum immer wieder harte Konflikte

auszufechten hatte17.

Wohl pflegte das reformierte Bern später auch freundschaftliche

Beziehungen zu anderen reformierten Kirchen und Staaten in der
Eidgenossenschaft und in West- und Osteuropa. Aber auch diese Beziehungen

waren immer wieder überschattet von der Sorge, sich ja nichts dreinreden

zu lassen in das souveräne Recht, über Lehre und Leben der Berner

Kirche in Bern und nur in Bern zu bestimmen. Als 1618 die Dordrechter



282 ANDREAS LIN DT

Synode als ein grosses internationales Treffen von Vertretern der
reformierten Kirchen zustandekam, schickten auch die Berner eine Delegation,

aber erst nach Uberwindung grosser Bedenken, mit vielen Vorbehalten

und mit der ausdrücklichen Instruktion, es dürfe zu keinen
Beschlüssen kommen, die zu Neuerungen führen könnten l8. Diese ängst-
lich-bewahrende Grundhaltung beförderte natürlich die Selbstisolierung

gegenüber Einflüssen und Ideen aus anderen Kirchen und
Ländern.

Als dann um 1700 mit dem Aufbruch eines neuen Denkens und einer

neuen Frömmigkeit im frühen Pietismus und in der frühen Aufklärung
viele die befreiende Entdeckung einer inneren, glaubensmässigen
Verbundenheit über alle Konfessionsgrenzen hinweg machten, da haben die

staatlichen und kirchlichen Behörden in Bern mit repressiven Massnahmen

gegen die gefährlichen Neuerer hart durchgegriffen19. Gegen ein

ökumenisches Christentum, das die Ausschliesslichkeit der konfessionellen

Wahrheitsansprüche nicht mehr gelten liess, beriefman sich dann

gern aufdie Treue zur Reformation. Man meinte, diese Treue nur wahren

zu können, wenn man streng und ohne Abstriche festhalte an den

Entscheidungen und Abgrenzungen des 16.Jahrhunderts.
Hier führt uns die historische Betrachtung nun mitten in gegenwärtige

Fragestellungen. Wir können in unserem Zusammenhang nur
andeutungsweise darauf eingehen. Wir müssten jetzt eingehend reflektieren,

was uns als Menschen und Christen des 20.Jahrhunderts mit dem

iö.Jahrhundert, mit den Fragen und Antworten der Reformationszeit
verbindet und was uns heute von den Fragen und Antworten von
damals trennt. Wir müssten uns vergegenwärtigen, wie Weltbild und

Lebensgefühl, wie das Selbstverständnis des Staats und die Lebensbedingungen

des einzelnen sich in fast allen Beziehungen gründlich
unterscheiden von der Zeit vor 45oJahren.

Wenn wir davon überzeugt sind, dass die in der Bibel bezeugte
Botschaft gültig bleibt auch für den Menschen der modernen, technisch-industriellen

und säkularen Gesellschaft, so haben wir umsomehr zu fragen

nach den Ausdrucks- und Lebensformen, in denen diese Botschaft
heute glaubwürdig Gestalt annehmen kann. Der aus der Kirchenspaltung

des 16.Jahrhunderts hervorgegangene Konfessionalismus muss
gerade darum dann in Frage gestellt, überholt und überwunden werden.



REFORMATION UND ÖKUMENE 283

Wir haben gesehen, wie stark und lebendig bei den Reformatoren
zunächst der universale, ökumenische Ansatz gewesen ist. Dieser Ansatz ist

im harten Gegenüber und Gegeneinander der Konfessionen völlig unter
die Räder gekommen.

Treue zur Reformation heisst nun aber gerade nicht Konservieren der

Kirchenspaltung, sondern es heisst, jenen ursprünglichen, universalen,
ökumenischen Ansatz wiederaufnehmen und ihn unter den Bedingungen

und historischen Erfahrungen unseres Jahrhunderts neu bedenken.

Reformation, Erneuerung der Kirche und Erneuerung des ganzen
Lebens aus den Ursprungskräften im biblischen Evangelium ist ein immer
wieder neuer Auftrag. Reformation ist nicht im 16.Jahrhundert ein für
allemal geschehen. Sie muss heute und morgen, angesichts der Fragen
und Herausforderungen unserer Zeit, neu geschehen. Da sind wir dann

nicht mehr rückwärtsgewandte Betrachter, sondern sind selber gefordert.

Da sind wir miteinander, über alle Unterschiede der konfessionellen

Herkunft und der individuellen Prägung hinweg, gefordert. Das ist

die Erkenntnis und das Erlebnis der modernen ökumenischen Bewegung.

Und darum darf und soll uns das Gedenken an die Berner Reformation

vor 450 Jahren zur ökumenischen Besinnung und zum ökumenischen

Einsatz rufen. So kann und soll es auch seinen guten Sinn haben,

wenn nun diese Vortragsreihe mit dem Thema «Reformation und

Ökumene», mit dem Weg von der Reformation zur Ökumene abschliesst.

ABKÜRZUNGSVERZEICHNIS

Guggisberg Guggisberg, Kurt: Bernische Kirchengeschichte. Bern: Haupt,
[1958].

Strasser Strasser, Otto Erich: Capitos Beziehungen zu Bern. Leipzig:
Heinsius, 1928. (Quellen und Abhandlungen zur schweizerischen

Reformationsgeschichte. 7.)

ANMERKUNGEN

' Cf. E.Wolf, Die Einheit der Kirche im Zeugnis der Reformation (in: ders., Percgri-
natio, Studien zur reformatorischen Theologie und zum Kirchenproblem, 1954,

146 ff.).



284 ANDREAS LINDT

2 Martin Luther, Werke, (Weimarer Ausgabe) 30, III, 552 12 («Wider etliche
Rottengeister», 1532), zit. bei Wolf, a.a. O., 152f.

3 Luther, (Weimarer Ausg.) 47, 236 s (Predigt über Matth. 18, 1537), zit. bei Wolf,
a. a. O., 153.

4 Cf. Wolf, a.a.O., 151 f., Anm. 19.
5 Cf. W. Niesel, Die Theologie Calvins, 1957, 2. Aufl., 183 ff. - A. Ganoczy, Calvin,

théologien de l'église et du ministère, 1964 (dt. : Ecclesia ministrans, 1968).
6 Inst., Lib. IV, Cap. 1, 2.
7 Calvini opera selecta, cd. P.Barth, / (1926), 482 ff. (dt.: G.Gloede, Musste

Reformationsein?, 1954, 41 f.).
8 Corpus Reformatorum VI, 519 (zit. bei W.Dankbaar, Calvin, 1959, 28).
9 Die Bekenntnisschriften der ev.luth. Kirche (1930) I, 59f. (Conf. Aug. VII).

10 W. Niesel (Hg.), Bekenntnisschriften und Kirchenordnungen der nach Gottes Wort
reformierten Kirche (1938), 248 ff. (dt.: Das Zweite Helvetische Bekenntnis, 1966,

77ff.). Cf. B. Gassmann, Ecclesia Reformata. Die Kirche in den Reformierten
Bekenntnisschriften (1968).

" Cf. Strasser.
^

12 Cf. F. W. Kantzenbach, Das Ringen um die Einheit der Kirche im Jahrhundert der

Reformation (1957).
13 Cf. Guggisberg, 160 f.

14 Cf. z.B. E. Strübin, Grundfragen des Volkslebens bei Jeremias Gotthelf (1959).
15 Cf. J. Bohatec, Calvins Lehre von Staat und Kirche (1937). -J. Weerda, Ordnung

zur Lehre - Zur Theologie der Kirchenordnung bei Calvin (in:J. Moltmann [Hg.],
Calvin-Studien, 1959).

16 G. W. Locher, Calvin - Anwalt der Ökumene (1960).
17 Cf. K. Guggisberg, Calvin und Bern (in: Festgabe für L. v. Muralt, 1970, 266ff.).
'8 Cf. Guggisberg, 299t".
19 Cf. Guggisberg, 3 87 ff.


	Reformation und Ökumene

