Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern
Band: 64 (1980)

Artikel: Reformation und Okumene

Autor: Lindt, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1070943

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1070943
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

270

ANDREAS LINDT

REFORMATION UND OKUMENE

Wir stchen am Ende dieses Volkshochschulkurses. Wir stehen auch am
Ende des Gedenkjahres der Berner Reformation. Wir haben uns die Er-
cignisse und Entwicklungen vor 450 Jahren wieder in Erinnerung geru-
fen. Die Bedeutung der Entscheidung von 1528 fiir die Berner Ge-
schichte, fur das dussere und innere Leben des Berner Volkes zu Stadt
und Land in den Jahrhunderten seither, fiir die bernische Kirche und den
bernischen Staat hat uns neu bewusst werden konnen. Die schweizeri-
schen und europiischen Zusammenhinge, die Verlauf und Eigenart der
Berner Reformation wesentlich mitbestimmt haben, mussten dabei im-
mer auch 1im Blickfeld sein, ebenso wie die schweizerischen und europi-
1ischen Auswirkungen, die kurztristig und langtristig davon ausgingen.

Wir fragen nun zum Abschluss dieses Vortragszyklus nochmals nach
der grundsitzlichen Bedeutung der Geschehnisse von 1528, Wir fragen
historisch und theologisch nach der Bezichung der Reformation zur
Aufspaltung der abendlindischen Christenheit in rivalisierende Konfes-
sionskirchen und zu den 6kumenischen Entwicklungen unserer Zeit.

Man hat oftim volkstiimlich-kirchlichen Bewusstsein vom 7. Februar
1528 —dem Tag, an dem das Reformationsmandat erlassen wurde — ge-
sprochen als von dem «Geburtstag der Berner Kircher. «Geburtstagy —
das meint doch, dass hier ein ganz neues Lebewesen das Licht der Welt
erblickt. «Geburtstag» — das bedeutet vélligen Neubeginn, wohl in der
Kontinuitit der Erbmasse mit bekannten und unbekannten Vorfahren
verbunden, aber doch erst jetzt ein unverwechselbares Individuum mit
seiner Lebensgeschichte, die da mit dem Tag der Geburt eindeutig thren
Anfang nimmt,

Beginnt so mit dem Reformationsmandat das Leben und die Ge-
schichte unserer Berner Kirche? Konnen und sollen wir so vom Ge-
burtsjahr und vom Geburtstag der Berner Kirche sprechen?

Gewiss —aus dem Reformationsmandat vom 7. Februar 1528, wie aus
manchen anderen grundlegenden Dokumenten jener Zeit, auch aus

dem Berner Synodus von 1532, spricht deutlich auch ein entschlos-



REFORMATION UND OKUMENE 271

sen-hochgemutes Bewusstsein, jetzt im Gehorsam gegen das «lau-

g
tere Gotteswort» den harten Bruch mit ehrwiirdiger Ordnung und
Uberlieferung zu vollzichen. Fiir die Zeitgenossen war der Einschnitt,
den die Reformation im kirchlichen und gesellschattlichen Leben be-
deutete, offenkundig und sehr vielen auch dusserst schmerzhaft. Dass
Gottesdienst und Brauchtum sich in so mancher Bezichung radikal ver-
anderten, war fiir jeden einzelnen im tiglichen Leben auf Schritt und
Tritt spiirbar. Fiir den Menschen des 16. Jahrhunderts waren ja Denken
und Empfinden, Sonntag und Werktag viel unmittelbarer und unre-
flektierter, als die meisten von uns es heute mitvollzichen konnen, mit
dem gottlichen Heil, mit dem gottlichen Gebot, mit jenseitigen Bezii-
gen, mit Himmel und Hoélle verbunden. Darum mussten die Verande-
rungen in Kirchenordnung und Kirchenlehre auch die ganze dussere
und innere Haltung zu Leben und Tod, zu Arbeit und Obrigkeit, zu Fa-
milie und Eigentum verindern und umgestalten.

Und doch: lange vor 1528 war im Bernbiet die Kirche mit der bibli-
schen Botschaft, mit Taufe und Eucharistie, mit christlichen Lebenside-
alen, Tréstungen und Hoftnungen da gewesen. Die vielen alten und
uralten Kirchen, Kapellen, Kloster und Wallfahrtsorte zu Stadt und
Land gaben und geben eindriicklich genug Zeugnis davon. Bedeutete
die Durchfithrung der Reformation nun, dass das alles nur «vermaledeite
Abgottereiy, Irrtum und Verfilschung der Wahrheit des Evangeliums
sei und immer schon gewesen war ?

So hat es ja dann im spiteren 16.Jahrhundert weitherum in Europa
und auch im reformierten Bernbiet von Kanzeln und Kathedern herun-
ter getdont. So haben in schroffster Polemik und Gegenpolemik jegli-
chen Kalibers dicke lateinische Folianten und populire Pamphlete die
Bannfliiche der Konfessionskirchen gegeneinander immer neu wieder-
holt und begriindet: Katholiken gegen Protestanten, Protestanten ge-
gen Katholiken, Lutheraner gegen Reformierte, Reformierte gegen Lu-
theraner. In Predigt und Katechismusunterricht wurde von Generation
zu Generation dem Volke eingehimmert, in der anderen Konfession sei
nur Abfall von der wahren Kirche und Verrat der reinen Lehre. Gegen-
tiber solchem Abfall und Verrat kénne es in Treue zur Wahrheit des
Glaubens nur eindeutige Abgrenzung und unerbittlichen Kampt geben.

Die Wahrheit der eigenen und die Liige der anderen, falschen Kirche



272 ANDREAS LINDT

seien klar und unabinderlich geschieden wie Feuer und Wasser. Jede
rechte Obrigkeit habe von Gott den Auftrag, ihre Untertanen vor dem
Gift fremder Lehre, vor dem Gift des «Papismus» oder vor dem Gift der
Ketzerei mit allen Mitteln zu schiitzen. Katholische und reformierte Re-
gierungen verhielten sich da genau gleich, nur dass die Stossrichtung der
Abwechrmassnahmen jeweils in der anderen Richtung ging. Selbstver-
standlich musste jeder Berner reformiert und jeder Luzerner oder Frei-
burger katholisch sein. Es durfte der falsche, feindliche Glaube auch
nicht durch Wort oder Schrift tiber die Grenze hinweg infiltrieren. Man
lebte hiiben und driiben in feindlichen Welten. Das Feindbild, das man
von der anderen Konfession hatte und das man sich immer neu besti-
tigte und konservierte, war gleichsam cin Bestandteil der eigenen kon-
tessionellen und politischen Identitit. Man war reformiert, indem man
zuerst und vor allem kein Papist, kein Pipstler, kein Katholik war und
indem man alles, was «katholisch» war oder zu sein schien, in Grund und
Boden verdammte. Und man war umgekehrt katholisch, indem man
zuerst und vor allem kein Protestant, kein Ketzer war und indem man
gerade dasjenige im eigenen, katholischen Glauben betonte und pflegte,
was offensichtlich antiprotestantisch war.

Dieser eingefleischte Konfessionalismus, der im spiten 16. und im
17.Jahrhundert seine hohe Zeit hatte, hat im Denken und Empfinden
auch bei uns tiefe Spuren hinterlassen. Obwohl die Zeit der Konfessions-
kriege scheinbar lingst dahinten liegt, sind die alten Feindbilder im Un-
tergrund unseres Bewusstseins und unserer Empfindungen immer noch
und immer wieder merkwiirdig virulent und braucht es, etwa in Zeiten
politischer Spannung, wenig, um die alten Emotionen neu anzuheizen
und in Wallung zu bringen.

Aber —so mag nun gefragt werden, und damit sind wir recht eigent-
lich bei unserem Thema — sind wir es denn nicht wirklich der Treue zu
den Vitern, der Treue zu der in der Reformationszeit gefallenen Ent-
scheidung schuldig, dass wir bei dieser Entscheidung und damit auch bei
dem durch diese Entscheidung entstandenen konfessionellen Feindbild
bleiben? Heisst Treue zur Reformation nicht doch eben Festhalten am
protestantischen Sonderbewusstsein und Festhalten an einer antikatholi-
schen Grundhaltung? Ist dann das, was wir heute Okumenismus nen-

nen, nicht Verrat an unaufgebbaren reformatorischen Positionen ?



REFORMATION UND OKUMENE 273

Wir fragen zunichst historisch: Wie hat die Reformation des 16. Jahr-
hunderts selber sich verstanden im Verhiltnis zur Kirche fritherer Jahr-
hunderte?

Hier ergibtsich bei der Befragung der Quellen, also etwa der einschla-
gigen Ausserungen der fiihrenden Reformatoren, mit eindeutiger Klar-
heit: Anliegen und Absicht der Reformatoren, aller Reformatoren, war
ganz gewiss nicht die Spaltung der Kirche und das Nebeneinander ver-
schiedener Konfessionen. Die Reformatoren bekannten sich vielmehr
alle mit Nachdruck zu der Einen, heiligen, katholischen Kirche, um de-
ren echte und wahre innere und dussere Erneuerung sie kimpften. Es
ging ihnen nie um die Grindung einer Spezial-Kirche oder einer Ge-
gen-Kirche, sondern darum, dass die Eine Kirche im wahren Sinn Kir-
che se1 und Kirche werde, indem sie sich unter die normative Autoritat
des biblischen Gotteswortes stelle und sich von dort her korrigieren und
neu in Bewegung setzen lasse.

Luther ist bekanntlich in den ersten Jahren der Reformation durch die
innere Konsequenz seiner kritischen Fragen an das kirchliche Lehramtin
eine immer schirfere und umfassendere Opposition gegen die hierarchi-
sche Struktur und Tradition der Kirche weitergedringt worden. Aber
er hat bei aller harten Polemik gegen die Wortfithrer der pipstlichen
Kirche, die ihn gebannt hatte, doch immer festgehalten am Glauben an
die wesensmaissige Einheit der Einen Kirche des Einen Herrn Jesus Chri-
stus. Die Einheit der Kirche hat fiir Luther allerdings ihre Begriindung
nicht in den Sicherungen einer Institution, nicht in Hierarchie, Papsttum
und Kirchenrecht, sondern allein in Gottes lebendigem Wort. Luther
traute es — das kommt bei thm immer wieder zum Ausdruck — dem
Wort Gottes zu, dass da, wo es wirkt und geistliches Leben schaftt, auch
die Einheit der Christen lebendige und sichtbare Realitat wird .

Darum legen Luther und dann auch die evangelischen Bekenntnis-
schriften so grosses Gewicht darauf, nicht eine neue «Rotte» oder «Secte»
oder so etwas wie einen «neuen Orden» (also eine Spezialgemeinschaft
mit besonderen, von anderen sich abgrenzenden Glaubensregeln und
Lebensregeln) zu bilden, sondern den Glauben der Einen, auf dem
Zeugnis der Apostel und Propheten begriindeten, vom Wort des Herrn
selber lebenden Kirche zu vertreten. Darum wehrt sich Luther dagegen,

einfach ein «Neuerer» zu sein und kann auch er zuweilen mit erstaunlich



274 ANDREAS LINDT

starker Akzentuierung sich in legitimer Kontinuitit mit der Kirche aller
Jahrhunderte sehen. So kann er es «gefihrlich und erschrecklich» nen-
nen, «etwas zu horen oder zu gliuben wider das eintrichtig zeugnis,
glauben und lehre der ganzen heiligen christlichen Kirchen, so von an-
fang an nu {iber fiinfzehen hundert Jahr in aller Welt eintrichtiglich ge-
halten hat»2. Luther wehrt sich energisch dagegen, wenn man ithm vor-
wirft, mit der Einen Kirche gebrochen und die Eine Kirche auseinander-
gerissen zu haben. Er will ja gerade den Glauben und die Kennzeichen
der echten urspriinglichen Kirche und darum auch ihrer legitimen Ein-
heit bewahren. Das ist nicht nur apologetisch gemeint, sondern darin
driickt sich auch aus, wo Luthers Verstindnis der Kirche und ihrer Ein-
heit zentriertist: weil die Kirche an den Einen Herrn, an Christus gebun-
den ist und zu allen Zeiten nur durch sein lebendiges Wort lebt, — darum
gehort die Einheit auch zu ihrem eigentlichen Wesen. Darum gibt es
keine «Romische noch Niirmbergische oder Wittenbergische Kirche,
sondern eine christliche Kirche, dorein denn gehéren alle, so an Chri-
stum glauben» 3.

Luther hat sich gerade deshalbauch heftig dagegen gewehrt, dass man
bald einmal, zuerst im Sinn eines Schimpfnamens, von seiten seiner
Gegner von «Lutheranern» und «lutherischer Kirche» zu reden begann.
Auch seine getreusten Anhianger haben das noch nach seinem Tod deut-
lich abgelehnt. So schrieb Matthias Flacius, der grimmige Kimpe und
eifrige Verfechter von Luthers Erbe, noch 1565: « Wir bezeichnen uns
wirklich nicht als Lutheraner oder mit ahnlichen Namen, und wir horen
es nicht gern, wenn wir von Gegnern mit dem Beinamen irgendeines
Menschen benannt werden; wir nennen uns selber nur Christen und
Liebhaber des wahren, erneuerten Glaubens.» Flacius grenzt sich ab ge-
gen Franziskaner und Dominikaner, die sich nach ithrem Ordensstifter
nennen 4. Die Selbstbezeichnung als «lutherische Kirche» hat sich dann
erst in den harten Auseinandersetzungen mit dem Calvinismus immer
mehr und schliesslich allgemein durchgesetzt. Darin wird das Schwin-
den des 6kumenischen Bewusstseins in der nachreformatorischen Zeit
deutlich. In dieser Zeit der ausgeprigten und verfestigten konfessionel-
len Fronten war da etwas verloren gegangen, was den Reformatoren sel-
ber noch wesentlich gewesen war: das Bewusstsein, dass die Kirche des

Evangeliums gerade vom Evangelium her katholische, das heisst allge-



REFORMATION UND OKUMENE 275

meine, universale Kirche und nicht eine Sonderkirche neben anderen
Sonderkirchen, eine bessere Konfession neben anderen, schlechteren
Konfessionen sei.

Calvin denkt und redet hier gleich wie Luther. Systematischer als Lu-
ther hat er tiber das Wesen und gerade auch tiber die wahre Einheit der
Kirche nachgedacht und immer wieder betont, wie die Botschaft von
Jesus Christus die Menschen zusammenrufe aus aller Vereinzelung, Ab-
kapselung und Selbstgentigsamkeit und sie hineinstelle in echte Gemein-
schaft, Zusammengchorigkeit und Einheit iiber alle menschlich-irdi-
schen Grenzen und Schranken hinweg s. So heisst es in Calvins grosser
Gesamtdarstellung evangelischen Glaubens, der «Institutio religionis
christianae»: «Deshalb heisst die Kirche <katholisch» oder <allgemein> —
denn man konnte nicht zwei oder drei Kirchen» finden, ohne dass da-
mit Christus in Stiicke gerissen wiirde — und das kann doch nicht ge-
schehen! ...0»

Man hat bei Calvin den Eindruck, dass er den Vorwurf, das Bekennt-
nis zur Reformation bedeute die Zerstorung der Einheit der Kirche,
noch starker empfunden und sich intensiver damit auseinandergesetzt
hat als Luther. Manche seiner spiteren Ausserungen sprechen dafiir, dass
schon seine endgiiltige Hinwendung und Entscheidung fiir die Refor-
mation ganz stark von der inneren Auseinandersetzung mit dieser Frage
bestimmt war und dass es sich der junge Calvin damit wirklich nicht
leicht gemacht, sondern den dusseren Bruch mit der papstlichen Kirche
als einen wohl notwendigen, aber hochst schmerzlichen Bruch und Ein-
schnitt empfunden hat. So wehrt er sich in seinem Offenen Briefanden
Kardinal Sadolet (1539) leidenschaftlich und bekenntnishaft gegen den
Vorwurf, Kirchenspaltung zu betreiben: «Von allem das schrecklichste
Verbrechen ist, dass wir uns unterfangen haben sollen, Christi Braut, die
Kirche, zu zerreissen. Wenn das wahr wire, hieltest du mit der ganzen
Welt uns allerdings mit Recht fiir verloren...» An anderer Stelle dersel-
ben Schrift hat Calvin in einem eindriicklichen Bild dargestellt, wie er
seinen eigenen Kampf um die Erneuerung der Kirche (und damit den
Kampf der Reformation iiberhaupt) im Verhiltnis zu dem von ithm so
hoch gehaltenen Anliegen der kirchlichen Einheit sah: « Was man mir als
Abfall von der Kirche vorzuwerfen pflegt, so bin ich mir darin nichts
schlechtes bewusst. Oder ist der als Deserteur anzusehen, der die Fahne



276 ANDREAS LINDT

des Anfiihrers wieder hochhebt, wo er Soldaten dahingesunken und
angstlich bleich thre Rethen verlassen sicht und sie autihren Posten zu-
rickruft? Denn so zerstreut waren die Deinen, Herr, dass sie nicht nur
keine neuen Befehle vernehmen konnten, sondern schon fast ihren An-
tithrer, ithren Dienst, ja thren Fahneneid vergessen hatten. Um sie aus
diesem Wirrwarr zu sammeln, habe ich sie nicht einem fremden Feldzei-
chen unterstellt, sondern eben deinem einzigen Banner, dem wir folgen
miissen, wenn wir zu Deinem Volk zihlen wollen. Hier stellten mich
nun jene Leute, die, statt andere in Reih und Glied zu halten, sie vielmehr
in Verwirrung gefithrt haben. Als ich nicht im geringsten locker liess,
arbeiteten sie riicksichtslos dagegen an. Hier hat die ganze Unruhe ihren
Ausgangspunkt, bis der Streit schliesslich zu zwei getrennten Fronten
fihrte. Dir ist es nun anheimgegeben, Herr, zu verkiinden, bei wem die
Schuld liegt. Ich habe stets in Wort und Tat bezeugt, wie sechr mir die
Einheit der Kirche am Herzen liegt. Freilich: Kircheneinheit bestand fiir
mich darin, dass die Kirche in Dir thren Ursprung nimmt und in Dir ithr
Ziel findet. Sooft Du uns Frieden und Eintracht geboten hast, zeigtest
Du auch, dass Du das einzige Band jenes Zusammenhaltes bist. Was
mich betrifft, so musste ich zunachst — wenn ich mit denen Frieden hal-
ten wollte, die sich zu Anwilten der Kirche und Siulen des Glaubens
aufwarfen — dieses Bemithen mitihrer Ableugnung Deiner Wahrheit ins
Verhiltnis bringen. Meines Erachtens misste alles andere einfacher sein,
als zu solcher Gottlosigkeit stillschweigend Ja zu sagen. Dein Christus
hat uns eindeutig erklirt: auch wenn Himmel und Erde sich vermi-
schen, miisse dennoch Dein Wort ewig bleiben...» Calvin unterstreicht
hier ja den Ernst seiner Ausfithrungen dadurch, dass er sie an Gott rich-
tet. Er wird nicht miide, zu versichern, «mit welchem Eifer ich fir die
Einigung Deiner Kirche einzutreten habe, nur dass das Band der Ein-
tracht Deine Wahrheit sein soll». Der piapstlichen Parter wirft er vor,
dass sie die Einigung der Kirche durch den Appell an die Gewalt und
durch weltliche Machtmittel, statt durch die gemeinsame Beugung un-
ter Gottes Wort zu erreichen suche 7. Auch in seinem Schreiben an Kai-
ser Karl V. schreibt er knapp und klar: «Wir haben uns nicht von der
Kirche geschieden und stehen nicht ausserhalb der Gemeinschaft®.»
Diese Uberzeugung der Reformatoren, mit ihrem Bekenntnis zur

Souverinitit des in seinem Wort gegenwirtigen Herrn zugleich auch



REFORMATION UND OKUMENE 277

das Bekenntnis zur einen, katholischen Kirche zu vertreten, hat seinen
Niederschlag auch in den normativen Bekenntnisschriften der evangeli-
schen Kirchen gefunden.

So heisst es im Augsburger Bekenntnis von 1530 (Contfessio Augu-
stana, Cap. VII): «Es wird auch gelehrt, dass alle Zeit miisse Eine christli-
che Kirche sein und bleiben, welche ist die Versammlung aller Glaubi-
gen, bei welchen das Evangelium rein gepredigt und die heiligen Sakra-
mente laut des Evangelii gereicht werden. — Dann dies ist gnug zu wah-
rer Einigkeit der christlichen Kirche, dass da eintrichtiglich nach reinem
Verstand das Evangelium gepredigt und die Sakrament dem gottlichen
Wort gemiss gereicht werden. Und ist nicht not zur wahren Einigkeit
der christlichen Kirche, dass allenthalben gleichformige Ceremonien,
von den menschen eingesetzt, gehalten werden, wie Paulus spricht zun
Ephesern am vierten: Ein Leib, ein Geist, wie ithr berufen seid zu einerlei
Hoffnung eures Berufs, ein Herr, ein Glaub, ein Tauf9.»

Hier wird deutlich formuliert, dass nach reformatorischem Verstand-
nis die Einheit der Kirche konstituiert wird einesteils durch die Verkiin-
digung (die «doctrina evangelii»), andernteils durch die rechte «<ad mini-
stratio» der Sakramente, wobei die heilige Schrift den Massstab fuir das
«pure docere» (die «reine Lehre») und das «recte administrare» (die
«rechte Verwaltung») gibt.

Zugleich wird festgehalten, dass auf dem weiten Gebiet der «traditio-
nes humanae» (der «von den Menschen eingesetzten» Uberlieferungen),
der Riten und Zeremonien, der liturgischen Formen und rechtlichen
Strukturen es innerhalb der Einen Kirche verschieden gehalten werden
kann, ohne dass dadurch die Einheit selber gefihrdet oder gar verun-
moglicht wird.

Damit ist fiir die von Luther her bestimmten evangelischen Theolo-
gen die Spannweite, aber auch die Grenze 6kumenischer Verhandlun-
gen und Einigungsbestrebungen abgesteckt: die Moglichkeit grossen
Entgegenkommens dort, wo es um die Regelung dusserer Fragen der
Kirchenordnung und der Gottesdienstformen ging, zugleich aber Fest-
halten an den zentralen Erkenntnissen des reformatorischen Glaubens-
verstandnisses, die flir die evangelische Predigt und fiir die evangelisch
gepragte Feier von Taufe und Abendmahl unaufgebbar geworden wa-

ren.



278 ANDREAS LINDT

Ganz ihnlich wird auch 1im reformierten Bereich in den Bekenntnis-
schriften die Einheit von der Bibel her als Wesensmerkmal der Kirche
hingestellt und der Vorwurt, die Reformation habe die Kirche gespal-
ten, mit dem Gegenvorwurf beantwortet, in Wirklichkeit zerstore das
Papsttum die Einheit, indem es die Gliubigen unter seine angemasste
Willkiirherrschaft zwingen wolle und die menschlichen Institutionen
falschlicherweise als gottlich und unverriickbar hinstelle. Gerade vom
Bekenntnis zur Einheit der Kirche her wird darum der romische Herr-
schaftsanspruch in der gleichen Linie geschen wie die falsche Aus-
schliesslichkeit der Sektierer. Hier wie dort werden menschliche Mass-
stibe einer institutionellen Uniformitit verabsolutiert und damit fak-
tisch die wahre, in Christus begriindete Einheit der Kirche verraten und
vergewaltigt.

So heisst es in dem von Bullinger 1562 verfassten und 1566 veroffent-
lichten Zweiten Helvetischen Bekenntnis (Confessio Helvetica Poste-
rior, Cap. XVII): «Und da es immer nur einen einzigen Gott gibt, nur
einen Mittler zwischen Gott und den Menschen, den Messias Jesus, einen
Hirten der ganzen Herde, ein Haupt dieses Leibes, schliesslich einen
Geist, ein Helil, einen Glauben und ein Testament oder einen Bund, so
folgt daraus notwendig, dass es auch nur eine einzige Kirche gibt. Des-
halb nennen wir sie die allgemeine christliche Kirche (propterea catholi-
cam nuncupamus), weil sie allumfassend (universalis) ist, sich tiber alle
Teile der Welt und liber alle Zeiten erstreckt und weder durch Ort noch
Zeit eingeschrinkt ist. Wir wenden uns deshalb gegen die Donatisten,
die die Kirche auf weiss was fir Winkel Afrikas beschrinken wollten.
Wir billigen auch nicht die Lehre des romischen Klerus, die bloss die ro-
mische Kirche fuir katholisch ausgibt.» Als Kennzeichen der wahren Kir-
che («notae et signa verae ecclesiae») werden dann (durchausin Uberein-
sttmmung mit der Confessio Augustana) genannt: «vor allem die recht-
massige und reine Verkiindigung des Wortes Gottes, wie sie uns in den
Biichern der Propheten und Apostel tiberliefert ist, die alle zu Christus
hinfiihren» und dann die Teilhabe an den von Christus eingesetzten und
von den Aposteln tiberlieferten Sakramenten. Ausdriicklich wird auch
gesagt, dass in der einen Kirche eine Vielfalt (diversitas) der dusseren
Briuche durchaus nebeneinander Platz habe: «die Einheit der Kirche be-
steht nicht in der Gleichtérmigkeit der Gebrauche» e,



REFORMATION UND OKUMENE 279

Wir kommen nach diesem notwendigen Exkurs in die Theologie der
Reformatoren und der reformatorischen Bekenntnisschriften wieder
zuriick nach Bern. Es ist in den Referaten dieses Kurses wohl deutlich
geworden, wie die Berner Reformation nicht einfach ein aus dem eige-
nen Boden entsprossenes bernisches Gewichs gewesen 1st. Ohne die In-
itialziindung, die von den Schriften Luthers ausging, ohne die kriftige
Wirkung Zwinglis und das Beispiel Ziirichs, ohne die vielen Nicht-Ber-
ner, die in der Berner Kirche und Politik damals titig waren, ist der
Durchbruch der Reformation in Bern gar nicht zu denken. Die Berner
Disputation war gerade deshalb auch tiber Bern hinaus bedeutsam und
wegweisend, weil die Berner da nicht unter sich waren, sondern die fith-
renden Minner der schweizerischen und der siiddeutschen Reformation
fast alle personlich da waren und kriftig mitwirkten. Ebenso konnten
altglaubige und lutherisch gesinnte Votanten zu Worte kommen. Die
Berner Disputation hatte so ausgesprochen Skumenischen Charakter.
Ganz besonders 1st auf die wichtige Rolle der Strassburger Theologen
Martin Bucer und Wolfgang Capito in der Berner Reformationsge-
schichte hinzuweisen '*. Die Strassburger waren in jenen Jahrzehnten ja
die Okumeniker par excellence. Bucer ist rastlos und unermiidlich als
Vermittler und Briickenbauer zwischen den verschiedenen Lagern der
Reformationsbewegung titig gewesen und hat auch bis in die vierziger
Jahre versucht, das theologische Gesprich mit den Vertretern der papst-
lichen Kirche wieder aufzunehmen und den endgiiltigen Bruch doch
noch abzuwenden '2. Der Berner Synodus, bekanntlich das Werk Capi-
tos, 1st in wesentlichen Partien gepriagt vom eindriicklichen Willen zur
Uberwindung verhirteter Kampfpositionen und zur Besinnung auf die
Bindung an Christus als das allen Gemeinsame und alle Verpflichtende
und Verbindende.

So sehr der Entscheid von 1528 und seine Auswirkungen fiir Mitwelt
und Nachwelt einen harten und entscheidenden Bruch mit der kirchli-
chen Tradition und Kontinuitat darstellten, miissen wir doch auch be-
denken, wie trotzdem auch im reformierten Bern und seinem kirchli-
chen Leben manches vom vorreformatorischen Erbe weiterlebte.

Das Tautbiichlein von 1528 lehnt sich in der Taufliturgie noch ganz
stark an die alte Tradition an: es tinden sich da noch die altgewohnten
Responsorien, und die Taufpaten haben kniend das lateinische Paterno-



280 ANDREAS LINDT

ster und Ave Maria zu beten '3. Trotz aller tiefgreifenden Verinderun-
gen blieben doch auch —die Beispiele liessen sich leicht vermehren —1m
Gottesdienst, in Gebet und Frémmigkeit manche zentralen Elemente
der vorreformatorischen Kirche da. Es gab da mitten in allem harten
Bruch auch bewusst und unbewusst erlebbare Kontinuitat biblisch-
christlichen Glaubensguts und festeingebiirgerter Denk- und Le-
bensgewohnheiten. Vor und nach der Reformation fiihlte sich der Ber-
ner selbstverstindlich geborgen in einem Weltbild, das die Weltals Got-
tes Schopfung verstand und in den kleinen und grossen Dingen des All-
tags mit Gottes wunderbarem Eingreifen rechnete. Vor und nach der
Reformation erwartete die grosse Masse des Volkes von Kirche und
Pfarrerschaft, dass sie die jenseitige Gotteswirklichkeit dem Menschen in
den Freuden und Noten seines Erdenlebens nahebringe und gegenwir-
tig mache. Vor und nach der Reformation schien es selbstverstandlich,
dass alle, die zum bernischen Staatsverband gehorten, auch Christen und
Glieder der Kirche seien, dass darum alle Kinder getauft werden mussten
und dass dieser bernische Staat ein christlicher Staat und seine Obrigkeit
cine christliche Obrigkeit se1. Die Taufer, die an diesen Selbstverstind-
lichkeiten riittelten, mussten der Verfemung und Verfolgung verfallen.
Viel uralte Volkstrommigkeit ist auch durch den Umbruch der Re-
formation hindurch lebendig geblieben, auch wenn sie nun weithin in
den Untergrund verdringt wurde. Die Bestandesaufnahme religiGsen
Brauchtums durch die moderne wissenschaftliche Volkskunde zeigt
zum Beispiel deutlich, wie, trotzdem die Reformation zunichst allen
Toten- und Griberkult abgeschaftt hatte, Vorstellungen und Sitten, die
die Zusammengehorigkeit der Lebenden mit den Toten in allen mogli-
chen Formen pflegen wollen, immer wieder hervorbrechen und sich
Raum schaffen'4. Es gibt unterschwellige Gemeinsamkeiten, die wohl
tiefenpsychologisch bedingt sind und von einer 6kumenischen Theolo-
gie und Anthropologie sicher auch bedacht werden missen, aber doch
nicht die Basis bilden kénnen, um ein exklusiv konfessionelles durch ein
okumenisches Christentum und Kirchenbewusstsein zu tiberwinden.
Dass die christliche Wahrheit grosser und weiter ist als alle historisch
gewachsenen Gehiuse der einzelnen Konfessionskirchen, ist nur vom
gemeinsamen Ursprung und Auftrag, von Jesus Christus und vom

Neuen Testament her einsichtig zu machen. Die Oftenheit fiir diese, alle



REFORMATION UND OKUMENE 281

Kirchenmauern und alles Kirchenrecht sprengende Weite und Dyna-
mik des Evangeliums ist sicher durch den Aufbruch der Reformation
wesentlich gefordert worden. Zugleich aber 1st, als dann die Reforma-
tion nicht zur Erneuerung der ganzen Kirche, sondern zur Aufspaltung
der abendlandischen Christenheit in verschiedene, miteinander rivalisie-
rende Konfessionskirchen fiihrte, gerade das Bewusstsein der Universa-
litat der Botschaft und Kirche Christi auf verhingnisvolle Weise ver-
kiimmert. Jede Konfessionskirche kapselte sich nun von den anderen ab
und meinte, in solcher Isolierung am besten ihre Identitit wahren und
ithrem Auftrag gerecht werden zu kénnen.

Dazu hat die Reformation den Trend zum Staatskirchentum michtig
verstarkt. Der Bruch mit der pipstlichen Weltkirche und die enge Bin-
dung an die jeweilige Staatsautoritit beforderte beil den Protestanten
weitherum einen ausgesprochenen Provinzialismus. Die Ordnung der
Angelegenheiten des Glaubens und des kirchlichen Lebens gehdrte nun
zu den Souverinititsrechten des modernen, sich immer absoluter gebir-
denden Territorialstaates und seiner Regierung. Kirchengebiet und
Staatsgebiet, Kirchengrenzen und Staatsgrenzen waren deckungs-
gleich.

Diese Entwicklung gehorte nicht von vornherein zum Wesen der re-
formatorischen Erneuerung. Besonders Calvin hat sich ausdriicklich da-
gegen zur Wehr gesetzt. Er wollte der Kirche eine eigene Ordnung ge-
ben, die sie befihigte, nicht einfach von staatlichen Behérden dirigiert
und verwaltet zu werden 's. Calvin hat seinen eigenen Dienst auch im-
mer im Rahmen der weltweiten Kirche verstanden und praktiziert.
Gottfried W. Locher hat dies in seiner lesenswerten Studie «Calvin — An-
walt der Okumene» knapp und eindriicklich dargestellt 6. Gerade auch
dieses weltweite Kirchenverstindnis brachte es mit sich, dass Calvin mit
Bern, mit dem bernischen Staatskirchentum immer wieder harte Kon-
flikte auszufechten hatte '7.

Wohl pflegte das reformierte Bern spater auch freundschaftliche Be-
zichungen zu anderen reformierten Kirchen und Staaten in der Eidge-
nossenschaft und in West- und Osteuropa. Aber auch diese Bezichungen
waren immer wieder tiberschattet von der Sorge, sich ja nichts dreinre-
den zu lassen in das souverine Recht, tiber Lehre und Leben der Berner
Kirche in Bern und nurin Bern zu bestimmen. Als 1618 die Dordrechter



282 ANDREAS LINDT

Synode als ein grosses internationales Treffen von Vertretern der refor-
mierten Kirchen zustandekam, schickten auch die Berner eine Delega-
tion, aber erst nach Uberwindung grosser Bedenken, mit vielen Vorbe-
halten und mit der ausdriicklichen Instruktion, es diirfe zu keinen Be-
schliissen kommen, die zu Neuerungen fithren konnten '8, Diese angst-
lich-bewahrende Grundhaltung beforderte natiirlich die Selbstisolie-
rung gegentiber Einfliissen und Ideen aus anderen Kirchen und Lian-
dern.

Als dann um 1700 mit dem Aufbruch eines neuen Denkens und einer
ncuen Frommigkeit im frithen Pietismus und in der frithen Autklirung
viele die befreiende Entdeckung einer inneren, glaubensmissigen Ver-
bundenheit tiber alle Konfessionsgrenzen hinweg machten, da haben die
staatlichen und kirchlichen Behorden in Bern mit repressiven Massnah-
men gegen die gefihrlichen Neuerer hart durchgegfiffen 9. Gegen ein
okumenisches Christentum, das die Ausschliesslichkeit der konfessio-
nellen Wahrheitsanspriiche nicht mehr gelten liess, berief man sich dann
gern auf die Treue zur Reformation. Man meinte, diese Treue nur wah-
ren zu kénnen, wenn man streng und ohne Abstriche festhalte an den
Entscheidungen und Abgrenzungen des 16. Jahrhunderts.

Hier fiihrt uns die historische Betrachtung nun mitten in gegenwir-
tige Fragestellungen. Wir kénnen in unserem Zusammenhang nur an-
deutungsweise darauf eingehen. Wir miissten jetzt eingehend reflektie-
ren, was uns als Menschen und Christen des 20.Jahrhunderts mit dem
16.Jahrhundert, mit den Fragen und Antworten der Reformationszeit
verbindet und was uns heute von den Fragen und Antworten von da-
mals trennt. Wir miissten uns vergegenwirtigen, wie Weltbild und Le-
bensgefiihl, wie das Selbstverstindnis des Staats und die Lebensbedin-
gungen des einzelnen sich in fast allen Bezichungen griindlich unter-
scheiden von der Zeit vor 450 Jahren.

Wenn wir davon iiberzeugt sind, dass dic in der Bibel bezeugte Bot-
schaft giiltig bleibt auch fiir den Menschen der modernen, technisch-in-
dustriellen und siakularen Gesellschaft, so haben wir umsomehr zu fra-
gen nach den Ausdrucks- und Lebensformen, in denen diese Botschaft
heute glaubwiirdig Gestalt annchmen kann. Der aus der Kirchenspal-
tung des 16. Jahrhunderts hervorgegangene Konfessionalismus muss ge-

rade darum dann in Frage gestellt, tiberholt und tiberwunden werden.



REFORMATION UND OKUMENE 283

Wir haben gesehen, wie stark und lebendig be1 den Reformatoren zu-
nichst der universale, Skumenische Ansatz gewesen ist. Dieser Ansatz ist
im harten Gegeniiber und Gegeneinander der Konfessionen vollig unter
die Rider gekommen.

Treue zur Reformation heisst nun aber gerade nicht Konservieren der
Kirchenspaltung, sondern es heisst, jenen urspriinglichen, universalen,
okumenischen Ansatz wiederaufnehmen und ithn unter den Bedingun-
gen und historischen Erfahrungen unseres Jahrhunderts neu bedenken.
Reformation, Erneuerung der Kirche und Erncuerung des ganzen Le-
bens aus den Ursprungskriften im biblischen Evangelium ist einimmer
wieder neuer Auftrag. Reformation ist nicht im 16.Jahrhundert ein fiir
allemal geschehen. Sie muss heute und morgen, angesichts der Fragen
und Herausforderungen unserer Zeit, neu geschehen. Da sind wir dann
nicht mehr riickwirtsgewandte Betrachter, sondern sind selber gefor-
dert. Da sind wir miteinander, iiber alle Unterschiede der konfessionel-
len Herkunft und der individuellen Prigung hinweg, gefordert. Das ist
die Erkenntnis und das Erlebnis der modernen Skumenischen Bewe-
gung.

Und darum darf und soll uns das Gedenken an dic Berner Reforma-
tion vor 450 Jahren zur 6kumenischen Besinnung und zum 6kumeni-
schen Einsatz rufen. So kann und soll es auch seinen guten Sinn haben,
wenn nun diese Vortragsreihe mit dem Thema «Reformation und Oku-

mene», mit dem Weg von der Reformation zur Okumene abschliesst.

ABKURZUNGSVERZEICHNIS

(GUGGISBERG GucaeisBERG, KuUrT: Bernische Kirchengeschichte. Bern: Haupt,
[1958].
STRASSER Strasser, Otro EricH: Capitos Bezichungen zu Bern. Leipzig:

Heinsius, 1928. (Quellen und Abhandlungen zur schweizerischen
Reformationsgeschichte. 7.)

ANMERKUNGEN

t Cf. E. WotF, Die Einheit der Kirche im Zeugnis der Reformation (in: ders., Peregri-
natio, Studien zur reformatorischen Theologie und zum Kirchenproblem, 1954,
146ff).



284 ANDREAS LINDT

* MARTIN LuTHER, Werke, (Weimarer Ausgabe) 30, 111, 55212 («Wider etliche Rot-
tengeister», 1532), zit. bet Worr, a.a. O, 152f.

i LuTHER, (Weimarer Ausg.) 47, 2365 (Predige tiber Matth. 18, 1537), zit. bei WoLr,
o e IRL 00 M, 18

4+ Cf. WoLF, a.a.O., 151 f., Anm. 19.

s Cf. W.NieseL, Die Theologic Calvins, 1957, 2. Aufl., 183 ff. - A. Ganoczy, Calvin,
théologien de I'église et du ministére, 1964 (dt.: Ecclesia ministrans, 1968).

6 Inst., Lib.IV, Cap.], 2.

7 CALVINI opera selecta, ed. P. Barth, [ (1926), 482tf. (dt.: G. GLoEpE, Musste Refor-
mation sein?, 1954, 41f.).

$ Corpus Reformatorum VI, s19 (zit. be1 W. DANKBAAR, Calvin, 1959, 28).

2 Die Bekenntnisschriften der ev. luth. Kirche (1930) I, s9f. (Conf. Aug. VII).

1o W.NieseL (Hg.), Bekenntnisschriften und Kirchenordnungen der nach Gottes Wort
reformierten Kirche (1938), 248 ft. (dt.: Das Zweite Helvetische Bekenntnis, 1966,
77ff.). Cf. B.GassmanN, Ecclesia Reformata. Die Kirche in den Reformierten Be-
kenntnisschriften (1968).

11 Cf. STRASSER. |

2 Cf. F. W.KaNTzENBACH, Das Ringen um die Einheit der Kirche im Jahrhundert der
Reformation (1957).

13 Cf. GUGGISBERG, 100f.

4 Cf. z. B. E.STrUBIN, Grundfragen des Volkslebens bei Jeremias Gotthelf (1959).

s Cf. J. Bonarec, Calvins Lehre von Staat und Kirche (1937). —J. WEErRDA, Ordnung
zur Lehre — Zur Theologie der Kirchenordnung bei Calvin (in: J. MorTmaNN [Hg. |,
Calvin-Studien, 1959).

16 G. W.Locner, Calvin — Anwalt der Okumene (1960).

7 Cf. K. GucaisBerG, Calvin und Bern (in: Festgabe fiir L. v. Muralt, 1970, 266 {f.).

18 Cf. GUGGISBERG, 299 t.

19 Cf. GUGGISBERG, 387ff.



	Reformation und Ökumene

