Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 64 (1980)

Artikel: Die Reformation und das kirchenmusikalische Leben im alten Bern
Autor: Aeschbacher, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1070941

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1070941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

225

GERHARD AESCHBACHER

DIE REFORMATION UND
DAS KIRCHENMUSIKALISCHE LEBEN
IM ALTEN BERN

Uber unser Thema existiert, soweit es den Gemeindegesang und die Or-
gel betrifft, eine griindliche Literatur’. Trotzdem ergaben sich fiir un-
sere Darstellung einige Schwierigkeiten. Uns interessiert namlich nicht
nur der Gemeindegesang, sondern das Verhiltnis der reformierten Kir-
che zur Musik ganz allgemein. Leider sind die theologischen Ausserun-
gen hiezu unsystematisch und zum Teil sehr widerspriichlich. Oft haben
die vielen Zitate aus der Bibel und den Kirchenvitern mehr Alibifunk-
tion, als dass sie Wesentliches und Grundsitzliches aussagen. Wir wagen
deshalb den Versuch, auf eine Diskussion der theologischen Ausserun-
gen zu verzichten, uns allein an die historischen Fakten zu halten und sie
nach einer eventuellen verborgenen Tendenz zu befragen. Hier aber
dringen sich einige Feststellungen auf:

Wir wissen sehr wenig, ja so gut wie nichts iiber die private Musik-
pflege im ausgehenden 17. und 18.Jahrhundert. Und doch lassen einige
wenige Quellen vermuten, dass es etwa seit 1672, dem Griindungsjahr
des ersten Collegium musicum, in Bern ein beginnendes Musikleben
gab.

Noch weniger wissen wir iiber das 16.Jahrhundert, die Musikpflege
in den humanistischen Kreisen Berns, die Musik in den Dramen und
Fastnachtsspielen, die Musik der Stadtpfeifer, die dem 6ffentlichen Le-
ben Glanz und Akzente verlichen. Ebenso ahnen wir nur etwas von der
Volksmusik in ihrer Buntheit, Derbheit, Farbigkeit und Vitalitit.

Es ist also dusserst schwierig, ja unmaéglich, den bekannten kirchen-
musikalischen Tatsachen den richtigen Stellenwert zu geben, sie in den
musikgeschichtlichen und musiksoziologischen Zusammenhang zu
stellen.

Oft wird unser Geschichtsbild wesentlich von dandliufigen Meinun-
gen» und Vorurteilen bestimmt. In der Geschichte des Gemeindeliedes
ist dies in ganz besonderem Masse der Fall. So gehen wir stillschweigend



226 GERHARD AESCHBACHER

von der Annahme aus, beim Gemeindegesang handle es sich um eine
spontane, nicht aufzuhaltende, elementare Bewegung, in der die refor-
matorische Gemeinde am besten, die Gemeinde zur Zeit der Aufklirung
am schlechtesten gesungen hitte. Die Geschichte des Gemeindegesangs
wird zur Geschichte seines «Verfalls». Ungepriift setzen wir auch voraus,
die lebendige Gemeinde singe stets ein neues (zeitgenossisches) Lied, ob-
wohl wir wissen, dass der Psalmengesang sich zum Beispiel in der berni-
schen Kirche erst hundert Jahre nach seiner Entstehung einzubiirgern
begann. Wir kdnnen uns auch nicht vorstellen, dass die Pflege der geist-
lichen Musik und des Kirchenliedes eine andere Zielrichtung als den
Gottesdienst haben kénnte. Der Blick fiir die geschichtliche Wirklich-
keit wird offensichtlich durch theologische und religiose Vorstellungen
getriibt.

Nun eréffnen neue Untersuchungen und einige bis jetzt nicht beach-
tete oder erst vor kurzem entdeckte, zum Teil auch unbekannte Quel-
len? andere Perspektiven und Zusammenhinge, die die bisherigen Er-
gebnisse erginzen und in neuem Lichte erscheinen lassen.

Wie verschieden dieselbe Tatsache beurteilt werden kann, zeige ein
vielzitiertes Ereignis aus dem 16. Jahrhundert: Als die Gemeinde in den
Kirchen von Basel zu Ostern 1526 aus freien Stiicken Psalmen an-
stimmte, war dies nach Oekolompad von so elementarer Wirkung, dass
«il fromme Leuth vor Freuden geweinet». Amerbach sicht es anders:
«Das Volk lasst er in seinen Kirchen Psalmen heulen, und zwar ins Deut-
sche iibersetzte 3.» Religiose Ergriffenheit und humanistisches Kunstver-
stindnis decken sich in keiner Weise.

Wir versuchen nun die historischen Tatsachen unter einem umfassen-
den Gesichtspunkt zu ordnen. Die Grundfrage, die uns beschiftigt, das
Verhiltnis der reformierten Theologie zur Musik, illustrieren wir anek-
dotisch mit einer Erinnerung. An einem Gesprich zwischen Theologen
und Kirchenmusikern dusserte sich ein sehr berithmter Pfarrer tiber sei-
nen ebenso bekannten Organisten in folgenden Worten: «Ich bin ausser-
ordentlich dankbar, dass an unserer Kirche ein Organist amtiert, der
nicht so kiinstlerisch spielt, und nichtinder Artder Leute, die ins Casino
gehen.» Damit 1st zweierlel ausgesagt. Erstens, dass der Organist sein
Amt als voll integriertes Gemeindeglied ausiibte und der Pfarrer often-

bar zum erstenmal Musik in wirklich gottesdienstlicher Funktion er-



REFORMATION UND KIRCHENMUSIKALISCHES LEBEN 227

lebte, und zweitens, dass dieses Erlebnis an seinem gebrochenen Verhilt-
nis zur Musik nichts anderte. Ist diese Situation, die normalerweise
nichtintegrierte Musik und das grundsitzlich gebrochene Verhiltnis zur
Musik, spezifisch reformiert? Bevor wir diese Frage anschneiden, wer-
fen wir einen Blick auf die Rolle der Musik im vorreformatorischen
Bern.

MUSIK IM VORREFORMATORISCHEN BERN

Bern war nie eine besonders musische Stadt. Erst mit der Griindung des
Chorherrenstiftes 1485, dem gleichzeitig eine Singerschule angegliedert
wurde, konnen wir von einer Kirchenmusikpflege 4 sprechen. Das biir-
gerliche Selbstbewusstsein war sich offenbar des Abstandes zwischen
seinen kirchenmusikalischen Zustinden und der politischen Bedeutung
der Stadt innegeworden. In den Burgunderkriegen lernte man Ansprii-
che an die Lebenshaltung stellen, die sich auch aut kulturellem Gebiet
geltend machten. Die Einrichtung der Berner Stiftsschule war notwen-
dig geworden, weil die Lateinschule zwar beim Gottesdienst mithelfen
musste, aber nicht wie die Dom- und Klosterschulen Kirchendienst und
Musik an erste Stelle setzen konnte. Als eine dem Staat unterstellte
Schule stand bei ihr doch der eigentliche Bildungszweck im Vorder-
grund.

Die neue Siangerschule wurde vom Stiftskantor, dem Dominuskantor
oder «Herr Senger», geleitet. Er dirigierte nicht etwa den Chor —das be-
sorgte der Kantor —, sondern er iibte die Oberaufsicht {iber den Gottes-
dienst aus, hatte Kantor, Choristen und Organist zu treuer Amtserfiil-
lung anzuhalten und {iberwachte die baulichen Anderungen im Singer-
haus. Der Stiftskantor wurde durch den Rat der Stadt gewihlt und
durch den Bischof von Lausanne investiert.

Zum Sdftskantor kam sein Stellvertreter, der Succentor. Seine
Hauptaufgabe bestand darin, die Intonationen im Gottesdienst zu singen
und daneben fiir die Disziplin des Chores zu sorgen, Fehlbare, Schwiit-
zer und Unruhige zu warnen und Ungehorsame dem Normator anzu-
zeigen, der sie durch Lohnabzug bestrafte.

Der Kantor stand der Singerschule vor, in der sechs Chorknaben in-

tern erzogen und unterrichtet wurden. Diesen Knaben hatte er tiglich



228 GERHARD AESCHBACHER

zwel Stunden Unterricht zu erteilen, eineim Lesen und Schreiben, wohl
auch 1n den Anfangsgriinden des Lateins, die andere in Musik. Dazu
kam der ausgedehnte Kirchendienstin Messen und Horen. An Festtagen
und spiter auch in der Vesper wurde mehrstimmig musiziert. Die Kan-
toren waren meist Geistliche mit «Herr» angeredet, oder Magister, mit

«Meister» angesprochen. Unter den Kantoren sind die bertthmtesten

Herr Bartholomius Franck,

Meister Franz Kolb,

Meister Heinrich Wolflin,

Herr Johannes Wannenmacher,

Melchior Volmar Roth (Lehrer Calvins und Bezas in Orléans und
Bourges),

Cosmas Alder.

Heinrich Wolflin wurde i523 Stiftskantor, der als Solist die besonders
wichtigen Aufgaben des Passionensingens zu iibernchmen hatte, am
Palmsonntag secundum Matthacum, am Dienstag secundum Marcum,
am Mittwoch secundum Lucam und am Karfreitag secundum Johan-
nem.

Oft wurde der «Schuler», das heisst der Lehrer der Lateinschule, als
Gehilfe beigezogen. Beim Chorgesang halfen zudem Kapline und
Chorherren mit, gelegentlich auch der Organist und der Inhaber der
Nydeggpfriinde. Das ergab einen Chor von maximal 12 Summen.

Die Singerknaben wohnten im Singerhaus, in recht kliglichen
Wohnverhiltnissen. Am 4.Mirz 1517 musste nachgeschen werden,
welcher Knabe erfroren sei. Sie erhielten zur Wohnung auch Kleidung:
Wams, Hose, Schuhe, Chorrock und Kutzkappe. Die Freiplitze waren
schr begehrt, nicht nur von den S6hnen der Bernburger, sondern auch
von Knaben aus der ganzen Schweiz, aus Miilhausen und Rottweil. Die
bertihmtesten der Knaben sind Volmar Roth und wahrscheinlich Gla-
rean;

An die Austiihrung stellte man strenge liturgische Massstibe. Schon
1481, achtzig Jahre vor dem Tridentinerkonzil, beschloss der Rat, die
Psalmen 1im Complet miissten secundum octavam tonum gesungen
werden und «nitt me wie vor, jn trumeters wyss».

Eine zweite Siule der Musikpftlege vor der Reformation und im nach-



REFORMATION UND KIRCHENMUSIKALISCHES LEBEN 229

reformatorischen Bern bis weit ins 18.Jahrhundert hinein bildeten die
vier Stadtpfeifer s. Solche Bliser, auch Ratsmusikanten genannt, gehor-
ten seit dem 15.Jahrhundert zu jeder Stadt, an kleinern Orten ein Mei-
ster mit seinen Gesellen, an grossern bis acht Spieler. Zu ihren Aufgaben
gehorten reprisentative Musik bei Feiern, Autmirschen, Fiirstenbesu-
chen, Ratszusammenkiinften, akademischen Feiern. In kleinen Stadten
wie Bern gehorte dazu auch das Amt des Tiirmers, das heisst der Wacht-
dienst auf'einem Turm. Der Tiirmer hatte bei Feuer oder Gefahr Warn-
signale zu geben und zu bestimmten Tageszeiten das Abblasen zu ver-
richten. Nach der Reformation wurde die Mitwirkung in der Kirche
iblich. Bei Hochzeiten und Geselligkeiten spielten die Stadtpfeifer,
streng geregelt nach Rang und Stellung der betreffenden Biirger, auch
in Privathdusern auf. Als «<Handwerker» waren sie zunftmissig organi-
siert und gliederten sich in gleicher Weise in Meister, Gesellen und Lehr-
jungen.

Aus nachreformatorischer Zeit, aus dem Jahre 1572, besitzen wir ein
Reglement fur die Stadtpfeifer 6, « Bestallung und Ordinanz der vier nii-
wen Stetpfyfern, Pousuner und Zinkenbleser», aus dem wir einige Stel-
len zitieren:

«Dannenthin mit irem dienst und kiinste uf allen instrumenten, es
syent flouten, schwiglen, krummhorn, pousunen, veldtrumenten und
zinken, welcherlel gatung die sind und man ir lust und gevallen het ze
horen jeder zyt frywillig firher ze geben, Iren Gnaden ze dienen, froud
und kurzwil ze machen, es sye in gemeiner versammlung des Regi-
ments, uf besundere festtag, als Ostern und andern zyten, desglichen wo
und wenn sy wither beriift und gheilen wiirden, ze warten und ze die-
nen vom Senat gemeinlich oder etlichen us inen und der Burgerschaft
besunder, es sye in ankunft frémbder Herren und botschaften us der Eid-
gnoschatt und anderstwo hir, in gemeinen ladenschaften [Einladungen]
und malziten ouch uf erlichen gselschattmalen und by andren, die ouch
dessen gewalt und ansechen hand, sie zu beriifen, ir musicspil ze horen,
im selben sich jederzyt willig und gehorsam ane [ohne] verdruf} erzou-
gen.

I[tem alle suntag nach der mittagpredig uf dem lichturn mit iren in-
strumenten uf beid syten nitsich und obsich sich laBen héren ein stiick
oder mer plasen wie es sich je schicket.



230 GERHARD AESCHBACHER

Und ouch in summers zyt nach dem nachtmal aber uf dem kilchturn
mit iren instrumenten gegenwirtig sin, die music celebrieren minen
gnidigen Herren und andern so vil malen da spacieren zuo recreacion?
und luste...»

Die Stadtpfeifer miissen zuzeiten iiber ein beachtliches Konnen ver-
fligt haben. Dafiir spricht die «Tiitsche Musica» von 1491 9, eine Einfiih-
rung in die Figuralmusik, vermutlich von Bartholomius Franck, die
nach Geering sich cindeutig an die Stadtpfeifer wendet.

Fassen wir das in unserm Zusammenhang Wesentliche kurz zusam-
men: Kirchenmusik und die Musik der Stadtpfeifer waren noch ganzin
die kirchliche und gesellschaftliche Ordnung ecingebaut. Musik war
keine dstehtische Zugabe, Kunstausiibung, Freizeitbeschiftigung im
modernen Sinne. Sie gehorte unabdinglich zum Gottesdienst wie zum
stadtischen Leben. Sie hatte normativen Charakter, stellte das Normen-
gefige gleichsam musikalisch dar, symbolisierte es durch streng gere-
gelte Zeichen und Zuordnungen. Bestimmte Instrumente oder Musik-
arten gehorten zu bestimmten Wiirdentrigern oder Ereignissen. Die
Musik stellte diese stindisch-gesellschaftliche Ordnung nicht nur dar,
tiberhéhte sie nicht nur musikalisch, sondern hatte zugleich die Funk-
tion der Einiibung und Integration in das bestehende Wertsystem und
die geltende Gesellschaftsordnung.

Diese stindisch-mittelalterliche Funktion blieb bei den Stadtpfeifern
bis ins 18. Jahrhundert bestehen. Als Beleg diene ein Ausschnitt ausdem
Reglement fiir die Feldtrompeter® vom 23. August 1676:

«Damit die beide in einer Reuters Bestallung uffgenomme Feldt-
Trompeter Peter und Sebastian Stocker, gebriidere, nicht von menigk-
lichen ohne Underscheid missbrauchet und in den zuchen, dahin sy
mochten geftihrt werden, unniitz gemacht werdind, habend jr Gnaden
irenthalben volgendes Reiglement zu machen nohtwendig funden:

— Bevorderst, daf3 sy mitirem Trompeter-Rock, Trompeten und Fah-
nen niemanden anderst als in Gesandtschafften an unsere Potentaten
und Stinde uffwarten und dienen sollind ?

— Wann dann einer Meiner Gnidigen Herren der Rahten uff ire Rei3en
im Landt, dahin sy CommilBionen haben werden, den eint oder ande-
ren under inen mitzunemmen begehrt, mégen sy wol mitiren Trom-



REFORMATION UND KIRCHENMUSIKALISCHES LEBEN 231

peten mitreiten, aber ohne Fahnen und Rock und allein inirem Man-
tel -

— Megh die Burger aber, wie auch ander die der Zahl der 200 nicht sind,
mogen sy uffire Reillen ins Landt zwar auch mitnemmen, aber nur
Reuters Weise, und ohne Trompeten.

— Im tibrigen dann sollen sy hiemit ernstlichen vermahnt sein, sich also
ehrlich und wol zuverhalten, wie redlichen Trompeternim Reich zu-
steht, zu dem Ende ohnnohtige Gesellschaften und Zechen vermei-
den, sich nicht zuverachtlich noch zu familiar machen, und im tibri-
gen sich von Tag zu Tag, es seye wann sy obgedachtermalien, oder
ouch an offentlichen Solenniteten (darunder Megh der Rithen Kin-
deren Hochzeiten auch gerechnet) gebraucht werden, oder sich
selbsten exerciren, dahin befleilen, daf} sy in dieser Kunst sich allezeit
mehr perfectionieren thiiyen.»

Der Ubergang zur nachreformatorischen Zeit liesse sich anschaulich
am Schicksal der zwei Kantoren Alder und Wannenmacher? zeigen. Al-
der wurde 1528 Bauherrenschreiber. Wannenmacher, der 1513 als Kan-
tor nach Freiburg gezogen war, dort in humanistischen Kreisen ver-
kehrte, sich politisch engagierte — seine Motette «Attendite populus», in
der er die Tagsatzung vor dem Biindnis mit Frankreich warnte, ist
Zeugnis dafiir —, wurde 1530 als Anhidnger der Reformation «getiirnt
und ufs streckstuelle» gesetzt. Nur die Fiirsprache Berns rettete thn. Er
wurde danach Landschreiber in Interlaken.

Welche personliche Tragik sich hinter solchen Angaben, hinter dem
Aufgeben der Kunst zugunsten einer Glaubensiiberzeugung verstecken
kann, ahnen wir bei seinem Schicksalgenossen auf dem streckstuelle,
dem Organisten Hans Kotter 0. Kotter hatte sich eifrig fiir die Reforma-
tion eingesetzt. Davon zeugen verschiedene Briefe an Amerbach und
Zwingli. Luthers Sendschreiben an den christlichen Adel deutscher Na-
tion macht ihm gewaltigen Eindruck: «Def3glichen hab ich nie gelesen
noch gehort / alle montschen verwondern sich darob / letzlich meinen
der tiifel redt ull ihm / oder der heilig geist.» Leidenschaftlich engagiert
er sich fiir die Bauern. Ein Gedicht, das er Zwingli zur Weiterleitung
und Begutachtung, eventuell zur Verwendung, an Meister Hans Fiiessli
zustellt, zeigt es deutlich. Er nennt sich darin «einen Armen, der gern



232 GERHARD AESCHBACHER

wollte der mindste mitgesell seyn». Wie gefihrlich dieses Engagement
war, kann man an der Tatsache abmessen, dass Freiburg am 4. Mai1525
gegen «die durch inbildung des Lutters underwysung aufrithrerischen
Bauern» einen Auszug von 1200 Mann anordnete, 1527 alle Anhénger
der Reformation verbannte und Kotter 1530 «eintiirnte». Nach der Fiir-
sprache Berns kam er aut dem Umweg tiber Strassburg als Lehrmeister
der deutschen Schule nach Bern. Uber dieses Schicksal dussert er sich in
cinem ergreifenden Brief vom 19. August 1536 an Amerbach:

«do must ich mich der zusagung behilffen miner gnidigen hern zu
Bern, welchen ich solt ein cronigk beschriben han, welchs ouch zertigk
gestellt ward, must mich allso annemhen umb cin tiitsche schul, wolte
ich anders nit mangel liden. Solchs ist mir der grost last und schmirtzen,
den mir der herr het mégen uft legen, wo er mir nit geduldt geb, so must
ich erligen. Was ich je hab geflohen und geschiicht, das ist mir in den
busen gefallen. Ich bitt allweg den hern, das er mich mit eim andern zu-
gang woll versechen, oder mich gar hinweg nemhen, damit ich nit

miesse in solicher beladnuf3 min laben enden.»

MUSIK IM NACHREFORMATORISCHEN BERN

Der totale Abbruch der Kirchenmusik, die Entfernung von Orgelspiel
und Gesang als «Gleissnerei der Totenfresser», brachte nicht nur einen
Verlust an Farbe und Glanz, ein abruptes Ende einer verheissungsvollen
Entwicklung, er unterbrach das musikalische Leben der reformierten
Schweiz, insbesondere Berns fiir Jahrhunderte. Erst im 19. Jahrhundert
beginnend und im 20.Jahrhundert sich entfaltend, kann man wieder
von einem Musikleben von einiger Bedeutung sprechen.

Im tiglichen Leben allerdings zeigte sich der Einschnitt nicht so scharf
und plotzlich. Nach wie vor prigten die Stadtpfeifer mit ihrer gesell-
schaftlich integrierten Musikaustibung, prigte die Musik in Spiel und
Drama, die buntbewegte Volksmusik, das scharfe Reaktionen hervor-
rufende politische Lied das Leben der Stadt. Erst gegen Ende des
16.Jahrhunderts scheint es «grau» zu werden. Fahrende Musiker werden
aus der Stadt gewiesen, Chorgerichte gehen gegen «Fidler» vor, die Hu-



REFORMATION UND KIRCHENMUSIKALISCHES LEBEN 233

manistengeneration stirbt aus. Und wenn die Bauern im 17. und noch
im 18.Jahrhundert in den Wirtshiusern Psalmen grélen ', soist das kein
Triumph der Reformation, sondern Zeugnis einer Einengung des Le-
bens und des Verlustes von buntbewegter Farbigkeit. «Faute de mieux»
sangen die Bauern Psalmen.

Ein neues Verhiltnis zur Musik kiindigt sich aber schon im 16. Jahr-
hundert an, das zwar gegen 1580 zu verschwinden scheint, von 1675 an
zu wachsen beginnt und sich erst in unserer Zeit voll auswirkt, namlich
cin demokratisch ausgebreitetes Verhiltnis zur Musik, die nun als Kunst,
als Freizeitbeschiftigung, als Entwicklung und Verwirklichung der per-
sonlichen Fihigkeiten betrieben wird.

Im nachretormatorischen Bern gab es einen ganzen Kreis humani-
stisch gesinnter Minner, wie Alder, Kotter, W6ltlin, Wannenmacher,
Glaner, Apiarius und Musculus. Es ist kaum anzunehmen, dass sie nicht
nach dem Vorbild Amerbachs, Zwinglis und anderer anspruchsvolle
Hausmusik pflegten. Eine leider unvollstindig tiberlieferte Motette Al-
ders (?) «Musicorum Bernensium Catalogus» '* kénnte uns wohl Aus-
kunft geben. Immerhin weist eine Bemerkung von Musculus auf die
Moglichkeit hin, dass in Bern so etwas wie ein «Singverein» bestand.

In die gleiche Richtung einer freien Musikausiibung, die ihren Sinnin
sich selbst trug, weist die Tatsache, dass Bern und Ziirich einen Lauten-
lehrer '3 anstellten und sich die Musikpflege in der Schule von Ziirich
und St. Gallen keineswegs auf einfachen Psalmengesang beschrinkte. So
hat Zwingli fiir die Auffiihrung des Pluto von Aristophanes in griechi-
scher Sprache selber die modos fiir die Chére komponiert '4, und die
Schulordnung 's von 1622 sagt klar und eindeutig, dass im Collegium
Carolinum die vier- bis sechsstimmigen Gesange des Balthasar Muscu-
lus, die teutschen Lieder eines Gallus Dressler und die Cantiones sacrae
fur funf bis acht Stimmen des Michael Praetorius gesungen wurden.

Es scheint deshalb hochst fragwiirdig, die Musikpflege in den Latein-
schulen der reformierten Schweiz im 16.Jahrhundert einseitig unter
dem Aspekt des Dienstes an der Kirche ' zu sehen. Diese Beurteilung ist
allzusehr vom Bild der lutherischen Kantoreien geprigt. Der Musikun-
terricht weist in der reformierten Schweiz vielmehr einen ganz neuen,
modernen Ansatzpunkt auf, eine neue Zielrichtung, die erst in unserer

Zeit zur vollen Auswirkung gelangt. Daran dndert auch die Tatsache



234 GERHARD AESCHBACHER

nichts, dass diese humanistischen Bestrebungen wihrend der Gegenre-
formation weitgehend zum Erliegen kamen. Wir zogern deshalb nicht,
sogar die bescheidenen, oft kliglichen Ansitze in den Bernerschulen in
diesem Sinne zu interpretieren, als Beginn eines musikalischen «Alpha-
betisierungsprozesses».

Wir versuchen nun die weitere Entwicklung in drei Thesen zusam-
menzufassen. Unser Anliegen ist dabei die Frage nach dem «spezifisch
Reformierten». Andere wichtige Zusammenhinge treten damit in den
Hintergrund.

1. THESE: Lebendiger Gemeindegesang war stets das Resultat eines langen
Lernprozesses, in ganz besonderem Masse in der bernischen Kirche.

Die Einfiihrung des Gemeindegesanges in der Stadt und in der Land-
schaft Bern war keine spontane Angelegenheit, keine Grundwelle. Sie
war zunidchst Wunsch und Wille der Obrigkeit. Es brauchte mehr als
150 Jahre steter Bemiihungen, um den Gemeindegesang zum allgemei-
nen Brauch werden zu lassen. Verfolgen wir diese Anstrengungenin ei-
nigen Hauptetappen:

1538 wurde in einem Erlass die Stadtschule angehalten, dass die Jugend
didre psalmen singen und sy der schulmeister mit dem provisor ii-
rend».

1558 sangen die Schiiler alle Sonntage vor der Predigt einen Psalm.

1574 wurde der erste Kantor, Hans Kiener, gewihlt und bestimmt, «das
man fuirhin all suntag vor und nach der predig singen solle, doch
zu winters das nachsingen ullsetzen».

Da ein Ratserlass von 1573 vom «niiw gesang» spricht, kann an-
genommen werden, dass wir von diesem Zeitpunkt an von Ge-
meindegesang sprechen diirfen.

Offenbar war aber die Fithrung des Gesanges durch den Kantor
(Vorsinger) und den Schiilerchor, trotz der Errichtung eines Lett-
ners, nicht gentigend ; denn

1581 wurden die Stadtpfeifer zum Blasen der Psalmen in die Kirche
beordert.



REFORMATION UND KIRCHENMUSIKALISCHES LEBEN 235

Auf dem Lande 7 liess die Einfithrung noch linger auf sich warten.
Erst gegen die Mitte des 17.Jahrhunderts tauchen die friithesten Nach-
richten auf. In der zweiten Hilfte mehren sich die Hinweise. Leider feh-
len umfassende Untersuchungen, doch diirften die vorhandenen Anga-
ben die Situation richtig widerspiegeln. Rubi erwihnt als erste Ge-
meinde Saanen 1628, dann Kirchberg 1632 und Gsteig 1647. Der Gstei-
ger Pfarrer Simon Geiss bemerkt 1n seinem Landbuch, er sei der erste,
«so die rechte Musikkunst in der Landschaft eingefiihrt, also daf3 zu sei-
nen Zeiten die Ubung des Psalmensingens heftig zugenommenn.

Dabei diirfen wir uns aber nicht vorstellen, die Gemeinde hatte tiber-
all mitgesungen. Zunichst handelte es sich vorwiegend oder fast aus-
schliesslich um Chorgesang. Dafiir einige Belege:

1632 fithrte Kirchberg den «Gsang» ein und wies die drei Schulmeister
an, dass sie die Jugend «im Gsang» unterrichten sollten. Des weitern wird
verordnet, «dal} vermdgliche Landtliit an Hochzytten den Sengeren
[dem Chor] 2 MaB verehrindt».

Michael Studer, der ein Spottlied iiber das Singen verfasste, wurde
verknurrt, «er solle allemal sich mitden Sengerenim Psalmensingen vor
der Gmeind Gottes iiben und seine Kinder auch dahin halten».

Es handelt sich also beim «Gsang» in Kirchberg um Chorgesang. Der
Chor bestand aus der bis 20jidhrigen Unterweisungsjugend und einigen
Erwachsenen, die zum Teil entschadigt wurden.

In Diirrenroth bestand 1659 ein Chor, der im Gottesdienst mitwirkte.
Erst 1680 wurden die Gemeindeglieder aufgefordert, ein Psalmenbuch
zu kaufen und womoglich mitzusingen.

Da in Kerzers von 1810 an keine Bliaser mehr mitspielten, wurdenim
Jahre 1812 die Predigtbesucher zum Gesang verpflichtet. (!)

In Grandval existierten noch 1920 ein Vorsinger und ein Chor. Des-
halb sangen nur einzelne Gemeindeglieder mit.

Der Gemeindegesang hatte vielerorts mit Spott und Ablehnung zu
rechnen. Die Chorgerichte befassten sich mit den Spéttern:

In Saanen wird 1628 ein Mann bestraft, «der das Gsang verachtet und
geredt, es mahne ihme mit dem Singen der kleinen Knaben [Chor!]
grad an das babsttumb.

1642 wird Stephen Linder verwarnt «warumb er unser Psalmen und
ordinari Kilchengesang verspottet».



23() GERHARD AESCHBACHER

1647 werden in Trub drei Predigtbesucher zitiert, die «das Gsang ver-
lachet».

Der Ubergang zum allgemeinen Gemeindegesang vollzog sich nicht
ohne Widerstinde, nur langsam und relativ spit, allgemein wohl erstim
18. Jahrhundert. Wie im Berner Miinster, geniigte auch auf dem Lande
die Fithrung des Gesanges durch Vorsinger und Chor nur zum Teil. Ge-
gen Ende des 17.Jahrhunderts wurde die Begleitung durch Bliser (Zin-
ken und Posaunen, spiter Oboen und Fagott) tiblich, wobei der Vorsan-
ger sein Amt behielt, gelegentlich aber Bliser und Chor hinzutraten.
Das Niveau der Bliser darf man sich nicht zu hoch vorstellen. [Thr Reper-
toire war zudem beschrinkt, und gegen Ende des 18. Jahrhunderts meh-
ren sich die Klagen tiber fehlenden Einsatz, Nichterscheinen, «Abgang
gelibter Posaunisten», «in Zerfall geratene Kirchenmusik», «zum allge-
meinen Gelichter gewordene Instrumental-Musik». Zwischen 1750
und 1850 werden denn auch in fast allen Gemeinden die Blaser durch die
Orgel ersetzt.

Wenn wir aus dieser Zeit Berichte tiber einen beeindruckend guten
Gemeindegesang horen, dann aus drei Griinden:
1. war dieser gute Gesang cinzig das Resultat des Einsatzes begeisterter
Pfarrer, Lehrer und Musiker.

So werden auf der Kapitelversammlung von Thun die Pfarrer
von St.Stephan, Reichenbach, Diemtigen, Leissigen, Aeschi und
besonders Pfarrer Schiferli aus Zweisimmen gelobt, «da er das
Gsang loblich und mit 4 Stimmen yngeftihrt» (1665).

In Grindelwald hatte der Gemeindegesang einen Tiefpunkt er-
reicht, der kaum noch zu unterbicten war. Einige Jahre spiter,
1823, fand er den Beifall der Fremden. Mit vier Schulmeistern be-
triecb der Pfarrer alle Mittwochabend und jeden zweiten Sonntag
eine Gesangsschule.

Von cinzigartiger Bedeutung und Auswirkung aber waren die
drei bertihmten Kantoren am Berner Miinster Niklaus Zeerleder
(seit 1655), Johann Ulrich Sultzberger (1661—-1701) und Niklaus Ka-
sermann (1782-18006).

2. 15t dies der Tatsache zuzuschreiben, dass das Liedgut, Psalmen und
Festlieder, tiber 200 Jahre konstant blieb.



REFORMATION UND KIRCHENMUSIKALISCHES LEBEN 237

3.1st es den Bemiithungen der Obrigkeit '* zuzuschreiben, die in1m-
mer neuen Erlassen und Anliufen dem «Verfall des Kirchenge-
sangs» Einhalt gebot und seine «Auffnung» fordert.
Eine wirkliche und bleibende Verbesserung des Gemeindegesangs
brachte das 19.Jahrhundert durch den pietistischen Einfluss mit seinen
Hausandachten und dem tiglichen Singen in breiten Kreisen und frei-

willigen, nicht mehr erzwungenen Predigtbesuch.

2. THESE: Diegeistliche Musik entfaltet sich auf dem Gebiete der reformierten
Schweiz im weltlichen Raum, das heisst nicht im eigentlichen Gottesdienst.

Das gilt sogar fiir den Psalmengesang. 1558 steht im Ratsprotokoll,
«das man an den sonntagen vor anfang der Predig vom zeychen bis das
man zusammen liithet ouch etwas lisen oder psalmen singen mége». Es
handelt sich also um Psalmengesang vor dem eigentlichen Gottesdienst-
beginn. Auch von Ziirich '9 wissen wir, dass 1598 der erste Psalm zwi-
schen dem zweiten und dritten Lautzeichen gesungen wurde, also an der
Stelle, an der auch die Anzeigen verlesen wurden. Darauthin erst sprach
der Pfarrer Eingangswort und Fiirbitte. Das zweite Lied nach der Pre-
digt wurde nach dem Segen angestimmt, wihrend dem viele Erwach-
sene die Kirche schon verliessen.

Da die Psalmen ausser den Festtagen der Rethe nach «abgesungen»
wurden, gehorten sie inhaltlich nicht zum Gottesdienst. Im Kanton
Bern taucht erst um die Mitte des 18. Jahrhunderts die Forderung auf,
die beiden Lieder hitten sich nach der Materie, dem Text der Predigt, zu
richten2°.

Noch deutlicher wird dieser Tatbestand beim Chor und bei der Or-
gel. Der Chor singt wihrend des Gottesdienstes nur die beiden Psalmen,
mit oder ohne Gemeinde, eventuell auch wihrend der Austeilung. Nach
dem Segen aber folgt fast iiberall ein Chorlied ', so im Berner Miinster
nach 1746 durch den Selektchor, in Pieterlen bis 1910 e¢in Lied meist reli-
giosen Charakters, oft aber ein Natur- oder Vaterlandslied. Das Sing-
kollegium in Kerzers versieht noch heute allsonntiaglich seinen Dienst
und schliesst mit einem speziellen Chorlied.

Derselbe Sachverhalt ist an vielen Orten fiir die Orgel belegt, beson-
ders klar in Huttwil. In der Beniitzungsordnung von 1805 steht unter

anderem Folgendes?2:



238 GERHARD AESCHBACHER

«Denselben [den Organisten| lieget ob

a. Vor dem Gottesdienst wihret dem Gelaute [also ausserhalb des ei-
gentlichen Gottesdienstes] eine Unterhaltung spielen, aus dem
Bachofen, Schmidli oder Gellert.

b. Nachdem der Hr.Pfarrer den Segen gesprochen den Gottesdienst,
wieder mit einem dem Organisten beliebigen Stiicklein oder auf
die Zeit palend.

f. Auch steht dem Organisten und geistliche Musik liebenden Leuten
frei sich nach dem Gottesdienst mit Gesang zu der Orgel zu unter-
halten.»

Das scheinen lokalhistorische Kostlichkeiten zu sein. Sie gehren aber
in einen grossern musikhistorischen Zusammenhang. In Holland wur-
den die Orgeln in der Reformation nicht zerstort, sondern ausserhalb des
Gottesdienstes weiter gebraucht. Die Stidte bezahlten die Organisten,
die verpflichtet waren, nach den Gottesdiensten oder unter der Woche
regelmissige Orgelkonzerte zu geben. Von hier aus verbreitete sich der
Brauch nach Norddeutschland in der Form von Abendmusiken und
Orgelkonzerten fiir die Kaufleute vor der Borse (Liibeck). Auf diesen
Brauch nimmt auch der ablehnende Teil der Kommuission, die die Frage
der Miinsterorgel priifen sollte, Bezug?3: Es gehe dann wie in Holland,

«da alle abend auf der Orgel gespielt wird und die kauffleiit sich im
Gottshauss versammlen, wie in einer Burse oder Kaufthauss und Nicht
nur nicht besser, sondern viel erger, weil unsre muthwillige Jugend auss
dem Hauss Gottes machen wurden ein schnédes rendezvous. Welches
allein geniigsam wire den Zorn Gottes iiber Statt und Land zuerwek-
ken.»

In der Schweiz hat sich die Pflege geistlicher Musik nur unter dieser
Form der Abendmusiken und Orgelkonzerte eingebiirgert, zaghatt im
19.Jahrhundert (Orgelkonzerte im Berner Miinster) und auf breiter Ba-
sis bis ins hinterste Dorf seit den dreissiger Jahren unseres Jahrhunderts.

Von dieser Pflege geistlicher Musik «<am Rande des Gottesdienstes» ist
nun ein interessanter Riickkoppelungseftekt zu beobachten. Er sei mit
zwei Beispielen aus dem 18. und 19. Jahrhundert illustriert.

Burgdorf24: «Anno 1701 nahm das Collegium musicum seinen An-
fang.

H. Schulmeister Seelmatter ein sonderbarer Fretind der Music betrieb



REFORMATION UND KIRCHENMUSIKALISCHES LEBEN 230

oder beforderte die Errichtung des Collegii, und die Verfertigung des
kleinen Orgelwerkes oder Positives, welches von Mn HRath und Bur-
gern erkennt, und dem Orgelmacher Jakob Messmer von Rheinek im
Rheinthal veraccordirt worden. Anfinglich war solches nur fiir das Col-
legium bestimmt, und befande sich auf dem alten Lettner; bey der dorti-
gen Sacristey Thiir, und wurde von H. Seelmatter gespilt. Dem Colle-
gium Gesang in der Kirche und damit verbundenen Gebrauch dieser
kleinen Orgel widersetzte sich anfinglich Hr. Diaconus Binteli, pre-
digte offentlich: man habe den Dagon neben die Bundeslade gesetzt:
Von gleichen Vorurteilen geblendet, predigte Ao. 1704 am Capitel der
damalige Prediger, Andreas Erhard, Pf. zu Secberg, eiferte heftig dawi-
der, nahme zum Text den 150. Psalm, und wollte daraus beweisen, dass
die Instrumental-Music im neuen Testament abgeschaft seye. Diese Or-
gel blieb fast ruhig, nachdem H. Seelmatter gen Oberburg kam. Da biss
dahin zum offentlichen Kirchengesang mit Posaunen und Zinken gebla-
sen worden, fand man entlich fiir gut, diese Orgel vor an die Lauben des
alten Lettners zu sezen ; und zum offentlichen Kirchengesang zu gebrau-
chen; und wurde also zum ersten mahle gespielt am Jacobi Fest, Donn-
stags den 25.Juli 1725.»

Berner Miinster 25: In einem «Circular Schreiben» an die «<Herren Mu-
sik-Liebhaber» wiinscht das «Musik Comitté» den Miinster-«Kirchen-
chor», aus der «hiesigen Jugend beiderlei Geschlechts bestehend», durch
«ausgleichende Tenoristen und Bassisten zu vervollkomnen und dem
gottesdienstlichen Publikum den Genuss eines harmonischen Kirchen-
gesanges zu sichern». Es mochte den Chor «zu seiner Zeit nach dem
sonntiglichen Vormittagsgottesdienst in benannter Kirche auftreten
lassen». Kurze Zeit nach diesem Aufruf erwigt das «Comitté», das Se-
lektlied, das bis jetzt nach dem Segen gesungen wurde, nach dem Psalm,
vor dem Segen zu singen, da nach dem Segen das Geradusch der herein-
stiirmenden Dienstmigde das Verstehen des Textes erschwere.

Die Einfithrung der Orgel, wie sie sich zwischen 1750 und 1850 voll-
zogen hat, ldsst sich mit der Begleitfunktion, mit gottesdienstlicher Not-
wendigkeit allein nicht erklaren. Vielmehr hat der Vorgang etwas Ele-
mentares an sich. Eine kulturelle Grund- und Unterschicht nimmt
plotzlich und unerwartet teil an Kulturgiitern einer Oberschicht. Einfa-
che Bauern und Handwerker bauen ohne Tradition klanglich hervorra-



240 GERHARD AESCHBACHER

gende Instrumente von bleibendem kunsthistorischem Wert. Dieser
«Orgelboom» in Kirche und Bauernhaus zu einem Zeitpunke, in dem
die Hausorgel im biirgerlichen Haus dem Klavier Platz macht, die gera-
dezu rithrende Begeisterung der Bauernbevolkerung fiir Orgel und Or-
gelmusik ist eine so einzigartige Erscheinung, dass sie in Europa ihres-
gleichen sucht.

Die Herkunft vom «Rande des Gottesdienstes» charakterisiert alle un-
sere Kirchenmusikpflege, sofern sie nicht einfach lutherische Traditio-
nen aufnimmt. Sie wichst nicht auf dem Boden liturgischer Notwen-
digkeiten, sondern hat immer den Charakter des Zusitzlichen, von aus-
sen Eindringenden. Dies betrifft nicht nur die Orgel- und Chormusik,
sondern im Grunde auch den Gemeindegesang. Im Bewusstsein der
grossen Mehrheit der Gottesdienstbesucher ist Chormusik, ob es sich
nun um eine geistliche Kantate oder um ein Minnerchorlied handle,
«Ausschmiickungy, trotz aller Bemiithungen reformierter Kirchenmusi-

ker und Liturgiker.

3. THESE: Mit dem Psalmengesang gewinnt auch eine musikalisch ungebil-
dete Bevilkerung ihre musikalische Sprachfahigkeit. Der Psalmengesang wird
zum Ausgangspunkt einer breiten, weltlichen Musikpflege.

So kliglich, so kleinbiirgerlich, so provinzlerisch die Geschichte des
Gemeindegesanges in der Berner Kirche uns erscheinen mag, es steht da-
hinter eine grosse, fast sensationelle Tendenz und eine unausgesprochene
Idee: Die ganze christliche Gemeinde wird von der Obrigkeit in einen
«musikalisch-emotionellen Alphabetisierungsprozess» gedringt. Dabei
spielt es keine Rolle, ob sie dies in christlicher Verantwortung tut oder
im Bestreben, etwa die Insassen des Schallenwerkes und das hergelau-
fene Volk der Linggasse mit Katechismus und Psalmengesang zu zivili-
sieren, unter Androhung, bei Nichterscheinen die «Armenunterstiit-
zung» zu entzichen2®. Es wird nicht auswendig gesungen, wie in
Deutschland, wo das Gesangbuch bis gegen 1700 nicht in den Gottes-
dienst mitgenommen werden durfte?7, sondern die Regierung driickt
dem einzelnen das Gesangbuch mit Nachdruck in die Hand.

In vielen Anliufen, voller Misserfolge, versucht sie den Untertanen
das Notenlesen beizubringen, sie sogar mehrstimmig singen zu lernen.

Oft bleibt dieser Alphabetisicrungsprozess in diirftigen Anfingen stek-



REFORMATION UND KIRCHENMUSIKALISCHES LEBEN 241

ken, an vielen Orten aber wird das Ziel erreicht 28, Die Grossartigkeit
der Idee bleibt bestehen, das ganze Volk teilhaben zu lassen an musika-
lisch wertvollem Kulturgut, ¢s musikalisch sprachfihig zu machen.
Ohne diese Bemithungen wire das musikpidagogische Werk eines
H.G. Nigeli zu Beginn des 19. Jahrhunderts, das weit verbreitete Chor-
und Gesangswesen nicht denkbar, ohne sie wiren aber auch die heutigen
Bestrebungen, Musikerzichung in die abgelegensten Gebiete zu tragen,
nicht auf'so fruchtbaren Boden getallen.

Geradezu exemplarisch lasst sich der angedeutete Prozess an der Ent-
wicklung der Collegia musica2? verfolgen. Diese Privatmusikvereine
entwickelten sich seit der Griindung des ersten Collegiums 1613 in Zii-
rich sehr rasch. Zu Beginn des 18. Jahrhunderts tinden wir kaum noch
cine reformierte Stadt 39, die nicht thr Collegium musicum besisse. Die
ideelle Grundlage bilden die Goudimelschen Psalmen. Jede Ubung be-
ginnt mit dem Psalmensingen. So wurden auch in Thun3' in jeder
Probe sechs Psalmen schon der Reihe nach durchgesungen. Von hier aus
schritt man dann 1m allgemeinen zu anderer geistlicher, spiter auch
weltlicher vokaler und instrumentaler Musik. An vielen Orten war die
Verbindung zur Kirche nicht nur ideeller Art, sondern das Collegium
wirkte im Gottesdienst mit. In jedem Fall bildeten die Psalmen den obli-
gatorischen Ausgangspunkt, von dem aus man sich die schwierigere Fi-
gural- und Kunstmusik aneignete. Welches Niveau dabei erreicht
wurde, belegen die beiden erhaltenen Verzeichnisse der Noten und In-
strumente von 1697 und 1761 aus Bern.

Die Literatur, dic 1697 gespielt und gesungen wurde, ist schr weitge-
spannt und umfassend 32. Dafiir blirgte schon der Name des Leiters Jo-
hann Ulrich Sultzberger. An idlterer Vokalmusik werden genannt:
Abraham Schadacus, Promptuarium musicum (eine Sammlung acht-
stimmiger, nach Festzeiten geordneter Motetten der berithmtesten
Komponisten des 16.Jahrhunderts) ; Orlandus Lassus, Electissimae can-
tiones; Jakob Hasler, Madrigale. An modernen Werken des General-
basszeitalters sind vertreten: Andreas Hammerschmidt, Motetten a 10;
Johann Rudolf Ahle, Chormusik a 10; Johann Jakob Lowe, Geistliche
Konzerte. Eine dritte Gruppe bringt reine Instrumentalmusik, so die So-
naten a § von Johann Rosenmiiller, die Lustmusik von Georg Bleyer

und Johann Pezels Musica Vespertina und andere.



242 GERHARD AESCHBACHER

Das erst vor kurzem aufgefundene Inventar 33 von 1761 ist sehr tiber-
raschend, bringt es doch fast ausschliesslich katholische Kirchenmu-
sik 34: Messen, Litaneien, Vesperae, Offertoria ctc. Die Komponisten
sind die damals modischen siddeutschen Meister, die Mannheimer, Ita-
liener. Sogar Lully ist mit verschiedenen Ausziigen (?) aus seinen Tragé-
dies lyriques vertreten. Weiter werden genannt Hindel, Telemann und
Graun. Interessant ist, dass diese Liste weitgechend mit der in inner-
schweizerischen Klostern geptlegten Musik ibereinstimmt.

Die beiden Inventare zeigen deutlich den Weg vom Psalmengesang
iber die protestantische Figuralmusik zu allgemeiner Musik. Parallel
dazu geht die dussere Entwicklung vom ideell kirchlich gebundenen
Privatmusikverein zum weltlich-biirgerlichen Konzert- und Musikver-
cin. Waren in Deutschland die Collegia musica von Anfang an Konkur-
renzunternchmen zu den lutherischen Kantoreien, so wachsen sie in der
Schweiz ganz organisch aus der kirchlichen Bindung in den biirgerli-
chen Rahmen hinein.

Wir fragten uns, ob die historischen Fakten eine Antwort auf die
Frage geben konnten, was reformierte geistliche Musik se1, welches
Verhiltnis die reformierte Theologie ganz allgemein zur Musik habe.
Gehen wir allein von den historischen Fakten aus, unter Verzicht auf
theologische und geistesgeschichtliche Uberlegungen, so ergibt sich
cine vielleicht tiberraschende Antwort:

Reformierte geistliche Musik ist nicht kultische, integralistische, litur-
gisch gebundene Musik. Sie entfaltet sich im freien, weltlichen Raum 35.
Da der Reformierte zwischen Gottesdienst und Leben keine grundsitzli-
che Trennungslinie zicht, kénnte Lob Gottes heissen: von Gott oder sei-
nem Wort angerufen, das vom Schopfer in uns Angelegte zum Klingen
zu bringen. Die reformierte Musikauffassung hitte damit einen eminent
emanzipatorischen Charakter 36, Zwinglis Ansicht, am Ort letzter, per-
sonlicher Entscheidungen keine Musik zu dulden, keine ekstatischen
Gruppenerlebnisse aufkommen zu lassen, hitte so etwas Befreiendes.
Getragen von dieser niichternen, eigenverantwortlichen Grundent-
scheidung, wiirde der Raum frei zur vollen Entfaltung, auch zur kiinst-
lerischen und idsthetischen Entfaltung. Das gebrochene Verhiltnis zur

Kunst und zur Musik wire grundsitzlich nicht reformiert.



REFORMATION UND KIRCHENMUSIKALISCHES LEBEN 243

Freilich, der Lutheraner 37 beurteilt es nicht ohne Grund anders:

«Wo der christliche Gottesdienst keine Verwendung flir die Kunst in
threr Manigfaltigkeit, wo er keine Funktion fiir sie hat, da sucht diese
notgedrungen Auswege, um aus clementarem Lebensbediirfnis zu selb-
staindiger Entfaltung und Wirksamkeit zu kommen. Versagt sich die
Kirche ihr als Auftraggeberin, beschwort sie zwangslaufig als Folge eine
Musik herauf, die authort, dem Lobe Gottes zu dienen, und sich selbst-
herrlich zum absoluten, aesthetischen Wert entwickelt. Mit der Entste-
hung des Kirchenkonzertes in den Niederlanden hat der Calvinismus
ungewollt dem Sikularismus Vorschub geleistet und den Keim zur
Emanzipation der Musik von der Kirche iiber ein Jahrhundert frither ge-
legt, als es in den lutherischen Gebieten spiter durch Uberbetonung des
individuell menschlichen Affektlebens geschah.»

Damit sind wir bei der grundsitzlichen Frage angelangt. Es sei noch
cinmal festgehalten: Geistliche Musik von einiger Bedeutung ist in der
reformierten Schweiz auf dem Boden des Kirchenkonzertes gewach-
sen 3%, Erst von hier aus dringte sic in den Gottesdienst. Die Theologie
aber hat ihr Verhiltnis zur Musik bis heute nicht grundsitzlich ge-
klirt 39. Diese theologische Arbeit wire noch zu leisten, historisch und
systematisch, «clare et distincte». Leider bewegen sich die meisten Uber-
legungen insbesondere tiber gottesdienstliche Musik in einem Vokabu-
lar, das aus einer geschiitzten Zeit vorneuzeitlicher Frommigkeit
stammt. Unscharf und clichéhaft geworden, verhindern diese Begrifte
ein klares Erfassen der heutigen Probleme. Unser Nachdenken tiber Kir-
chenmusik miisste aber endlich auf den Bewusstseinsstand unserer Zeit
gehoben werden.

Zum Schluss stellen wir die Frage, ob angesichts der heutigen Allge-
genwart der Musik, angesichts des ungeheuren Konformitatsdruckes ei-
ner «aussengeleiteten Gesellschatt», in der die Musik eine zentrale Rolle
spielt und mithilft, dic Autonomie der Person in hdchstem Masse zu ge-
tihrden, ob angesichts dieser Tatsachen der reformierte Ansatz eines Al-
phabetisierungsprozesses nicht von Bedeutung sein konnte, namlich im
Sinne einer Erzichung zu umfassender Miindigkeit und Eigenverant-

wortlichkeit.



244

GERHARD AESCHBACHER

AHVB

BBB

(GEERING

(GUGGER

StAB

ABKURZUNGSVERZEICHNIS

[Abhandlungen, spiter] Archiv des Historischen Vereins des Kan-
tons Bern. Bern: 1848 ff.

Burgerbibliothek Bern.

GEERING, ArRNOLD: Die Vokalmusik in der Schweiz zur Zeic der Re-
formation. Leben und Werke von Bartholomius Frank, Johannes
Wannenmacher, Cosmas Alder. Aarau: Sauerlinder, 1933. (Schwei-
zerisches Jahrbuch fiir Musik wissenschaft. 6.)

GUGGER, HANS: Die bernischen Orgeln. Die Wiedereinfithrung der
Orgel in den reformierten Kirchen des Kantons Bern bis 1900. Un-
ter Mitarbeit von Dora Hegg [und] Hans Schmocker. Bern:
Stampfli, 1978. (AHVB 61/62. 1977/78.) [Auch ersch. als Sonderab-
druck.]

Staatsarchiv des Kantons Bern.

ANMERKUNGEN

' Wir benutzten vor allem:
F. BRONIMANN, Der Zinkenist und Musikdirektor Joh. Ulrich Sultzberger und die
Pflege der Musik in Bern in der 2. Hilfte des 18. Jahrhunderts, Zofingen 1920.

GEERING.
GUGGER.

CH.Rusl, Die Einflihrung des reformierten Kirchengesanges im Bernerland, in: Sa-
mann 76, 1960, Nrn. 1-6 (zit. Rusl, Kirchengesang).

M. Zurauk, Der Musikunterricht in der Geschichte des bernischen Schulwesens von
1528-1798, Bern 1934 (zit. ZuLAUF, Musikunterricht).

M. Zuraur, Der Musica figuralis des Kantors Nikolaus Zeerleder, Schweiz. Jahr-
buch fiir Musik wissenschaft IV, 1929.

Grundlegend sind weiter die zahlreichen Aufsitze und Arbeiten von Aporr FLurg,
fiir unsern Vortrag auch die unbearbeiteten Notizen zur «Pflege der Musik in Berno,

eine Sammelmappe in der BBB, (zit. FLuri, Pflege der Musik).

> Unter anderm das «Gsatzbuch fiir das Collegium Musicum zu Burgdorf 1701», Ak-
ten des Musikkollegiums Thun, Manuale des Kirchenmusik-Comités Bern
(1807-1867), cin Inventar des Musikkollegiums von 1761 in Bern und ein Notenver-
zeichnis aus dem Schloss Hiinigen (2. Halfte 18.]h.).

3 Zidertin: A.FLuri, Reformation und Volksschule, AHVB, 16, 608.

4 Siche GEERING.

s Einzelbelege hiezu bei FLuri, Pflege der Musik.

6 «Die Berner Stadtpfeiffer-Ordonanz von 1572» und «Ein Tiitsche Musica 1491», bei-
des in: Schriften der Literarischen Gesellschaft Bern IX, Bern 1964, herausgegeben
von A. GEERING.



REFORMATION UND KIRCHENMUSIKALISCHES LEBEN 245

7 Man beachte denim 17. und 18.Jahrhundert bedeutungsvollen Begriff «Recreation»
schon hier.

# Polizeibuch 8/60, 23. August 1676 (StAB).

9 Vgl. H.DUBI, Cosmas Alder und die bernische Reformation, Neujahrsblatt der lit.
Gesellschaft Bern 1930; A.FLURl, in: Sammlung Bernischer Biographien III, 541,
und GEERING.

'© A.FLuri, in: Sammlung Bernischer Biographien ITI, 548, und Beschreibung der
deutschen Schule zu Bern, Einleitung, AHVB 16, s1o und 17, Beilage, 177 (6 Briefe
des Organisten Hans Kotter an B. Amerbach). Die zitierte Briefstelle vom 19. Au-
gust 15361n 16, 520.

1" CH. MEINERS, Briefe tiber die Schweiz, I1. Auflage, Berlin 1784/85.

12 (GEERING, 97.

'3 GEERING, 63 und 50.

'4 (GEERING, 49.

s H.REIMANN, Die Einfiihrung des Kirchengesanges in der Ziircher Kirche, Ziirich
1959, T11/112.

16 So z. B. ZuLAaur, Musikunterricht, 7. Auch in Genf ging dic Pflege der Musik weit
tiber die Bediirfnisse der Kirche hinaus. Das beweist schon die Notationslehre
L. Bourgkeors, «Le droict Chemin de Musique» (Faksimile-Nachdruck der Ausgabe
von 1550, Kassel 1954). Bourgeois unterscheidet deutlich zwischen der Figuralmusik
und der Weise «pour chanter les psaumes», zwischen dem kunstvollen Psalmenge-
sang, wie er in der Schule gepflegt wurde, und dem einfachen Gemeindegesang, der
nicht zur eigentlichen Mensuralmusik zihlte.

17 Fiir das Folgende siche Rusi, Kirchengesang.

'8 Besonders klar in den Musikreglementen von 1663 und 1674 (ZuLaur, Musikunter-
richt, 23—29) und von 1721 (Schulrats-Manual IV, 221).

19 REIMANN, Einfithrung des Kirchengesangs, 88—97.

20 Predikanten-Ordnung von 1748, nach Rusl, Kirchengesang, 32.

> Flir das Berner Miinster Belege in den Schulratsmanualen, fiir Pieterlen GUGGER,
431, und fiir Kerzers E. GUTKNECHT, 300 Jahre Singkollegium Kerzers, Murten 1978.

22 GUGGER, 305.

23 (FUGGER, 9.

24 ].R. AESCHLIMANN, Historische und Topographische Beschreibung von Burgdorf,
235, Manuskript, beendigt 1796 (StAB) und GUGGER, 213.

25 Manual I des Musik-Comités, 1807-1818, 48 (StAB).

26 «Zur zweiten Jahrhundert-Feier der Kirche zum Heil. Geist», Bern 1929.

27 Musik in Geschichte und Gegenwart, Artikel «Gemeindegesang» (BLANKENBURG),
1664.

¥ Bekannt ist der vielzitierte Bericht J. F.Reichardts aus dem Ziircherland (Musik.
Kunstmagazin 1791, 2, 5.Stiick, 16): «Nie hat mich etwas mehr durchdrungen als
hier der vierstimmige Kirchengesang... Sehr oft, wenn ich unter Landleuten auf dem
Felde und in Schinken nach alten, echten Volksliedern spiirte, bekam ich einen vier-
stimmigen Psalm zu héren. Wer nur unsern gewohnlichen, so unreinen kreuschen-
den, einstimmigen Kirchengesang kennt, wird sich kaum eine Vorstellung von der
Wiirde und Kraft eines solchen vierstimmigen, von vielen hundert Menschen jeden
Alters angestimmten Kirchengesangs machen konnen.»



246 GERHARD AESCHBACHER

29 K.NEer, Dic Collegia musica in der deutschen reformierten Schweiz, St. Gallen

3

e

B

1897.

In vielen bernischen Dorfern gibt esim 18. Jahrhundert Singvereine, meist «Singkol-
legium» oder «Musikkollegium» genannt, dic man nicht einfach als Vorform des
Kirchenchors betrachten darf. Sic weisen zu viele verwandte Ziige mit den stiadti-
schen Musikkollegien aut. Als Beispiel diene die Singergesellschaft St. Stephan. Den
Hinweis verdanke ich H. MicheL. ]. H. ScHMID, von 1777 bis 1787 Pfarrer in St. Ste-
phan, berichtet in seiner Schrift « Topographische Beschreibung des Kirchspichls
St. Stephan im Obern Simmenthal» folgendes: «Sie [die Gesellschaft] hat ihr eigen
Capital, das zu St. Steffan bey 30 Kronen Zins [heute etwa 2000 Fr.] abwirfft und aus
freywilligen BeyschiiBBen entstanden ist. Damit hat es diese Bewandtnil3: Jederman
kan in diese Gesellschafft aufgenommen werden, wenn er entweder ein Geschenk
gibt oder drei Stimmen singen kan, woriiber er sich aber mufl examinieren laflen.
Die Gesellschaft hatihre Vorsteher, welche die Siangeriltesten genennet werden, und
cinen Singervogt.

Alle 2 oder 3 Jahre wird eine Priifung vorgenommen; jedes Glied, die dltesten aus-
genommen, mub sich examinieren laBen, wobey die Schuhlmeister wechselsweise
dic Aufsicht haben. Hernach wird cine Mahlzeit zu halten beschlof3en, wer aber nicht
dazu kommen will, beckommt etwas an Geld. Dieses Singermahl, dem der Pfarrer
beyzuwohnen ersucht wird, wihret bey 12 Stunden unter Abwechslung von EBen,
Trinken und Singen. So lang ich dabey war, und ich habe keines versiumt, gieng es
immer schr chrbar und ztichtg zu.»

In Kappelen bildete die 1696 von Ulrich Mori vermachte Riedermatte, seit 1794
Singmatte genannt, die finanzielle Basis des Musikkollegiums (H. Jost, Heimatge-
schichte Kappelen und Werdt, Bern 1973).

Interessant wire es, die Weiterentwicklung dieser Vereinigungen zu verfolgen.
Geht sie wie bei den stidtischen Collegia musica in Richtung weltlich-biirgerlicher
Musikpflege? (Chorwesen des 19.Jahrhunderts). Fiir die Blasmusikvereinigungen
im Niedersimmental ldsst sich dies nach Rubi und Wellauer nachweisen. Aus der
Kirchenmusik Wimmis ging 1796 die Dorfmusik hervor (WELLAUER, Simmentaler-
Heimatbuch, 260).

Akten des Thunerkollegiums (StAB).

Zuraur, Musikunterricht, 44; auch in Ner, Collegia musica.

Das Inventar befindet sich im StAB.

Der Erbauer der Miinsterorgel, V.F. Bossart, berichtet 1751 in Einsiedeln, «dass ge-
dachte berner schr die Music licben ... weilen aber selbige keine Musicalien als von
katholischen hatten - sollen selbige wiirklich under threm kirchendienst eben die
nemliche Musicalien wie die katholischen brauchen... Welches wohl licherlich je-
doch bedauerlich, dasssic nit besser eben die Wahrheit, und alten glauben erkennen —
Gott gebe, dass durch dieses selbe sich endlich erkennen mochten, und wasjetzt ma-
terialiter, formaliter thun» (GUGGER, 163).

Dies gilt auch fiir das ref. Holland, Frankreich und Deutschland. (Vgl. hiezu
W.BLANKENBURG, Dic Kirchenmusik in den ref. Gebicten, in: Fr. BLumMEi, Ge-
schichte der ev. Kirchenmusik, Kassel 1965). Ptlegestitten geistlicher Musik sind
tiberall Schule, Haus und Privatkreis, spiter die Institution des Kirchenkonzertes.

Auf diesem Boden wachsen die mehrstimmigen Psalmbearbeitungen cines Swee-



REFORMATION UND KIRCHENMUSIKALISCHES LEBEN 247

3

3

=)

=

o

linck und der franzésischen Komponisten. Man miisste sich also von der einseitigen
Fixierung auf den Gottesdienst 16sen und dic Tatsache bedenken, dass ¢s cine Mog-
lichkeit nichtgottesdienstlicher Pflege geistlicher Musik gibt, die deshalbnoch lange
nicht als «llegitim» betrachtet werden muss.

Zwinglis freies, gelstes Verhiltnis zur Musik wird noch deutlicher, wenn man zum
Vergleich Calvins Auffassung heranzicht. Calvin argumentiert weithin psycholo-
gisch. Er weiss um die unglaubliche und unheimliche Macht der Musik. Um sie der
«Sache Christi» dienstbar zu machen, funktionalisiert er sic vollstandig. Gegen ihre
auflésenden Krifte sichert er sich ab, indem er ihr ein grossartiges und wirksames
«Korsett» anzicht: Er tibertrigt das Prinzip der humanistischen Ode in freier und
schopferischer Weise auf die franzosische Sprache und gibt dem Psalmengesang da-
durch seine unverwechselbare Gestalt, die ihn von jeder andern Art Musik deutlich
unterscheidet. (Begriindung in meinem Aufsatz: «Bemerkungen zur rhythmischen
Gestalt des Hugenottenpsalters», in: Festschrift A. GEERING, Bern 1972). Bei Calvin
soll die Musik integrieren, anfeuern, bei Zwingli spielt und singt der «schon Ergrif-
fene, zum Spiel Befreite».

W.BLANKENBURG, Die Kirchenmusik in den ref. Gebieten, in: Fr. BLuMEi, Ge-
schichte der ev. Kirchenmusik, Kassel 1965, 385.

Wir machen keinen Versuch, den Widerspruch der Deutungen zu mildern. Es wiire
Gegenstand einer theologischen Untersuchung, die Spannung nicht zu eliminieren,
sic vielmehr bestehen zu lassen und in einer tibergeordneten Sicht «autzuheben».
Man denke an W. Burkhard, A.Brunner, F. Martin, Klaus Huber u.a. Sogar die
kirchliche «Gebrauchsmusik» hat ihr bescheidenes Hetmatrecht im Gottesdienst nur
unter dem Druck dieser geistlichen Musik am Rande der Kirche erhalten. Thre litur-
gische Legitimation muss sie sich stets neu erkampfen.

Die einzige grundsitzliche und griindliche Arbeit stammt von einem Musiker
(A.BrunnEer, Wesen, Funktion und Ort der Musik im Gottesdienst, Ziirich 1960).
Sie hat aber kaum eine merkbare Diskussion unter Theologen hervorgerufen.



	Die Reformation und das kirchenmusikalische Leben im alten Bern

