
Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 64 (1980)

Artikel: Die Reformation und das kirchenmusikalische Leben im alten Bern

Autor: Aeschbacher, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1070941

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1070941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


225

GERHARD AESCHBACHER

DIE REFORMATION UND
DAS KIRCHENMUSIKALISCHE LEBEN

IM ALTEN BERN

Uber unser Thema existiert, soweit es den Gemeindegesang und die Orgel

betrifft, eine gründliche Literatur Trotzdem ergaben sich für
unsere Darstellung einige Schwierigkeiten. Uns interessiert nämlich nicht

nur der Gemeindegesang, sondern das Verhältnis der reformierten Kirche

zur Musik ganz allgemein. Leider sind die theologischen Äusserungen

hiezu unsystematisch und zum Teil sehr widersprüchlich. Oft haben

die vielen Zitate aus der Bibel und den Kirchenvätern mehr Alibifunktion,

als dass sie Wesentliches und Grundsätzliches aussagen. Wir wagen
deshalb den Versuch, auf eine Diskussion der theologischen Äusserungen

zu verzichten, uns allein an die historischen Fakten zu halten und sie

nach einer eventuellen verborgenen Tendenz zu befragen. Hier aber

drängen sich einige Feststellungen auf:

Wir wissen sehr wenig, ja so gut wie nichts über die private Musikpflege

im ausgehenden 17. und 18.Jahrhundert. Und doch lassen einige

wenige Quellen vermuten, dass es etwa seit 1672, dem Gründungsjahr
des ersten Collegium musicum, in Bern ein beginnendes Musikleben

gab.

Noch weniger wissen wir über das iö.Jahrhundert, die Musikpflege
in den humanistischen Kreisen Berns, die Musik in den Dramen und

Fastnachtsspielen, die Musik der Stadtpfeifer, die dem öffentlichen
Leben Glanz und Akzente verliehen. Ebenso ahnen wir nur etwas von der

Volksmusik in ihrer Buntheit, Derbheit, Farbigkeit und Vitalität.
Es ist also äusserst schwierig, ja unmöglich, den bekannten

kirchenmusikalischen Tatsachen den richtigen Stellenwert zu geben, sie in den

musikgeschichtlichen und musiksoziologischen Zusammenhang zu

stellen.

Oft wird unser Geschichtsbild wesentlich von «landläufigen Meinungen»

und Vorurteilen bestimmt. In der Geschichte des Gemeindeliedes

ist dies in ganz besonderem Masse der Fall. So gehen wir stillschweigend



226 GERHARD AESCHBACHER

von der Annahme aus, beim Gemeindegesang handle es sich um eine

spontane, nicht aufzuhaltende, elementare Bewegung, in der die
reformatorische Gemeinde am besten, die Gemeinde zur Zeit der Aufklärung
am schlechtesten gesungen hätte. Die Geschichte des Gemeindegesangs

wird zur Geschichte seines «Verfalls». Ungeprüft setzen wir auch voraus,
die lebendige Gemeinde singe stets ein neues (zeitgenössisches) Lied,
obwohl wir wissen, dass der Psalmengesang sich zum Beispiel in der bernischen

Kirche erst hundert Jahre nach seiner Entstehung einzubürgern
begann. Wir können uns auch nicht vorstellen, dass die Pflege der
geistlichen Musik und des Kirchenliedes eine andere Zielrichtung als den

Gottesdienst haben könnte. Der Blick für die geschichtliche Wirklichkeit

wird offensichtlich durch theologische und religiöse Vorstellungen
getrübt.

Nun eröffnen neue Untersuchungen und einige bis jetzt nicht beachtete

oder erst vor kurzem entdeckte, zum Teil auch unbekannte Quellen2

andere Perspektiven und Zusammenhänge, die die bisherigen
Ergebnisse ergänzen und in neuem Lichte erscheinen lassen.

Wie verschieden dieselbe Tatsache beurteilt werden kann, zeige ein

vielzitiertes Ereignis aus dem 16.Jahrhundert : Als die Gemeinde in den

Kirchen von Basel zu Ostern 1526 aus freien Stücken Psalmen

anstimmte, war dies nach Oekolompad von so elementarer Wirkung, dass

«vil fromme Leuth vor Freuden geweinet». Amerbach sieht es anders:

«Das Volk lässt er in seinen Kirchen Psalmen heulen, und zwar ins Deutsche

übersetzte3.» Religiöse Ergriffenheit und humanistisches Kunstverständnis

decken sich in keiner Weise.

Wir versuchen nun die historischen Tatsachen unter einem umfassenden

Gesichtspunkt zu ordnen. Die Grundfrage, die uns beschäftigt, das

Verhältnis der reformierten Theologie zur Musik, illustrieren wir
anekdotisch mit einer Erinnerung. An einem Gespräch zwischen Theologen
und Kirchenmusikern äusserte sich ein sehr berühmter Pfarrer über
seinen ebenso bekannten Organisten in folgenden Worten: «Ich bin
ausserordentlich dankbar, dass an unserer Kirche ein Organist amtiert, der

nicht so künstlerisch spielt, und nicht in der Art der Leute, die ins Casino

gehen.» Damit ist zweierlei ausgesagt. Erstens, dass der Organist sein

Amt als voll integriertes Gemeindeglied ausübte und der Pfarrer offenbar

zum erstenmal Musik in wirklich gottesdienstlicher Funktion er-



REFORMATION UND KI RC H E N M U SIK ALI S C H E S LEBEN 227

lebte, und zweitens, dass dieses Erlebnis an seinem gebrochenen Verhältnis

zur Musik nichts änderte. Ist diese Situation, die normalerweise

nichtintegrierte Musik und das grundsätzlich gebrochene Verhältnis zur
Musik, spezifisch reformiert Bevor wir diese Frage anschneiden, werfen

wir einen Blick auf die Rolle der Musik im vorreformatorischen
Bern.

MUSIK IM VORREFORMATORISCHEN BERN

Bern war nie eine besonders musische Stadt. Erst mit der Gründung des

Chorherrenstiftes 1485, dem gleichzeitig eine Sängerschule angegliedert
wurde, können wir von einer Kirchenmusikpflcge 4 sprechen. Das

bürgerliche Sclbstbewusstsein war sich offenbar des Abstandes zwischen

seinen kirchenmusikalischen Zuständen und der politischen Bedeutung
der Stadt innegeworden. In den Burgunderkriegen lernte man Ansprüche

an die Lebenshaltung stellen, die sich auch auf kulturellem Gebiet

geltend machten. Die Einrichtung der Berner Stiftsschule war notwendig

geworden, weil die Lateinschule zwar beim Gottesdienst mithelfen

musste, aber nicht wie die Dom- und Klosterschulen Kirchendienst und

Musik an erste Stelle setzen konnte. Als eine dem Staat unterstellte
Schule stand bei ihr doch der eigentliche Bildungszweck im Vordergrund.

Die neue Sängerschule wurde vom Stiftskantor, dem Dominuskantor
oder «Herr Senger», geleitet. Er dirigierte nicht etwa den Chor - das

besorgte der Kantor -, sondern er übte die Oberaufsicht über den Gottesdienst

aus, hatte Kantor, Choristen und Organist zu treuer Amtserfüllung

anzuhalten und überwachte die baulichen Änderungen im Sängerhaus.

Der Stiftskantor wurde durch den Rat der Stadt gewählt und

durch den Bischof von Lausanne investiert.

Zum Stiftskantor kam sein Stellvertreter, der Succentor. Seine

Hauptaufgabe bestand darin, die Intonationen im Gottesdienst zu singen
und daneben für die Disziplin des Chores zu sorgen, Fehlbare, Schwätzer

und Unruhige zu warnen und Ungehorsame dem Normator
anzuzeigen, der sie durch Lohnabzug bestrafte.

Der Kantor stand der Sängerschule vor, in der sechs Chorknaben
intern erzogen und unterrichtet wurden. Diesen Knaben hatte er täglich



228 GEBHARD AESCHBACHER

zwei Stunden Unterricht zu erteilen, eine im Lesen und Schreiben, wohl
auch in den Anfangsgründen des Lateins, die andere in Musik. Dazu

kam der ausgedehnte Kirchendienst in Messen und Hören. An Festtagen
und später auch in der Vesper wurde mehrstimmig musiziert. Die
Kantoren waren meist Geistliche mit «Herr» angeredet, oder Magister, mit
«Meister» angesprochen. Unter den Kantoren sind die berühmtesten

Herr Bartholomäus Franck,

Meister Franz Kolb,
Meister Heinrich Wölflin,
Herr Johannes Wannenmacher,
Melchior Volmar Roth (Lehrer Calvins und Bezas in Orleans und

Bourges),
Cosmas Aider.

Heinrich Wölflin wurde 1523 Stiftskantor, der als Solist die besonders

wichtigen Aufgaben des Passionensingens zu übernehmen hatte, am

Palmsonntag secundum Matthaeum, am Dienstag secundum Marcum,
am Mittwoch secundum Lucam und am Karfreitag secundum Johan-
nem.

Oft wurde der «Schuler», das heisst der Lehrer der Lateinschule, als

Gehilfe beigezogen. Beim Chorgesang halfen zudem Kapläne und

Chorherren mit, gelegentlich auch der Organist und der Inhaber der

Nydeggpfriinde. Das ergab einen Chor von maximal 12 Stimmen.
Die Sängerknaben wohnten im Sängerhaus, in recht kläglichen

Wohnverhältnissen. Am 4. März 1517 musste nachgesehen werden,
welcher Knabe erfroren sei. Sie erhielten zur Wohnung auch Kleidung :

Wams, Hose, Schuhe, Chorrock und Kutzkappe. Die Freiplätze waren
sehr begehrt, nicht nur von den Söhnen der Bernburger, sondern auch

von Knaben aus der ganzen Schweiz, aus Mülhausen und Rottweil. Die
berühmtesten der Knaben sind Volmar Roth und wahrscheinlich Gla-

rean.

An die Ausführung stellte man strenge liturgische Massstäbe. Schon

1481, achtzig Jahre vor dem Tridentinerkonzil, beschloss der Rat, die

Psalmen im Complet müssten secundum octavam tonum gesungen
werden und «nitt me wie vor, jn trumeters wyss».

Eine zweite Säule der Musikpflege vor der Reformation und im nach-



REFORMATION UND KI RC H EN M U SI KALI S C H ES LEBEN 229

reformatorischen Bern bis weit ins 1 S.Jahrhundert hinein bildeten die

vier Stadtpfeifer 5. Solche Bläser, auch Ratsmusikanten genannt, gehörten

seit dem 1 J.Jahrhundert zu jeder Stadt, an kleinern Orten ein Meister

mit seinen Gesellen, an grössern bis acht Spieler. Zu ihren Aufgaben
gehörten repräsentative Musik bei Feiern, Aufmärschen, Fürstenbesuchen,

Ratszusammenkünften, akademischen Feiern. In kleinen Städten

wie Bern gehörte dazu auch das Amt des Türmers, dasheisst der Wacht-
dienst auf einem Turm. Der Türmer hatte bei Feuer oder Gefahr

Warnsignale zu geben und zu bestimmten Tageszeiten das Abblasen zu
verrichten. Nach der Reformation wurde die Mitwirkung in der Kirche
üblich. Bei Hochzeiten und Geselligkeiten spielten die Stadtpfeifer,

streng geregelt nach Rang und Stellung der betreffenden Bürger, auch

in Privathäusern auf. Als «Handwerker» waren sie zunftmässig organisiert

und gliederten sich in gleicher Weise in Meister, Gesellen und Lehr-

jungen.
Aus nachreformatorischer Zeit, aus dem Jahre 1572, besitzen wir ein

Reglement für die Stadtpfeifer 6, «Bestallung und Ordinanz der vier nti-
wen Stetpfyfern, Pousuner und Zinkenbleser», aus dem wir einige Stellen

zitieren :

«Dannenthin mit irent dienst und kiinste uf allen instrumenten, es

syent flöuten, schwäglen, krummhorn, pousunen, veldtrumenten und

zinken, welcherlei gatung die sind und man ir lust und gevallen het ze

hören jeder zyt frywillig fürher ze geben, Iren Gnaden ze dienen, fröud
und kurzwil ze machen, es sye in gemeiner Versammlung des

Regiments, uf besundere festtag, als Ostern und andern zyten, desglichen wo
und wenn sy wither berüft und gheißen würden, ze warten und ze dienen

vom Senat gemcinlich oder etlichen us inen und der Burgerschaft
besunder, es sye in ankunft frömbder Herren und botschaften us der Eid-

gnoschaft und anderstwo här, in gemeinen ladenschaften [Einladungen]
und malziten ouch uferlichen gselschaftmalen und by andren, die ouch
dessen gewalt und ansechen hand, sie zu berüfen, ir musicspil ze hören,
im selben sich jederzyt willig und gehorsam ane [ohne] Verdruß erzöu-

gen.
Item alle suntag nach der mittagpredig uf dem lichturn mit iren

instrumenten uf beid syten nitsich und obsich sich laßen hören ein stück
oder mer plasen wie es sich je schickt.



230 GERHARD AESCHBACHER

Und ouch in summers zyt nach dem nachtmal aber ufdem kilchturn
mit iren instrumenten gegenwärtig sin, die music celcbrieren minen

gnädigen Herren und andern so vil malen da spaciercn zuo recreacion7

und luste...»

Die Stadtpfeifer müssen zuzeiten über ein beachtliches Können verfügt

haben. Dafür spricht die «Tütschc Musica» von 14916, eine Einführung

in die Figuralmusik, vermutlich von Bartholomäus Franck, die

nach Gecring sich eindeutig an die Stadtpfeifer wendet.
Fassen wir das in unserm Zusammenhang Wesentliche kurz zusammen:

Kirchenmusik und die Musik der Stadtpfeifer waren noch ganz in
die kirchliche und gesellschaftliche Ordnung eingebaut. Musik war
keine ästehtische Zugabc, Kunstausübung, Freizeitbeschäftigung im
modernen Sinne. Sie gehörte unabdinglich zum Gottesdienst wie zum
städtischen Leben. Sie hatte normativen Charakter, stellte das Normen-
gefüge gleichsam musikalisch dar, symbolisierte es durch streng geregelte

Zeichen und Zuordnungen. Bestimmte Instrumente oder Musikarten

gehörten zu bestimmten Würdenträgern oder Ereignissen. Die
Musik stellte diese ständisch-gesellschaftliche Ordnung nicht nur dar,

überhöhte sie nicht nur musikalisch, sondern hatte zugleich die Funktion

der Einübung und Integration in das bestehende Wertsystem und
die geltende Gesellschaftsordnung.

Diese ständisch-mittelalterliche Funktion blieb bei den Stadtpfeifern
bis ins 18.Jahrhundert bestehen. Als Beleg diene ein Ausschnitt aus dem

Reglement für die Feldtrompeter8 vom 23. August 1676:

«Damit die beide in einer Reuters Bestallung uffgenomme Feldt-

Trompeter Peter und Sebastian Stocker, gebrüdere, nicht von menigk-
lichen ohne Underscheid missbrauchet und in den zuchen, dahin sy
möchten geführt werden, unnütz gemacht werdind, habend jr Gnaden

irenthalben volgendes Reiglement zu machen nohtwendig funden:

- Bevorderst, daß sy mit irem Trompeter-Rock, Trompeten und Fahnen

niemanden änderst als in Gesandtschafften an unsere Potentaten
und Stände uffwarten und dienen sollind

- Wann dann einer Meiner Gnädigen Herren der Rähten uff ire Reißen

im Landt, dahin sy Commißionen haben werden, den eint oder anderen

under inen mitzunemmen begehrt, mögen sy wol mit iren Trom-



REFORMATION UND KI RC H EN M U SI KALI S C H ES LEBEN 231

pcten mitreiten, aber ohne Fahnen und Rock und allein in irem Mantel

-
- Megh die Burger aber, wie auch ander die der Zahl der 200 nicht sind,

mögen sy uff ire Reißen ins Landt zwar auch mitnemmen, aber nur
Reuters Weise, und ohne Trompeten.

— Im übrigen dann sollen sy hiemit ernstlichen vermahnt sein, sich also

ehrlich und wol zuverhalten, wie redlichen Trompetern im Reich

zusteht, zu dem Ende ohnnöhtige Gesellschaften und Zechen vermeiden,

sich nicht zuverachtlich noch zu familiar machen, und im übrigen

sich von Tag zu Tag, es seye wann sy obgedachtermaßen, oder

ouch an öffentlichen Solcnniteten (darunder Megh der Rathen
Rinderen Hochzeiten auch gerechnet) gebraucht werden, oder sich

selbsten cxerciren, dahin befleißen, daß sy in dieser Kunst sich allezeit

mehr perfectionieren thüyen.»

Der Übergang zur nachreformatorischen Zeit liesse sich anschaulich

am Schicksal der zwei Kantoren Aider und Wannenmacher9 zeigen. Alder

wurde 1528 Bauherrenschreiber. Wannenmacher, der 1513 als Kantor

nach Freiburg gezogen war, dort in humanistischen Kreisen
verkehrte, sich politisch engagierte - seine Motette « Attendite populus», in
der er die Tagsatzung vor dem Bündnis mit Frankreich warnte, ist

Zeugnis dafür —, wurde 1530 als Anhänger der Reformation «getürnt
und ufs streckstuelle» gesetzt. Nur die Fürsprache Berns rettete ihn. Er
wurde danach Landschreiber in Interlaken.

Welche persönliche Tragik sich hinter solchen Angaben, hinter dem

Aufgeben der Kunst zugunsten einer Glaubensüberzeugung verstecken

kann, ahnen wir bei seinem Schicksalgenossen auf dem streckstuelle,

dem Organisten Hans KotterI0. Kottcr hatte sich eifrig für die Reformation

eingesetzt. Davon zeugen verschiedene Briefe an Amerbach und

Zwingli. Luthers Sendschreiben an den christlichen Adel deutscher Nation

macht ihm gewaltigen Eindruck : «Deßglichcn hab ich nie gelesen

noch gehört / alle möntschen verwondern sich darob / letzlich meinen
der tiifel redt uß ihm / oder der heilig geist.» Leidenschaftlich engagiert

er sich für die Bauern. Ein Gedicht, das er Zwingli zur Weiterleitung
und Begutachtung, eventuell zur Verwendung, an Meister Hans Füessli

zustellt, zeigt es deutlich. Er nennt sich darin «einen Armen, der gern



232 GERHARD AESCHBACHER

wollte der mindste mitgesell seyn». Wie gefährlich dieses Engagement

war, kann man an der Tatsache abmessen, dass Freiburg am 4. Mai 1525

gegen «die durch inbildung des Lutters underwysung aufrührerischen

Bauern» einen Auszug von 1200 Mann anordnete, 1527 alle Anhänger
der Reformation verbannte und Kotter 1530 «eintiirnte». Nach der

Fürsprache Berns kam er auf dem Umweg über Strassburg als Lehrmeister
der deutschen Schule nach Bern. Über dieses Schicksal äussert er sich in
einem ergreifenden Briefvom 19. August 1536 an Amerbach:

«do must ich mich der zusagung behälffen miner gnädigen hern zu

Bern, welchen ich solt ein cronigk beschriben han, welchs ouch zerügk

gestellt ward, must mich allso annemhen umb ein tütsche schul, wolte
ich anders nit mangel liden. Solchs ist mir der gröst last und schmärtzen,

den mir derherr het mögen uff legen, wo er mir nit geduldt geh, so must
ich erligcn. Was ich je hab geflohen und geschücht, das ist mir in den

busen gefallen. Ich bitt allweg den hern, das er mich mit eim andern

Zugang wöll versechen, oder mich gar hinweg nemhen, damit ich nit
miesse in solicher beladnuß min läben enden.»

MUSIK IM NACHREFORMATOR ISCHEN BERN

Der totale Abbruch der Kirchenmusik, die Entfernung von Orgelspiel
und Gesang als «Gleissncrei der Totenfresser», brachte nicht nur einen

Verlust an Farbe und Glanz, ein abruptes Ende einer verheissungsvollen

Entwicklung, er unterbrach das musikalische Leben der reformierten
Schweiz, insbesondere Berns für Jahrhunderte. Erst im 19.Jahrhundert
beginnend und im 20.Jahrhundert sich entfaltend, kann man wieder

von einem Musikleben von einiger Bedeutung sprechen.

Im täglichen Leben allerdings zeigte sich der Einschnitt nicht so scharf

und plötzlich. Nach wie vor prägten die Stadtpfeifer mit ihrer
gesellschaftlich integrierten Musikausübung, prägte die Musik in Spiel und

Drama, die buntbewegte Volksmusik, das scharfe Reaktionen hervorrufende

politische Lied das Leben der Stadt. Erst gegen Ende des

16.Jahrhunderts scheint es «grau» zu werden. Fahrende Musiker werden

aus der Stadt gewiesen, Chorgerichte gehen gegen «Fidler» vor, die Hu-



REFORMATION UND KI RCH E N M U SI KALI S CH E S LEBEN 233

manistcngeneration stirbt aus. Und wenn die Bauern im 17. und noch

im 18.Jahrhundert in den Wirtshäusern Psalmen grölen 1 so ist das kein

Triumph der Reformation, sondern Zeugnis einer Einengung des

Lebens und des Verlustes von buntbewegter Farbigkeit. «Faute de mieux»

sangen die Bauern Psalmen.

Ein neues Verhältnis zur Musik kündigt sich aber schon im 16.Jahr¬

hundert an, das zwar gegen 1 $80 zu verschwinden scheint, von 1675 an

zu wachsen beginnt und sich erst in unserer Zeit voll auswirkt, nämlich
ein demokratisch ausgebreitetes Verhältnis zur Musik, die nun als Kunst,
als Freizeitbeschäftigung, als Entwicklung und Verwirklichung der
persönlichen Fähigkeiten betrieben wird.

Im nachreformatorischen Bern gab es einen ganzen Kreis humanistisch

gesinnter Männer, wie Alder, Kotter, Wölflin, Wannenmacher,
Glaner, Apiarius und Musculus. Es ist kaum anzunehmen, dass sie nicht
nach dem Vorbild Amerbachs, Zwingiis und anderer anspruchsvolle
Hausmusik pflegten. Eine leider unvollständig überlieferte Motette
Alders «Musicorum Bernensium Catalogus»12 könnte uns wohl
Auskunft geben. Immerhin weist eine Bemerkung von Musculus auf die

Möglichkeit hin, dass in Bern so etwas wie ein «Singverein» bestand.

In die gleiche Richtung einer freien Musikausübung, die ihren Sinn in
sich selbst trug, weist die Tatsache, dass Bern und Zürich einen Lautenlehrer

13 anstellten und sich die Musikpflege in der Schule von Zürich
und St. Gallen keineswegs aufeinfachen Psalmengesang beschränkte. So

hat Zwingli für die Aufführung des Pluto von Aristophanes in griechischer

Sprache selber die modos für die Chöre komponiert14, und die

Schulordnung 15 von 1622 sagt klar und eindeutig, dass im Collegium
Carolinum die vier- bis sechsstimmigen Gesänge des Balthasar Musculus,

die teutschen Lieder eines Gallus Dressler und die Cantiones sacrae

für fünfbis acht Stimmen des Michael Praetorius gesungen wurden.
Es scheint deshalb höchst fragwürdig, die Musikpflege in den

Lateinschulen der reformierten Schweiz im 16.Jahrhundert einseitig unter
dem Aspekt des Dienstes an der Kirche16 zu sehen. Diese Beurteilung ist
allzusehr vom Bild der lutherischen Kantoreien geprägt. Der Musikunterricht

weist in der reformierten Schweiz vielmehr einen ganz neuen,
modernen Ansatzpunkt auf, eine neue Zielrichtung, die erst in unserer
Zeit zur vollen Auswirkung gelangt. Daran ändert auch die Tatsache



234 GERHARD AESCHBACHER

nichts, dass diese humanistischen Bestrebungen während der
Gegenreformation weitgehend zum Erliegen kamen. Wir zögern deshalb nicht,

sogar die bescheidenen, oft kläglichen Ansätze in den Bernerschulen in
diesem Sinne zu interpretieren, als Beginn eines musikalischen

«Alphabetisierungsprozesses».

Wir versuchen nun die weitere Entwicklung in drei Thesen
zusammenzufassen. Unser Anliegen ist dabei die Frage nach dem «spezifisch

Reformierten». Andere wichtige Zusammenhänge treten damit in den

Hintergrund.

i.These: Lebendiger Gemeindegesang war stets das Resultat eines langen

Lernprozesses, in ganz besonderem Masse in der bernischen Kirche.

Die Einführung des Gemeindegesanges in der Stadt und in der Landschaft

Bern war keine spontane Angelegenheit, keine Grundwelle. Sie

war zunächst Wunsch und Wille der Obrigkeit. Es brauchte mehr als

150 Jahre steter Bemühungen, um den Gemeindegesang zum allgemeinen

Brauch werden zu lassen. Verfolgen wir diese Anstrengungen in
einigen Hauptetappen:

1538 wurde in einem Erlass die Stadtschule angehalten, dass diejugend
«läre psalmen singen und sy der Schulmeister mit dem provisor lä-
rend».

1558 sangen die Schüler alle Sonntage vor der Predigt einen Psalm.

1574 wurde der erste Kantor, Hans Kiener, gewählt und bestimmt, «das

man furhin all suntag vor und nach der predig singen solle, doch

zu winters das nachsingen ußsetzen».

Da ein Ratserlass von 1 $73 vom «niiw gesang» spricht, kann

angenommen werden, dass wir von diesem Zeitpunkt an von
Gemeindegesang sprechen dürfen.

Offenbar war aber die Führung des Gesanges durch den Kantor
(Vorsänger) und den Schülerchor, trotz der Errichtung eines Lettners,

nicht genügend ; denn

1581 wurden die Stadtpfeifer zum Blasen der Psalmen in die Kirche
beordert.



REFORMATION UND KI RC H E N M U SI K ALI S C H E S LEBEN 235

Auf dem Lande17 liess die Einführung noch länger auf sich warten.
Erst gegen die Mitte des iy.Jahrhunderts tauchen die frühesten
Nachrichten auf. In der zweiten Hälfte mehren sich die Hinweise. Leider fehlen

umfassende Untersuchungen, doch dürften die vorhandenen Angaben

die Situation richtig widerspiegeln. Rubi erwähnt als erste

Gemeinde Saanen 1628, dann Kirchberg 1632 und Gsteig 1647. Der Gstci-

ger Pfarrer Simon Geiss bemerkt in seinem Landbuch, er sei der erste,

«so die rechte Musikkunst in der Landschaft eingeführt, also daß zu

seinen Zeiten die Übung des Psalmensingens heftig zugenommen».
Dabei dürfen wir uns aber nicht vorstellen, die Gemeinde hätte überall

mitgesungen. Zunächst handelte es sich vorwiegend oder fast

ausschliesslich um Chorgesang. Dafür einige Belege:
1632 führte Kirchberg den «Gsang» ein und wies die drei Schulmeister

an, dass sie diejugend «im Gsang» unterrichten sollten. Des weitern wird
verordnet, «daß vermögliche Landtlüt an Hochzytten den Sengeren

[dem Chor] 2 Maß verehrindt».
Michael Studer, der ein Spottlied über das Singen verfasste, wurde

verknurrt, «er solle allemal sich mit den Sengeren im Psalmensingen vor
der Gmeind Gottes üben und seine Kinder auch dahin halten».

Es handelt sich also beim «Gsang» in Kirchberg um Chorgesang. Der
Chor bestand aus der bis 20jährigen Unterweisungsjugend und einigen
Erwachsenen, die zum Teil entschädigt wurden.

In Dürrenroth bestand 1659 ein Chor, der im Gottesdienst mitwirkte.
Erst 1680 wurden die Gemeindeglieder aufgefordert, ein Psalmenbuch

zu kaufen und womöglich mitzusingen.
Da in Kerzers von 1810 an keine Bläser mehr mitspielten, wurden im

Jahre 1812 die Predigtbesucher zum Gesang verpflichtet.
In Grandval existierten noch 1920 ein Vorsänger und ein Chor. Deshalb

sangen nur einzelne Gemeindeglieder mit.

Der Gemeindegesang hatte vielerorts mit Spott und Ablehnung zu
rechnen. Die Chorgerichte befassten sich mit den Spöttern:

In Saanen wird 1628 ein Mann bestraft, «der das Gsang verachtet und

geredt, es mahne ihme mit dem Singen der kleinen Knaben [Chor!]
grad an das babsttum».

1642 wird Stephen Linder verwarnt «warumb er unser Psalmen und

ordinari Kilchengesang verspottet».



236 GERHARD AESCHBACHER

1647 werden in Trub drei Predigtbesucher zitiert, die «das Gsang
verlachet».

Der Ubergang zum allgemeinen Gemeindegesang vollzog sich nicht
ohne Widerstände, nur langsam und relativ spät, allgemein wohl erst im
18.Jahrhundert. Wie im Berner Münster, genügte auch auf dem Lande

die Führung des Gesanges durch Vorsänger und Chor nur zum Teil. Gegen

Ende des 17. Jahrhunderts wurde die Begleitung durch Bläser (Zinken

und Posaunen, später Oboen und Fagott) üblich, wobei der Vorsänger

sein Amt behielt, gelegentlich aber Bläser und Chor hinzutraten.
Das Niveau der Bläser darfman sich nicht zu hoch vorstellen. Ihr Repertoire

war zudem beschränkt, und gegen Ende des 1 S.Jahrhunderts mehren

sich die Klagen über fehlenden Einsatz, Nichterscheinen, «Abgang
geübter Posaunisten», «in Zerfall geratene Kirchenmusik», «zum
allgemeinen Gelächter gewordene Instrumental-Musik». Zwischen 1750
und 1850 werden denn auch in fast allen Gemeinden die Bläser durch die

Orgel ersetzt.

Wenn wir aus dieser Zeit Berichte über einen beeindruckend guten
Gemeindegesang hören, dann aus drei Gründen:

1. war dieser gute Gesang einzig das Resultat des Einsatzes begeisterter
Pfarrer, Lehrerund Musiker.

So werden auf der KapitelVersammlung von Thun die Pfarrer

von St. Stephan, Reichenbach, Diemtigcn, Leissigen, Aeschi und
besonders Pfarrer Schiferli aus Zweisimmen gelobt, «da er das

Gsang loblich und mit 4 Stimmen yngeflihrt» (166$).

In Grindelwald hatte der Gemeindegesang einen Tiefpunkt
erreicht, der kaum noch zu unterbieten war. Einige Jahre später,

1823, fand er den Beifall der Fremden. Mit vier Schulmeistern
betrieb der Pfarrer alle Mittwochabend und jeden zweiten Sonntag
eine Gesangsschule.

Von einzigartiger Bedeutung und Auswirkung aber waren die

drei berühmten Kantoren am Berner Münster Nikiaus Zeerleder

(seit 1655), Johann Ulrich Sultzbcrger (1661-1701) und Nikiaus
Käsermann (1782-1806).

2. ist dies der Tatsache zuzuschreiben, dass das Liedgut, Psalmen und

Fcstlieder, über 20oJahre konstant blieb.



REFORMATION UND KIRCHENMUSIKALISCHES LEBEN 237

3. ist es den Bemühungen der Obrigkeit18 zuzuschreiben, die in
immer neuen Erlassen und Anläufen dem «Verfall des Kirchengesangs»

Einhalt gebot und seine «Auffnung» fordert.
Eine wirkliche und bleibende Verbesserung des Gemeindegesangs

brachte das 19.Jahrhundert durch den pietistischen Einfluss mit seinen

Hausandachten und dem täglichen Singen in breiten Kreisen und

freiwilligen, nicht mehr erzwungenen Predigtbesuch.

2. These: Diegeistliche Musikentfaltet sich aufdem Gebiete der reformierten

Schweiz im weltlichen Raum, das heisst nicht im eigentlichen Gottesdienst.

Das gilt sogar für den Psalmengesang. 1558 steht im Ratsprotokoll,
«das man an den Sonntagen vor anfang der Predig vom zeychen bis das

man zusammen lüthet ouch etwas läsen oder psalmcn singen möge». Es

handelt sich also um Psalmengesang vor dem eigentlichen Gottesdienstbeginn.

Auch von Zürich 19 wissen wir, dass 1598 der erste Psalm
zwischen dem zweiten und dritten Läutzeichen gesungen wurde, also an der

Stelle, an der auch die Anzeigen verlesen wurden. Daraufhin erst sprach
der Pfarrer Eingangswort und Fürbitte. Das zweite Lied nach der Predigt

wurde nach dem Segen angestimmt, während dem viele Erwachsene

die Kirche schon verliessen.

Da die Psalmen ausser den Festtagen der Reihe nach «abgesungen»

wurden, gehörten sie inhaltlich nicht zum Gottesdienst. Im Kanton
Bern taucht erst um die Mitte des 1 S.Jahrhunderts die Forderung auf,

die beiden Lieder hätten sich nach der Materie, dem Text der Predigt, zu
richten20.

Noch deutlicher wird dieser Tatbestand beim Chor und bei der Orgel.

Der Chor singt während des Gottesdienstes nur die beiden Psalmen,

mit oder ohne Gemeinde, eventuell auch während der Austeilung. Nach
dem Segen aber folgt fast überall ein Chorlied21, so im Berner Münster
nach 1746 durch den Selektchor, in Pieterlenbis 1910 ein Lied meist

religiösen Charakters, oft aber ein Natur- oder Vaterlandslied. Das

Singkollegium in Kerzers versieht noch heute allsonntäglich seinen Dienst
und schliesst mit einem speziellen Chorlied.

Derselbe Sachverhalt ist an vielen Orten für die Orgel belegt, besonders

klar in Huttwil. In der Benützungsordnung von 1805 steht unter
anderem Folgendes22:



238 GERHARD AF.SCHBACHER

«Denselben [den Organisten] lieget ob

a. Vor dem Gottesdienst währet dem Geläute [also ausserhalb des ei¬

gentlichen Gottesdienstes] eine Unterhaltung spielen, aus dem

Bachofen, Schmidli oder Geliert.
b. Nachdem der Hr. Pfarrer den Segen gesprochen den Gottesdienst,

wieder mit einem dem Organisten beliebigen Stücklein oder auf
die Zeit paßend.

f. Auch steht dem Organisten und geistliche Musik liebenden Leuten
frei sich nach dem Gottesdienst mit Gesang zu der Orgel zu
unterhalten.»

Das scheinen lokalhistorische Köstlichkeiten zu sein. Sie gehören aber

in einen grössern musikhistorischen Zusammenhang. In Holland wurden

die Orgeln in der Reformation nicht zerstört, sondern ausserhalb des

Gottesdienstes weiter gebraucht. Die Städte bezahlten die Organisten,
die verpflichtet waren, nach den Gottesdiensten oder unter der Woche

regelmässige Orgelkonzertc zu geben. Von hier aus verbreitete sich der

Brauch nach Norddeutschland in der Form von Abendmusiken und

Orgelkonzerten für die Kaufleute vor der Börse (Lübeck). Auf diesen

Brauch nimmt auch der ablehnende Teil der Kommission, die die Frage
der Münsterorgel prüfen sollte, Bezug23 : Es gehe dann wie in Holland,

«da alle abend auf der Orgel gespielt wird und die kauffleüt sich im
Gottshauss versammlen, wie in einer Burse oder Kauffhauss und Nicht
nur nicht besser, sondern viel erger, weil unsre muthwilligejugendauss
dem Hauss Gottes machen wurden ein schnödes rendezvous. Welches

allein genügsam wäre den Zorn Gottes über Statt und Land zuerwek-
ken.»

In der Schweiz hat sich die Pflege geistlicher Musik nur unter dieser

Form der Abendmusiken und Orgelkonzerte eingebürgert, zaghaft im
19.Jahrhundert (Orgelkonzerte im Berner Münster) und aufbreiter Basis

bis ins hinterste Dorfseit den dreissiger Jahren unseres Jahrhunderts.
Von dieser Pflege geistlicher Musik «am Rande des Gottesdienstes» ist

nun ein interessanter Rückkoppelungseffekt zu beobachten. Er sei mit
zwei Beispielen aus dem 18. und i9.Jahrhundert illustriert.

Burgdorf24: «Anno 1701 nahm das Collegium musicum seinen

Anfang.

H. Schulmeister Seelmatter ein sonderbarer Freünd der Music betrieb



REFORMATION UND KI RC H E N M U SI K ALI S C H E S LEBEN 239

oder beförderte die Errichtung des Collegii, und die Verfertigung des

kleinen Orgelwerkes oder Positives, welches von MnHRath und Burgern

erkennt, und dem Orgelmacher Jakob Messmer von Rheinek im
Rheinthal veraccordirt worden. Anfänglich war solches nur fur das

Collegium bestimmt, und befände sich aufdem alten Lettner ; bey der dortigen

Sacristey Thür, und wurde von H. Seelmatter gespilt. Dem Collegium

Gesang in der Kirche und damit verbundenen Gebrauch dieser

kleinen Orgel widersetzte sich anfänglich Hr.Diaconus Bänteli,
predigte öffentlich: man habe den Dagon neben die Bundeslade gesetzt:
Von gleichen Vorurteilen geblendet, predigte Ao. 1704 am Capitel der

damalige Prediger, Andreas Erhard, Pf. zu Seeberg, eiferte heftig dawider,

nähme zum Text den 150. Psalm, und wollte daraus beweisen, dass

die Instrumental-Music im neuen Testament abgeschaft seye. Diese Orgel

blieb fast ruhig, nachdem Ei. Seelmatter gen Oberburg kam. Da biss

dahin zum öffentlichen Kirchengesang mit Posaunen und Zinken geblasen

worden, fand man entlich für gut, diese Orgel vor an die Lauben des

alten Lettners zu sezen ; und zum öffentlichen Kirchengesang zu gebrauchen;

und wurde also zum ersten mahle gespielt amjacobi Fest, Donnstags

den 25.Juli 1725.»

Berner Münster2 5 : In einem «Circular Schreiben» an die «Herren
Musik-Liebhaber» wünscht das «Musik Comitté» den Miinster-«Kirchen-
chor», aus der «hiesigenjugend beiderlei Geschlechts bestehend», durch

«ausgleichende Tenoristen und Bassisten zu vervollkomnen und dem

gottesdienstlichen Publikum den Genuss eines harmonischen Kirchengesanges

zu sichern». Es möchte den Chor «zu seiner Zeit nach dem

sonntäglichen Vormittagsgottesdienst in benannter Kirche auftreten
lassen». Kurze Zeit nach diesem Aufruf erwägt das «Comitté», das Se-

lektlied, das bis jetzt nach dem Segen gesungen wurde, nach dem Psalm,

vor dem Segen zu singen, da nach dem Segen das Geräusch der
hereinstürmenden Dienstmägde das Verstehen des Textes erschwere.

Die Einführung der Orgel, wie sie sich zwischen 1750 und 1850

vollzogen hat, lässt sich mit der Begleitfunktion, mit gottesdienstlicher
Notwendigkeit allein nicht erklären. Vielmehr hat der Vorgang etwas

Elementares an sich. Eine kulturelle Grund- und Unterschicht nimmt
plötzlich und unerwartet teil an Kulturgütern einer Oberschicht. Einfache

Bauern und Handwerker bauen ohne Tradition klanglich hervorra-



240 GERHARD AESCHBACHER

gende Instrumente von bleibendem kunsthistorischem Wert. Dieser

«Orgelboom» in Kirche und Bauernhaus zu einem Zeitpunkt, in dem
die Hausorgel im bürgerlichen Haus dem Klavier Platz macht, die geradezu

rührende Begeisterung der Bauernbevölkerung für Orgel und

Orgelmusik ist eine so einzigartige Erscheinung, dass sie in Europa
ihresgleichen sucht.

Die Herkunft vom «Rande des Gottesdienstes» charakterisiert alle

unsere Kirchenmusikpflege, sofern sie nicht einfach lutherische Traditionen

aufnimmt. Sie wächst nicht auf dem Boden liturgischer
Notwendigkeiten, sondern hat immer den Charakter des Zusätzlichen, von aussen

Eindringenden. Dies betrifft nicht nur die Orgel- und Chormusik,
sondern im Grunde auch den Gemeindegesang. Im Bewusstsein der

grossen Mehrheit der Gottesdienstbesucher ist Chormusik, ob es sich

nun um eine geistliche Kantate oder um ein Männerchorlied handle,

«Ausschmückung», trotz aller Bemühungen reformierter Kirchenmusiker

und Liturgiker.

3.These: Mit dem Psalmengesang gewinnt auch eine musikalisch ungebildete

Bevölkerung ihre musikalische Sprachfähigkeit. Der Psalmengesang wird

zum Ausgangspunkt einer breiten, weltlichen Musikpflege.

So kläglich, so kleinbürgerlich, so provinzlerisch die Geschichte des

Gemeindegesanges in der Berner Kirche uns erscheinen mag, es steht
dahinter eine grosse, fast sensationelle Tendenz und eine unausgesprochene
Idee: Die ganze christliche Gemeinde wird von der Obrigkeit in einen

«musikalisch-emotionellen Alphabetisierungsprozess» gedrängt. Dabei

spielt es keine Rolle, ob sie dies in christlicher Verantwortung tut oder

im Bestreben, etwa die Insassen des Schallenwerkes und das hergelaufene

Volk der Länggasse mit Katechismus und Psalmengesang zu
zivilisieren, unter Androhung, bei Nichterscheinen die «Armenunterstützung»

zu entziehen26. Es wird nicht auswendig gesungen, wie in
Deutschland, wo das Gesangbuch bis gegen 1700 nicht in den Gottesdienst

mitgenommen werden durfte27, sondern die Regierung drückt
dem einzelnen das Gesangbuch mit Nachdruck in die Hand.

In vielen Anläufen, voller Misscrfolgc, versucht sie den Untertanen
das Notenlesen beizubringen, sie sogar mehrstimmig singen zu lernen.

Oft bleibt dieser Alphabetisierungsprozess in dürftigen Anfängen stek-



REFORMATION UND KI RC H EN M U SI KALI S C H ES LEBEN 241

kcn, an vielen Orten aber wird das Ziel erreicht28. Die Grossartigkeit
der Idee bleibt bestehen, das ganze Volk teilhaben zu lassen an musikalisch

wertvollem Kulturgut, es musikalisch sprachfähig zu machen.

Ohne diese Bemühungen wäre das musikpädagogische Werk eines

H. G. Nägcli zu Beginn des 19.Jahrhunderts, das weit verbreitete Chor-
und Gesangswesen nicht denkbar, ohne sie wären aber auch die heutigen
Bestrebungen, Musikerziehung in die abgelegensten Gebiete zu tragen,
nicht auf so fruchtbaren Boden gefallen.

Geradezu exemplarisch lässt sich der angedeutete Prozess an der

Entwicklung der Collegia musica29 verfolgen. Diese Privatmusikvereine
entwickelten sich seit der Gründung des ersten Collegiums 1613 in
Zürich sehr rasch. Zu Beginn des 18.Jahrhunderts finden wir kaum noch

eine reformierte Stadt 3°, die nicht ihr Collegium musicum besässe. Die
ideelle Grundlage bilden die Goudimelschen Psalmen. Jede Übung
beginnt mit dem Psalmensingen. So wurden auch in Thun31 in jeder
Probe sechs Psalmen schön der Reihe nach durchgesungen. Von hier aus

schritt man dann im allgemeinen zu anderer geistlicher, später auch

weltlicher vokaler und instrumentaler Musik. An vielen Orten war die

Verbindung zur Kirche nicht nur ideeller Art, sondern das Collegium
wirkte im Gottesdienst mit. Injedem Fall bildeten die Psalmen den

obligatorischen Ausgangspunkt, von dem aus man sich die schwierigere
Figurai- und Kunstmusik aneignete. Welches Niveau dabei erreicht

wurde, belegen die beiden erhaltenen Verzeichnisse der Noten und

Instrumente von 1697 und 1761 aus Bern.
Die Literatur, die 1697 gespielt und gesungen wurde, ist sehr weitgespannt

und umfassend 32. Dafür bürgte schon der Name des Leitersjo-
hann Ulrich Sultzberger. An älterer Vokalmusik werden genannt:
Abraham Schadaeus, Promptuarium musicum (eine Sammlung
achtstimmiger, nach Festzeiten geordneter Motetten der berühmtesten

Komponisten des 16.Jahrhunderts) ; Orlandus Lassus, Electissimae can-

tiones; Jakob Hasler, Madrigale. An modernen Werken des Gcncral-
basszeitaltcrs sind vertreten: Andreas Hammerschmidt, Motetten à 10;

Johann Rudolf Ahle, Chormusik à 10; Johann Jakob Löwe, Geistliche

Konzerte. Eine dritte Gruppe bringt reine Instrumentalmusik, so die

Sonaten à 5 von Johann Rosenmüller, die Lustmusik von Georg Bleycr
undjohann Pezels Musica Vespertina und andere.



242 GERHARD AESCHBACHER

Das erst vor kurzem aufgefundene Inventar 33 von 1761 ist sehr

überraschend, bringt es doch fast ausschliesslich katholische Kirchenmusik3'»:

Messen, Litaneien, Vesperae, Offertoria etc. Die Komponisten
sind die damals modischen süddeutschen Meister, die Mannheimer,
Italicner. Sogar Lully ist mit verschiedenen Auszügen aus seinen Tragé-
dies lyriques vertreten. Weiter werden genannt Händel, Telemann und

Graun. Interessant ist, dass diese Liste weitgehend mit der in inner-
schweizerischen Klöstern gepflegten Musik übereinstimmt.

Die beiden Invcntarc zeigen deutlich den Weg vom Psalmengesang
über die protestantische Figuralmusik zu allgemeiner Musik. Parallel

dazu geht die äussere Entwicklung vom ideell kirchlich gebundenen
Privatmusikverein zum weltlich-bürgerlichen Konzert- und Musikverein.

Waren in Deutschland die Collegia musica von Anfang an
Konkurrenzunternehmen zu den lutherischen Kantoreien, so wachsen sie in der

Schweiz ganz organisch aus der kirchlichen Bindung in den bürgerlichen

Rahmen hinein.

Wir fragten uns, ob die historischen Fakten eine Antwort auf die

Frage geben könnten, was reformierte geistliche Musik sei, welches

Verhältnis die reformierte Theologie ganz allgemein zur Musik habe.

Gehen wir allein von den historischen Fakten aus, unter Verzicht auf
theologische und geistesgeschichtliche Überlegungen, so ergibt sich

eine vielleicht überraschende Antwort:
Reformierte geistliche Musik ist nicht kultische, integralistische, liturgisch

gebundene Musik. Sie entfaltet sich im freien, weltlichen Raum 3S.

Da der Reformierte zwischen Gottesdienst und Leben keine grundsätzliche

Trennungslinie zieht, könnte Lob Gottes heissen : von Gott oder

seinem Wort angerufen, das vom Schöpfer in uns Angelegte zum Klingen
zu bringen. Die reformierte Musikauffassung hätte damit einen eminent

emanzipatorischcn Charakter 36. Zwingiis Ansicht, am Ort letzter,
persönlicher Entscheidungen keine Musik zu dulden, keine ekstatischen

Gruppenerlebnisse aufkommen zu lassen, hätte so etwas Befreiendes.

Getragen von dieser nüchternen, eigenverantwortlichen Grundentscheidung,

würde der Raum frei zur vollen Entfaltung, auch zur
künstlerischen und ästhetischen Entfaltung. Das gebrochene Verhältnis zur
Kunst und zur Musik wäre grundsätzlich nicht reformiert.



REFORMATION UND KI RC H EN M U SIK ALI S C H E S LEBEN 243

Freilich, der Lutheraner 37 beurteilt es nicht ohne Grund anders:

«Wo der christliche Gottesdienst keine Verwendung für die Kunst in
ihrer Manigfaltigkeit, wo er keine Funktion flir sie hat, da sucht diese

notgedrungen Auswege, um aus elementarem Lebensbedürfnis zu

selbständiger Entfaltung und Wirksamkeit zu kommen. Versagt sich die

Kirche ihr als Auftraggeberin, beschwört sie zwangsläufig als Folge eine

Musik herauf, die aufhört, dem Lobe Gottes zu dienen, und sich

selbstherrlich zum absoluten, aesthctischen Wert entwickelt. Mit der Entstehung

des Kirchenkonzertes in den Niederlanden hat der Calvinismus

ungewollt dem Säkularismus Vorschub geleistet und den Keim zur

Emanzipation der Musik von der Kirche über einJahrhundert früher
gelegt, als es in den lutherischen Gebieten später durch Uberbetonung des

individuell menschlichen Affcktlcbcns geschah.»

Damit sind wir bei der grundsätzlichen Frage angelangt. Es sei noch

einmal festgehalten: Geistliche Musik von einiger Bedeutung ist in der

reformierten Schweiz auf dem Boden des Kirchenkonzertes gewachsen

38. Erst von hier aus drängte sie in den Gottesdienst. Die Theologie
aber hat ihr Verhältnis zur Musik bis heute nicht grundsätzlich
geklärt39. Diese theologische Arbeit wäre noch zu leisten, historisch und

systematisch, «clare et distincte». Leider bewegen sich die meisten Uber-
legungen insbesondere über gottesdienstliche Musik in einem Vokabular,

das aus einer geschützten Zeit vorneuzeitlicher Frömmigkeit
stammt. Unscharf und clichéhaft geworden, verhindern diese Begriffe
ein klares Erfassen der heutigen Probleme. Unser Nachdenken über
Kirchenmusik müsste aber endlich auf den Bewusstseinsstand unserer Zeit

gehoben werden.

Zum Schluss stellen wir die Frage, ob angesichts der heutigen
Allgegenwart der Musik, angesichts des ungeheuren Konformitätsdruckes
einer «ausscngelcitcten Gesellschaft», in der die Musik eine zentrale Rolle

spielt und mithilft, die Autonomie der Person in höchstem Masse zu
gefährden, ob angesichts dieser Tatsachen der reformierte Ansatz eines Al-
phabetisicrungsprozesses nicht von Bedeutung sein könnte, nämlich im
Sinne einer Erziehung zu umfassender Mündigkeit und Eigenverantwortlichkeit.



244 GERHARD AESCHBACHER

ABKURZUNGSVERZEICHNIS

AHVB [Abhandlungen, später] Archiv des Historischen Vereins des Kan¬

tons Bern. Bern: 1848ff.

BBB Burgerbibliothek Bern.

Geering Geering, Arnold: Die Vokalmusik in der Schweiz zur Zeit der Re¬

formation. Leben und Werke von Bartholomäus Frank, Johannes
Wannenmacher, Cosmas Alder. Aarau: Sauerländer, 1933. (Schweizerisches

Jahrbuch für Musikwissenschaft. 6.)

Gugger Gugger, Hans : Die bernischen Orgeln. Die Wiedereinführung der

Orgel in den reformierten Kirchen des Kantons Bern bis 1900. Unter

Mitarbeit von Dora Hcgg [und] Hans Schmocker. Bern:

Stämpfli, 1978. (AHVB 61/62. 1977/78.) [Auch ersch. als Sonderabdruck.

I

StAB Staatsarchiv des Kantons Bern.

ANMERKUNGEN

' Wir benutzten vor allem :

F.Brönimann, Der Zinkenist und Musikdirektor Joh. Ulrich Sultzberger und die

Pflege der Musik in Bern in der 2. Hälfte des 1 S.Jahrhunderts, Zofingen 1920.
Geering.
Gugger.
Ch. Rubi, Die Einführung des reformierten Kirchengesanges im Bernerland, in :

Sämann 76, i960, Nrn. 1-6 (zit. Rubi, Kirchengesang).
M. Zulauf, Der Musikunterricht in der Geschichte des bernischen Schulwesens von
1528-1798, Bern 1934 (zit. Zulauf, Musikunterricht).
M.Zulauf, Der Musica figuralis des Kantors Nikolaus Zeerleder, Schweiz. Jahrbuch

für Musikwissenschaft IV, 1929.
Grundlegend sind weiter die zahlreichen Aufsätze und Arbeiten von Adolf Fluri,
für unsern Vortrag auch die unbearbeiteten Notizen zur «Pflege der Musik in Bern»,
eine Sammelmappe in der BBB, (zit. Fluri, Pflege der Musik).

2 Unter anderm das «Gsatzbuch für das Collegium Musicum zu Burgdorf 1701», Akten

des Musikkollegiums Thun, Manuale des Kirchcnmusik-Comités Bern
(1807-1867), ein Inventar des Musikkollegiums von 1761 in Bern und ein Noten
Verzeichnis aus dem Schloss Hünigen (2. Hälfte i8.Jh.).

3 Zitiert in: A. Fluri, Reformation und Volksschule, AHVB, 16, 608.
4 Siehe Geering.
3 Einzelbelege hiezu bei Fluri, Pflege der Musik.
6 «Die Berner Stadtpfeiffcr-Ordonanz von 1572» und «Ein Tütschc Musica 1491», beides

in: Schriften der Literarischen Gesellschaft Bern IX, Bern 1964, herausgegeben

von A. Geering.



REFORMATION UND KIRCHENMUSIKALISCHES LEBEN 245

7 Man beachte den im 17. und 18.Jahrhundert bedeutungsvollen Begriff«Recreation»
schon hier.

8 Polizeibuch S/60, 23. August 1676 (StAB).
9 Vgl. H.Dübi, Cosmas Aider und die bernischc Reformation, Neujahrsblatt der lit.

Gesellschaft Bern 1930; A.Fluri, in: Sammlung Bernischcr Biographien III, 541,
und Geering.

10 A.Fluri, in: Sammlung Bernischer Biographien III, 548, und Beschreibung der
deutschen Schule zu Bern, Einleitung, AHVB 16, 510 und 17, Beilage, 177 (6 Briefe
des Organisten Hans Kotter an B. Amerbach). Die zitierte Briefstelle vom 19.

August 1536 in 16, 520.
11 Ch. Meiners, Briefe über die Schweiz, II. Auflage, Berlin 1784/85.
17 Geering, 97.
1 ' Geering, 63 und 50.
14 Geering, 49.
'> H. Reimann, Die Einführung des Kirchengesanges in der Zürcher Kirche, Zürich

1959, iu/112.
16 So z. B. Zulauf, Musikunterricht, 7. Auch in Genf ging die Pflege der Musik weit

über die Bedürfnisse der Kirche hinaus. Das beweist schon die Notationslehre

L.Bourgeois, «Le droict Chemin de Musique» (Faksimile-Nachdruck der Ausgabe

von 1550, Kassel 1954). Bourgeois unterscheidet deutlich zwischen der Figuralmusik
und der Weise «pour chanter les psaumes», zwischen dem kunstvollen Psalmengesang,

wie er in der Schule gepflegt wurde, und dem einfachen Gemeindegesang, der

nicht zur eigentlichen Mensuralmusik zählte.
17 Für das Folgende siehe Rubi, Kirchengesang.
18 Besonders klar in den Musikreglementen von 1663 und 1674 (Zulauf, Musikunterricht,

23-29) und von 1721 (Schulrats-Manual IV, 221).
19 Reimann, Einführung des Kirchengesangs, 88-97.
20 Predikanten-Ordnung von 1748, nach Rubi, Kirchengesang, 32.
21 Für das Berner Münster Belege in den Schulratsmanualen, für Pieterlen Gugger,

431, und für Kerzers E. Gutknecht, 30oJahre Singkollegium Kerzers, Murten 1978.
22 Gugger, 305.
23 Gugger, 9.

24J.R. Aeschlimann, Historische und Topographische Beschreibung von Burgdorf,
235, Manuskript, beendigt 1796 (StAB) und Gugger, 213.

25 Manual I des Musik-Comités, 1807-1818, 48 (StAB).
26 «Zur zweiten Jahrhundert-Feier der Kirche zum Heil. Geist», Bern 1929.
27 Musik in Geschichte und Gegenwart, Artikel «Gemeindegesang» (Blankenburg),

1664.
28 Bekannt ist der vielzitierte Bericht J. F.Reichardts aus dem Zürcherland (Musik.

Kunstmagazin 1791, 2, 5.Stück, 16): «Nie hat mich etwas mehr durchdrungen als

hier der vierstimmige Kirchengesang... Sehr oft, wenn ich unter Landleuten aufdem
Felde und in Schänken nach alten, echten Volksliedern spürte, bekam ich einen

vierstimmigen Psalm zu hören. Wer nur unsern gewöhnlichen, so unreinen kreuschen-
den, einstimmigen Kirchengesang kennt, wird sich kaum eine Vorstellung von der
Würde und Kraft eines solchen vierstimmigen, von vielen hundert Menschen jeden
Alters angestimmten Kirchengesangs machen können.»



246 GERHARD AESCHBACHER

29 K. Nef, Die Collegia musica in der deutschen reformierten Schweiz, St. Gallen

1897.

'° In vielen bernischen Dörfern gibt es im 18.Jahrhundert Singvereine, meist «Singkol-
lcgium» oder «Musikkollegium» genannt, die man nicht einfach als Vorform des

Kirchenchors betrachten darf. Sic weisen zu viele verwandte Züge mit den städtischen

Musikkollegien auf. Als Beispiel diene die Sängergesellschaft St. Stephan. Den
Hinweis verdanke ich H. Michel. J. H. Schmid, von 1777 bis 1787 Pfarrer in St.

Stephan, berichtet in seiner Schrift «Topographische Beschreibung des Kirchspiehls
St. Stephan im Obern Simmenthai» folgendes: «Sie [die Gesellschaft] hat ihr eigen
Capital, das zu St. Stcffan bey 30 Kronen Zins [heute etwa 2000 Fr.] abwirfft und aus

freywilligen Beyschüßen entstanden ist. Damit hat es diese Bewandtniß: Jederman
kan in diese Gcsellschafft aufgenommen werden, wenn er entweder ein Geschenk

gibt oder drei Stimmen singen kan, worüber er sich aber muß examinieren laßen.

Die Gesellschaft hat ihre Vorsteher, welche die Sängerältesten genennet werden, und
einen Sängervogt.

Alle 2 oder 3 Jahre wird eine Prüfung vorgenommen ;jcdes Glied, die ältesten

ausgenommen, muß sich examinieren laßen, wobey die Schuhlmeister wechselsweise
die Aufsicht haben. Hernach wird eine Mahlzeit zu halten beschloßen, wer aber nicht
dazu kommen will, bekommt etwas an Geld. Dieses Sängermahl, dem der Pfarrer

beyzuwohnen ersucht wird, währet bey 12 Stunden unter Abwechslung von Eßen,

Trinken und Singen. So lang ich dabey war, und ich habe keines versäumt, gieng es

immer sehr ehrbar und züchtig zu.»
In Kappclen bildete die 1696 von Ulrich Möri vermachte Riedermatte, seit 1794

Singmatte genannt, die finanzielle Basis des Musikkollegiums (H.Jost, Heimatgeschichte

Kappclen und Werdt, Bern 1973).

Interessant wäre es, die Weiterentwicklung dieser Vereinigungen zu verfolgen.
Geht sie wie bei den städtischen Collegia musica in Richtung weltlich-bürgerlicher
Musikpflege? (Chorwesen des ip.Jahrhunderts). Für die Blasmusikvereinigungen
im Niedersimmental lässt sich dies nach Rubi und Wellauer nachweisen. Aus der
Kirchenmusik Wimmis ging 1796 die Dorfmusik hervor (Wellauer, Simmcntalcr-
Heimatbuch, 260).

3" Akten des Thunerkollcgiums (StAB).
>* Zulauf, Musikunterricht, 44; auch in Nef, Collegia musica.

il Das Inventar befindet sich im StAB.
h Der Erbauer der Miinstcrorgcl, V. F. Bossart, berichtet 1751 in Einsiedeln, «dass

gedachte berner sehr die Music lieben weilen aber selbige keine Musicalien als von
katholischen hatten - sollen selbige würklich linder ihrem kirchendienst eben die

nemliche Musicalien wie die katholischen brauchen... Welches wohl lächerlich
jedoch bedauerlich, dass sie nit besser eben die Wahrheit, und alten glauben erkennen -
Gott gebe, dass durch dieses selbe sich endlich erkennen möchten, und wasjetzt ma-
tcrialiter, formaliter thun» (Gugger, 163).

>i Dies gilt auch für das ref. Holland, Frankreich und Deutschland. (Vgl. hiezu

W.Blankenburg, Die Kirchenmusik in den ref. Gebieten, in: Fr.Blume,
Geschichte der ev. Kirchenmusik, Kassel 1965). Pflegestätten geistlicher Musik sind
überall Schule, Flaus und Privatkreis, später die Institution des Kirchenkonzertes.
Auf diesem Boden wachsen die mehrstimmigen Psalmbearbeitungen eines Swee-



REFORMATION UND KI RC H E N M U SI KALI S C H E S LEBEN 247

linck und der französischen Komponisten. Man müsste sich also von der einseitigen
Fixierung auf den Gottesdienst lösen und die Tatsache bedenken, dass es eine
Möglichkeit nichtgottesdienstlichcr Pflege geistlicher Musik gibt, die deshalb noch lange
nicht als «illegitim» betrachtet werden muss.

36 Zwingiis freies, gelöstes Verhältnis zur Musik wird noch deutlicher, wenn man zum
Vergleich Calvins Auffassung heranzieht. Calvin argumentiert weithin psychologisch.

Er weiss um die unglaubliche und unheimliche Macht der Musik. Um sie der
«Sache Christi» dienstbar zu machen, funktionalisiert er sie vollständig. Gegen ihre
auflösenden Kräfte sichert er sich ab, indem er ihr ein grossartiges und wirksames
«Korsett» anzieht: Er überträgt das Prinzip der humanistischen Ode in freier und
schöpferischer Weise auf die französische Sprache und gibt dem Psalmengesang
dadurch seine unverwechselbare Gestalt, die ihn vonjeder andern Art Musik deutlich
unterscheidet. (Begründung in meinem Aufsatz: «Bemerkungen zur rhythmischen
Gestalt des Hugenottenpsalters», in: Festschrift A.Geering, Bern 1972). Bei Calvin
soll die Musik integrieren, anfeuern, bei Zwingli spielt und singt der «schon Ergriffene,

zum Spiel Befreite».
37 W. Blankenburg, Die Kirchenmusik in den ref. Gebieten, in: Fr. Blume,

Geschichte der cv. Kirchenmusik, Kassel 1965, 385.

Wir machen keinen Versuch, den Widerspruch der Deutungen zu mildern. Es wäre
Gegenstand einer theologischen Untersuchung, die Spannung nicht zu eliminieren,
sie vielmehr bestehen zu lassen und in einer übergeordneten Sicht «aufzuheben».

'"Man denke an W.Burkhard, A. Brunner, F.Martin, Klaus Huber u.a. Sogar die

kirchliche «Gebrauchsmusik» hat ihr bescheidenes Heimatrecht im Gottesdienst nur
unter dem Druck dieser geistlichen Musik am Rande der Kirche erhalten. Ihre
liturgische Legitimation muss sie sich stets neu erkämpfen.

39 Die einzige grundsätzliche und gründliche Arbeit stammt von einem Musiker
(A.Brunner, Wesen, Funktion und Ort der Musik im Gottesdienst, Zürich i960).
Sic hat aber kaum eine merkbare Diskussion unter Theologen hervorgerufen.


	Die Reformation und das kirchenmusikalische Leben im alten Bern

